
opusdei.org

Katecheza o
rozeznaniu

26-10-2022

Rozeznanie jest żmudne, ale
niezbędne, aby żyć

Drodzy bracia i siostry, dzień dobry!

Dzisiaj, po zakończeniu cyklu na
temat starości, rozpoczynamy nowy
cykl katechez na temat rozeznania.
Rozeznawanie jest ważnym aktem,
który dotyczy wszystkich, ponieważ
decyzje są istotną częścią życia.
Trzeba rozeznać, jakiego dokonać
wyboru. Wybieramy jedzenie, ubiór,



kierunek studiów, pracę, relację. W
tym wszystkim konkretnego kształtu
nabiera projekt życia, a więc i nasza
relacja z Bogiem.

W Ewangelii Jezus mówi o
rozeznawaniu za pomocą obrazów
zaczerpniętych ze zwykłego życia.
Opisuje na przykład rybaków, który
wybierają dobre ryby, a odrzucają
złe; albo kupca, który potrafi pośród
wielu pereł rozpoznać tę o
największej wartości. Albo tego, kto
orząc pole, natrafia na coś, co
okazuje się skarbem (por. Mt 13,
44-48).

W świetle tych przykładów
rozeznanie przedstawia się jako
aktywność inteligencji,
doświadczenia, a także woli, aby
uchwycić sprzyjającą chwilę: są to
warunki dokonania dobrego wyboru.
Trzeba inteligencji, doświadczenia, a
także woli dokonania dobrego
wyboru. I jest też niezbędny koszt,



aby rozeznanie zaczęło działać. Aby
jak najlepiej wykonywać swój zawód,
rybak bierze pod uwagę trud, długie
noce spędzone na morzu, a następnie
fakt odrzucenia części połowu,
godząc się na utratę zysku ze
względu na tych, dla których jest on
przeznaczony.

Handlarz pereł nie waha się wydać
wszystkiego, aby kupić drogocenną
perłę; podobnie czyni człowiek, który
natknął się na skarb. Są to sytuacje
niespodziewane, nieplanowane, w
których kluczowe jest rozpoznanie
wagi i pilności decyzji, jaką trzeba
podjąć. Każdy z nas musi
podejmować decyzje. Nie ma nikogo,
kto by podejmował decyzje za nas. W
pewnym momencie jako wolne osoby
dorosłe możemy poprosić o radę,
pomyśleć, ale decyzja jest nasza
własna. Nie możesz powiedzieć:
straciłem to, bo to mój mąż
zdecydował, moja żona, czy mój brat.
Nie, to ty musisz decydować i każdy z



nas misiu podejmować decyzje. Z
tego względu ważna jest umiejętność
rozeznawania - aby dobrze
decydować ważna jest umiejętność
rozeznawania.

Ewangelia sugeruje jeszcze jeden
ważny aspekt rozeznania: dotyczy on
uczuć. Ten, kto znalazł skarb, nie
odczuwa trudności w sprzedaniu
wszystkiego, tak wielka jest jego
radość (por. Mt 13,44). Termin użyty
przez św. Mateusza ewangelistę
wskazuje na bardzo szczególną
radość, której nie może dać żadna
ludzka rzeczywistość. Istotnie
powraca ona w kilku nielicznych
innych fragmentach Ewangelii, z
których wszystkie odnoszą się do
spotkania z Bogiem. Jest to radość
Magów, gdy po długiej i uciążliwej
podróży ponownie widzą gwiazdę
(por. Mt 2, 10); jest to radość niewiast
wracających od pustego grobu
usłyszawszy od anioła zapowiedź
zmartwychwstania (por. Mt 28, 8).



Jest to radość tych, którzy znaleźli
Pana. Podjęcie dobrej decyzji,
słusznej decyzji zawsze prowadzi
ciebie do tej radości ostatecznej. Być
może w trakcie procesu trzeba trochę
wycierpieć niepewności, różnych
myśli, poszukiwania, ale w końcu
słuszna decyzja wynagradza cię
radością.

Na sądzie ostatecznym Bóg dokona
rozeznania wobec nas. Obrazy
rolnika, rybaka i kupca są
przykładami tego, co dzieje się w
Królestwie Niebieskim, Królestwie,
które przejawia się w zwykłych
czynnościach życiowych,
wymagających od nas zajęcia
stanowiska. Dlatego tak ważna jest
umiejętność rozeznania: wielkie
wybory mogą rodzić się z
okoliczności, które na pierwszy rzut
oka wydają się drugorzędne, ale
okazują się decydujące. Pomyślmy o
pierwszym spotkaniu Andrzeja i Jana
z Jezusem, spotkaniu, które rodzi się



z prostego pytania: „Rabbi, gdzie
mieszkasz?” – „Chodźcie, a
zobaczycie” (por. J 1,38-39). Bardzo
krótka wymiana słów, ale jest to
początek zmiany, która krok po
kroku naznaczy całe życie. Po latach
Ewangelista nadal będzie wspominał
to spotkanie, które zmieniło go na
zawsze, będzie też pamiętał godzinę:
„ Było to około godziny dziesiątej” (w.
39). To godzina, w której czas i
wieczność spotkały się w jego życiu.
W dobrej, słusznej decyzji wola Boga
spotyka się z naszą wolą, spotyka się
droga aktualna z wieczną. Podjęcie
słusznej decyzji po solidnym
rozeznaniu to realizacja tego
spotkania: czasu z wiecznością.

Poznanie, doświadczenie, uczucie,
wola: to niektóre z niezbędnych
elementów rozeznania. W trakcie
tych katechez zobaczymy inne,
równie ważne.



Rozeznanie - jak już powiedziałem -
wiąże się z trudem. Według Biblii nie
znajdujemy przed sobą już
zaplanowanego życia, które mamy
prowadzić. Przeciwnie musimy o
nim nieustannie decydować, w
zależności od pojawiających się
realiów. Bóg zaprasza nas do oceny i
wyboru: stworzył nas wolnymi i
chce, abyśmy korzystali z naszej
wolności. Dlatego rozeznanie jest
absorbujące.

Często mamy następujące
doświadczenie: wybranie czegoś, co
wydawało nam się dobre, a jednak
nie było dobre. Albo wiedza, co jest
naszym prawdziwym dobrem, ale
nie wybieranie go. Człowiek, w
przeciwieństwie do zwierząt, może
się mylić, może nie chcieć wybrać
prawidłowo, bo obdarzony jest
wolnością. A Biblia to pokazuje już
od swoich pierwszych stron. Bóg daje
człowiekowi precyzyjne pouczenie:
jeśli chcesz żyć, jeśli chcesz cieszyć



się życiem, pamiętaj, że jesteś
stworzeniem, że nie jesteś kryterium
dobra i zła, a wybory, których
dokonujesz, będą miały
konsekwencje, dla ciebie, dla innych
i dla świata (por. Rdz 2, 16-17);
możesz uczynić z ziemi wspaniały
ogród albo możesz uczynić z niej
pustynię śmierci. Jest to nauka
fundamentalna: nieprzypadkowo jest
to pierwszy dialog między Bogiem a
człowiekiem. Dialog jest następujący:
Pan daje misję, winieneś uczynić to,
czy tamto, a człowiek na każdym
kroku musi rozeznać, jaką decyzję
podjąć.

Rozeznanie jest żmudne, ale
niezbędne, aby żyć. Wymaga, bym
znał siebie, bym wiedział, co jest dla
mnie dobre tu i teraz. Przede
wszystkim wymaga synowskiej
relacji z Bogiem. Bóg jest Ojcem i nie
zostawia nas samymi, zawsze jest
gotów nam doradzić, dodać otuchy,
przyjąć. Nigdy jednak nie narzuca



swojej woli. Dlaczego? Bo chce być
miłowanym, a nie budzącym
postrach. I także Bóg pragnie,
abyśmy byli dziećmi, a nie
niewolnikami, dziećmi wolnymi. A
miłość może być przeżywana tylko w
wolności. Aby nauczyć się żyć, trzeba
nauczyć się kochać, a do tego
niezbędne jest rozeznanie.

Niech Duch Święty nas prowadzi!
Przywołujmy go każdego dnia,
szczególnie wtedy, gdy musimy
dokonywać wyborów. Dziękuję.

tłum. o Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan

Także z sytuacji bolesnych
może się zrodzić przemiana
życia

Drodzy bracia i siostry, dzień dobry!

Kontynuujemy naszą refleksję nad
rozeznawaniem. W tym okresie co



środa będziemy mówili o rozeznaniu
duchowym, a w tym może nam
pomóc odwołanie się do konkretnego
świadectwa.

Jeden z najbardziej pouczających
przykładów daje nam św. Ignacy z
Loyoli, poprzez decydujące
wydarzenie jego życia. Ignacy
przebywa w domu na
rekonwalescencji po tym, jak
podczas bitwy został ranny w nogę.
Aby rozwiać nudę, poprosił o coś do
czytania. Uwielbiał opowieści
rycerskie, ale niestety w tym domu
można było znaleźć jedynie żywoty
świętych. Nieco niechętnie się
dostosował, lecz w trakcie lektury
zaczął odkrywać inny świat, świat,
który go podbija i zdaje się
konkurować ze światem rycerskim.
Jest zafascynowany postaciami św.
Franciszka i św. Dominika i odczuwa
pragnienie ich naśladowania. Ale nie
przestaje go fascynować świat
rycerstwa. I tak czuje w sobie tę



przemienność myśli, tych
dotyczących przygód rycerskich i
życia świętych, które zdają się mieć
jednakową intensywność.

Ignacy jednak również zaczyna
dostrzegać różnice. W swojej
Autobiografii - w trzeciej osobie -
pisze: „kiedy myślał o rzeczach
światowych – rozumiemy, że chodzi
o przygody rycerskie - doznawał w
tym wielkiej przyjemności, a kiedy
znużony porzucał te myśli, czuł się
oschły i niezadowolony. Kiedy znów
myślał o odbyciu boso pielgrzymki
do Jerozolimy lub o tym, żeby
odżywiać się samymi tylko jarzynami
czy oddawać się innym
surowościom, jakie widział u
świętych, nie tylko odczuwał
pociechę, kiedy trwał w tych
myślach, ale nawet po ich ustąpieniu
pozostawał zadowolony i
radosny” (n. 8) – te sprawy
pozostawiały ślad radości.



W tym doświadczeniu możemy
zauważyć przede wszystkim dwa
aspekty. Pierwszym jest czas: czyli
myśli o świecie są na początku
atrakcyjne, lecz potem tracą swój
blask i pozostawiają pustkę,
niezadowolenie, zostawiają ciebie z
jakąś pustką. Myśli o Bogu natomiast
budzą na początku opór- „tych
nudnych spraw świętych nie będę
czytał” - ale gdy zostaną przyjęte,
przynoszą nieznany dotąd spokój,
który trwa przez długi czas.

Tutaj tkwi więc drugi aspekt: etap
końcowy myśli. Na początku sytuacja
nie wydaje się tak klarowna.
Następuje rozwój rozeznania: na
przykład rozumiemy, co jest dla nas
dobre nie w sposób abstrakcyjny,
ogólny, lecz na drodze naszego życia.
W regułach rozeznawania, będących
owocem tego fundamentalnego
doświadczenia, Ignacy formułuje
ważną przesłankę, która pomaga
zrozumieć ten proces: „Ludziom,



którzy przechodzą od grzechu
śmiertelnego do grzechu
śmiertelnego, nieprzyjaciel [szatan]
ma przeważnie zwyczaj
przedstawiać przyjemności
zwodnicze – uspakajające, że
wszystko układa się dobrze - i
sprawia, że wyobrażają sobie
rozkosze i przyjemności zmysłowe,
aby ich tym bardziej utrzymać i
pogrążyć w ich wadach i grzechach.
Duch zaś dobry w takich ludziach
stosuje sposób [działania] zgoła
przeciwny, kłując ich i gryząc
sumienia ich przez prawo
naturalnego sumienia” (Ćwiczenia
duchowe, 314) – to nie jest dobre.

Istnieje historia, która poprzedza
tego, kto rozeznaje, historia, której
znajomość jest niezbędna, ponieważ
rozeznanie nie jest rodzajem
wyroczni czy fatalizmu, czymś z
laboratorium, nie jak rzucenie losu
na dwie możliwości. Wielkie pytania
pojawiają się wówczas, gdy



przebyliśmy już jakiś odcinek drogi
w życiu i to właśnie na tę drogę
musimy wrócić, by zrozumieć, czego
szukamy. Jeżeli w życiu przebywamy
pewien odcinek drogi i stawiamy
sobie pytanie: dlaczego idę w tym
kierunku? Czego szukam? Tam
właśnie dokonuje się rozeznania.
Ignacy, gdy znalazł się ranny w domu
ojcowskim nie myślał wcale o Bogu
ani o tym, jak zreformować swoje
życie. Pierwsze doświadczenie Boga
zdobył słuchając własnego serca,
które pokazało mu ciekawą
odwrotność: rzeczy na pierwszy rzut
oka atrakcyjne pozostawiły go
rozczarowanym, a w innych, mniej
błyskotliwych, odczuwał pokój
trwający w czasie. My też mamy
takie doświadczenie. Wiele razy
zaczynamy o czymś myśleć i trwamy
w tym, a potem jesteśmy
rozczarowani. Natomiast kiedy
czynimy jakiś uczynek miłosierdzia,
robimy coś dobrego i odczuwamy
trochę szczęścia, przychodzi dobra



myśl i nadchodzi szczęście, coś z
radości, to nasze własne
doświadczenie. On, Ignacy, ma
pierwsze doświadczenie Boga,
słuchając swego serca, które
pokazuje mu ciekawą odwrotność.
Tego musimy się nauczyć: słuchać
własnego serca: aby wiedzieć, co się
dzieje, jaką podjąć decyzję, dokonać
oceny sytuacji, trzeba słuchać
własnego serca. Słuchamy telewizji,
radia, telefonu komórkowego,
jesteśmy mistrzami w słuchaniu, ale
pytam was: czy umiecie słuchać
swojego serca? Czy zatrzymujesz się i
mówisz: „Ale jak to jest z moim
sercem? Czy jest zadowolone, czy jest
smutne, czy czegoś szuka?”. Aby
podejmować dobre decyzje trzeba
słuchać swojego serca.

Dlatego Ignacy sugeruje czytanie
żywotów świętych, ponieważ
ukazują one w sposób opisowy i
zrozumiały styl Boga w życiu ludzi,
którzy tak bardzo się od nas nie



różnią, bowiem święci byli ludźmi z
krwi i kości, tak jak my. Ich działania
przemawiają do naszych i pomagają
nam zrozumieć ich znaczenie.

W tym słynnym wydarzeniu o dwóch
uczuciach, jakie miał Ignacy, jednym,
gdy czytał opowieści rycerskie, a
drugim, gdy czytał żywoty świętych,
możemy rozpoznać jeszcze jeden
ważny aspekt rozeznania, o którym
już wspominaliśmy poprzednim
razem. W wydarzeniach życiowych
panuje pozorna przypadkowość:
wszystko zdaje się wynikać z
banalnych komplikacji: nie było
ksiąg rycerskich, tylko żywoty
świętych. Komplikacji, które jednak
zawierają możliwy przełom. Dopiero
po jakimś czasie Ignacy zdał sobie z
tego sprawę, i w tym momencie
poświęcił jej całą swoją uwagę.
Posłuchajcie uważnie: Bóg działa
przez wydarzenia nieplanowane, te
„przez przypadek”, przez przypadek
to mi się przydarzyło, przez



przypadek spotkałem tę osobę, przez
przypadek zobaczyłem ten film, to
nie było zaplanowane, ale Bóg działa
poprzez nieplanowane wydarzenia, a
także poprzez komplikacje. „Ale
miałam iść na spacer i miałam
problem z nogami, nie mogę...”.
Komplikacje: co mówi ci Bóg? Co tam
mówi ci życie? Widzieliśmy to
również we fragmencie Ewangelii
św. Mateusza: człowiek orzący pole
przypadkowo natrafia na zakopany
skarb. Jest to sytuacja zupełnie
nieoczekiwana. Ważne jest jednak to,
że uznaje ją za łut szczęścia w swoim
życiu i podejmuje odpowiednią
decyzję: sprzedaje wszystko co ma i
kupuje to pole (por. 13,44). Dam wam
pewną radę: uważajcie na to, co
niespodziewane. Ten, kto mówi: „ale
tego przypadkiem się nie
spodziewałem”. Czy tam przemawia
życie, czy mówi do ciebie Pan, czy też
mówi do ciebie diabeł? Ktoś. Ale jest
jedna rzecz do rozeznania, jak
reaguję na niespodziewane rzeczy.



Ależ byłem taki spokojny w domu i
„pum, pum”, przychodzi teściowa i
jak reagujesz na teściową? Czy to
miłość, czy może coś innego w
środku? A ty dokonujesz rozeznania.
Pracowałem w biurze dobrze i
przychodzi kolega, mówiąc mi, że
potrzebuje pieniędzy i jak
zareagowałeś? Zobacz, co się dzieje,
gdy doświadczamy rzeczy, których
się nie spodziewamy i tam uczymy
się poznawać swoje serce, jak się
porusza.

Rozeznanie to pomoc w
rozpoznawaniu znaków, za pomocą
których Pan pozwala się spotkać w
sytuacjach nieoczekiwanych, nawet
bolesnych, jaką dla Ignacego była
kontuzja nogi. Może z nich powstać
spotkanie zmieniające życie na
zawsze jak w przypadku Ignacego.
Może pojawić się coś, co sprawi, że
będziesz stawał się lepszy w drodze
lub gorszy, nie wiem, ale bądź
ostrożny, a najpiękniejszym wątkiem



wiodącym jest ten, jaki otrzymujemy
od tego, co nieoczekiwane: „jak się
zachowuję w obliczu tego?”. Niech
Pan pomoże nam usłyszeć nasze
serca i zobaczyć, kiedy to On działa, a
kiedy to nie On i mamy do czynienia
z czymś innym.

tłum. o. Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan

Modlitwa nieodzowną
pomocą w rozeznawaniu
duchowym

Drodzy bracia i siostry, dzień dobry!

Podejmujemy na nowo nasze
katechezy na temat rozeznania,
ponieważ temat rozeznania jest
bardzo ważny, byśmy wiedzieli co się
w nas dzieje, niekiedy musimy
rozeznać skąd pochodzą uczucia,
pomysły, dokąd mnie prowadzą, do
jakiej decyzji - a dziś skupiamy się na
pierwszym z jego elementów



składowych, to znaczy modlitwie.
Rozeznawanie wymaga przebywania
w środowisku, w stanie modlitwy.

Modlitwa jest nieodzowną pomocą w
rozeznawaniu duchowym, zwłaszcza
gdy dotyczy uczuć, pozwalając nam
zwracać się do Boga z prostotą i
zażyłością, tak jak rozmawia się z
przyjacielem. Jest to umiejętność
wyjścia poza myśli, wejścia z
serdeczną spontanicznością w
zażyłość z Panem. Sekretem życia
świętych jest zażyłość i ufność w
relacji z Bogiem, które w nich
wzrastają i sprawiają, że coraz
łatwiej rozpoznają to, co jest Jemu
miłe. Prawdziwa modlitwa to
zażyłość i zaufanie do Boga. Nie jest
to recytowanie modlitwy jak papuga,
bla bla bla, nie. Prawdziwa modlitwa
to ta spontaniczność i serdeczna więź
z Panem. Ta zażyłość przezwycięża
lęk lub wątpliwości, że Jego wola nie
dąży do naszego dobra, tę pokusę,
która czasem przenika nasze myśli i



sprawia, że nasze serce jest
niespokojne i niepewne, lub także
zgorzkniałe.

Rozeznanie nie rości sobie prawa do
absolutnej pewności, - nie jest
metodą czystą chemicznie, nie rości
sobie prawa do absolutnej pewności,
bo dotyczy życia, a życie nie zawsze
jest logiczne, ma wiele aspektów,
których nie da się zamknąć w jednej
kategorii myślowej. Chcielibyśmy
dokładnie wiedzieć, co należy
uczynić, jednak nawet gdy tak się
dzieje, nie zawsze postępujemy
zgodnie z tym. Ileż to razy i my
mieliśmy doświadczenie opisane
przez apostoła Pawła, który mówi:
„Nie czynię dobra, którego chcę, ale
czynię to zło, którego nie chcę” (Rz
7,19). Bardzo często tak się dzieje.
Nie jesteśmy jedynie rozumem, nie
jesteśmy maszynami, nie wystarczy
otrzymać polecenia, by je wykonać:
przeszkody, podobnie jak pomoce, w
postawieniu na Pana są przede



wszystkim natury uczuciowej, płyną
z serca.

Znamienne jest, że pierwszym cudem
dokonanym przez Jezusa w
Ewangelii Marka jest egzorcyzm
(por. 1,21-28). W synagodze w
Kafarnaum uwalnia człowieka od
diabła, uwalniając go od fałszywego
obrazu Boga, który szatan podsuwał
od początku: obrazu Boga, który nie
chce naszego szczęścia. Opętany z
tego fragmentu Ewangelii wie, że
Jezus jest Bogiem, ale to nie prowadzi
go do wiary w Niego. Istotnie mówi:
„Przyszedłeś nas zgubić” (w. 24).

Wielu ludzi, także chrześcijan, myśli
podobnie: że Jezus może i jest Synem
Bożym, ale wątpią, że chce naszego
szczęścia. Niektórzy wręcz się
obawiają, że poważne potraktowanie
Jego propozycji, tego co proponuje
nam Jezus oznaczałoby zrujnowanie
naszego życia, umartwienie naszych
pragnień, naszych najsilniejszych



aspiracji. Czasami nachodzą nas
takie myśli: że Bóg wymaga od nas
zbyt wiele, lękamy się, że Bóg
wymaga od nas zbyt wiele. Ze nas nie
kocha. Tymczasem już w pierwszym
spotkaniu zobaczyliśmy, że znakiem
spotkania z Panem jest radość. Gdy
trwam na modlitwie, spotykam Pan
to staję się radosny. Każdy z nas staje
się radosny, to coś pięknego

Natomiast smutek, czy lęk, to znaki
oddalenia się od Boga: „Jeśli chcesz
osiągnąć życie, zachowaj
przykazania” - mówi Jezus do
bogatego młodzieńca (Mt 19,17). Na
nieszczęście dla tego młodzieńca,
pewne przeszkody nie pozwoliły mu
zrealizować pragnienia, które żywił
w sercu, aby bliżej naśladować
„dobrego nauczyciela”. Był
zainteresowanym, przedsiębiorczym
młodym człowiekiem, wyszedł z
inicjatywą spotkania z Jezusem, ale
był też bardzo rozdarty w swoich
uczuciach, dla niego bogactwo było



zbyt ważne. Jezus nie zmusza go do
podjęcia decyzji, ale tekst
odnotowuje, że młodzieniec odszedł
od Jezusa „zasmucony” (w. 22). Ci,
którzy odwracają się od Pana, nigdy
nie są zadowoleni, nawet jeśli mają
do dyspozycji obfitość dóbr i
możliwości. Jezus nigdy nie zmusza,
aby za Nim pójść, nigdy. Jezus daje ci
poznać wolę, On bardzo serdecznie
daje ci poznać sprawy, ale
pozostawia tobie wolność. I to jest
najpiękniejsze w modlitwie z
Jezusem: wolność, jak On nam
pozostawia. Natomiast, kiedy
oddalamy się od Pana, zostajemy z
pewnym smutnym, czymś okropnym
w sercu.

Rozeznawanie dokonujące się w nas
nie jest łatwe, bo pozory mylą, ale
zażyłość z Bogiem może łagodnie
rozwiać wątpliwości i lęki, czyniąc
nasze życie coraz bardziej otwartym
na Jego „łagodne światło”, jak to
pięknie wyraził św. Jan Henryk



Newman. Święci świecą światłem
odbitym i ukazują w prostych
gestach swojego dnia miłującą
obecność Boga, który sprawia, że
niemożliwe staje się możliwe. Mówi
się, że dwoje małżonków, którzy żyją
razem przez długi czas kochając się,
w końcu upodabniają się do siebie.
Coś podobnego można powiedzieć o
modlitwie afektywnej: w sposób
stopniowy, ale skuteczny, sprawia
ona, że coraz bardziej stajemy się
zdolni do rozpoznania tego, co się
liczy się ze względu na to co jest nam
wrodzone, jako coś, co wypływa z
głębi naszego bytu. Przebywanie na
modlitwie nie oznacza
wypowiadania słów, słówek, nie: to
bycie na modlitwie, otwarcie mojego
serca na Jezusa, zbliżenie się do
Jezusa, pozwolenie Jezusowi na
wejście do mojego serca i sprawienie,
że poczujemy Jego obecność. I tam
możemy rozeznać, kiedy jest to Jezus,
a kiedy to my z naszymi myślami,



niejednokrotnie dalekimi od tego,
czego chce Jezus.

Prośmy o tę łaskę: aby żyć relacją
przyjaźni z Panem, jak przyjaciel
mówi do przyjaciela (por. św.
IGNACY z LOYOLI, Ćwiczenia
duchowe, 53). Znałem niegdyś
starego brata zakonnego, który był
portierem w internacie i za każdym
razem, gdy mógł, podchodził do
kaplicy, patrzył na ołtarz, mówił:
„witaj!”, bo był blisko Jezusa. Nie
musiał mówić bla bla bla, nie: „witaj,
jestem blisko ciebie, a ty jesteś blisko
mnie”. To jest relacja, którą musimy
mieć na modlitwie: bliskość, bliskość
afektywna, jako bracia, bliskość z
Jezusem. Uśmiech, prosty gest i nie
recytowanie słów, które nie trafiają
do serca. Jak już powiedziałem,
rozmawiaj z Jezusem tak, jak
przyjaciel rozmawia z drugim
przyjacielem. Jest to łaska, o którą
musimy prosić dla siebie nawzajem:
widzieć Jezusa jako naszego



Przyjaciela, Przyjaciela największego
i Przyjaciela najwierniejszego, który
nie zmusza, a przede wszystkim,
który nigdy nas nie opuszcza, nawet
gdy się od Niego oddalamy. Pozostaje
On u bram serca. „Nie, nie chcę nic o
Tobie wiedzieć” - mówimy. A On
milczy, pozostaje tam pod ręką, w
zasięgu serca, bo zawsze jest wierny.
Idźmy naprzód z tą modlitwą,
odmawiajmy modlitwę „witaj”,
modlitwę pozdrowienia Pana
sercem, modlitwę czułości, modlitwę
bliskości, z małą ilością słów, ale z
gestami i z dobrymi uczynkami.
Dziękuję.

tłum. o. Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan

Poznanie siebie warunkiem
rozeznania

Drodzy bracia i siostry, dzień dobry!



Kontynuujemy rozważanie tematu
rozeznania. Podejmując ostatnim
razem temat rozeznawania, za jego
niezbędny element uznaliśmy
modlitwę, rozumianą jako zażyłość i
relacja zaufania z Bogiem. Modlitwę
nie jak papugi, nie modlitwę,
rozumianą jako zażyłość i relacja
zaufania z Bogiem, modlitwa taka,
jak dzieci do Ojca, modlitwa z
otwartym serce. Widzieliśmy to
podczas ostatniej katechezy. Dziś
chciałbym, w sposób niemal
komplementarny, podkreślić, że
dobre rozeznanie wymaga także
znajomości samych siebie. Trzeba
poznać samego siebie, a to nie jest
łatwe. Angażuje ono bowiem nasze
ludzkie władze: pamięć, intelekt,
wolę, uczucia. Często nie potrafimy
rozeznać, ponieważ nie znamy siebie
wystarczająco dobrze, i dlatego nie
wiemy, czego naprawdę chcemy.
Wiele razy słyszeliście: „dlaczego ta
osoba nie porządkuje swojego życia?
- nigdy nie wiedziała, czego chce”. Są



tacy ludzie… Potem je życie tak się
toczy, bo nawet nie wie czego chce.
Chociaż nie dochodzi do takiej
skrajności, to jednak przydarza się
także i nam, że dobrze nie wiemy,
czego chcemy, nie znamy siebie
dobrze.

U podstaw wątpliwości duchowych i
kryzysów powołaniowych nierzadko
leży niewystarczający dialog między
życiem religijnym a naszym
wymiarem ludzkim, poznawczym i
afektywnym. Pewien autor książek o
duchowości zauważył, jak wiele
trudności w kwestii rozeznania
odnosi się do problemów innego
rodzaju, które należy rozpoznać i
zbadać. Autor ten pisze: „Doszedłem
do przekonania, że największą
przeszkodą w prawdziwym
rozeznaniu (i w prawdziwym
rozwoju w modlitwie) nie jest
nieuchwytna natura Boga, lecz fakt,
że nie znamy siebie wystarczająco, a
nawet nie chcemy poznać siebie



takimi, jakimi naprawdę jesteśmy.
Prawie wszyscy chowamy się za
maską, nie tylko przed innymi, ale
także wtedy, gdy patrzymy na siebie
w lustrze” (Thomas H. GREEN, Il
grano e la zizzania, Roma, 1992, 25).
Wszyscy mamy skłonność do
maskowania się także przed samymi
sobą.

Zapomnienie o obecności Boga w
naszym życiu idzie w parze z
nieznajomością samych siebie –
nieznajomość Boga i nieznajomość
siebie, nieznajomość cech naszej
osobowości i naszych najgłębszych
pragnień.

Poznanie samego siebie nie jest
trudne, ale jest żmudne: zakłada
cierpliwe badanie duszy. Wymaga
umiejętności zatrzymania się,
„wyłączenia autopilota”, aby zyskać
świadomość co do naszego sposobu
postępowania, uczuć, które są w nas,
powtarzających się myśli, które nas



warunkują, często bez naszej wiedzy.
Wymaga też rozróżnienia emocji od
władz duchowych. „Czuję” to nie to
samo, co „jestem przekonany”; „czuję
że” to nie to samo, co „chcę”. W ten
sposób dochodzimy do uznania, że
pogląd, jaki mamy na siebie i
rzeczywistość, jest czasem nieco
zniekształcony. Uświadomienie sobie
tego jest łaską! Rzeczywiście,
wielokrotnie może się zdarzyć, że
błędne przekonania na temat
rzeczywistości, oparte na
doświadczeniach z przeszłości silnie
na nas wpływają, ograniczając naszą
swobodę postawienia na to, co
naprawdę liczy się w naszym życiu.

Żyjąc w dobie technologii
informatycznych, wiemy jak ważna
jest znajomość haseł, aby dostać się
do programów, w których znajdują
się najbardziej osobiste i cenne
informacje. Ale życie duchowe też
ma swoje „hasła”: są to słowa, które
poruszają serca, bo odnoszą się do



tego, na co jesteśmy najbardziej
wrażliwi. Kusiciel – to znaczy diabeł-
dobrze zna te słowa klucze i ważne
jest, abyśmy i my je znali, abyśmy nie
znaleźli się tam, gdzie nie chcemy
być. Pokusa nie musi sugerować
rzeczy złych, ale często rzeczy
nieuporządkowane, przedstawione z
przesadną wagą. W ten sposób
hipnotyzuje nas atrakcyjnością, jaką
te rzeczy w nas wzbudzają, rzeczy
piękne, ale złudne, które nie mogą
dostarczyć tego, co obiecują,
pozostawiając nas w końcu z
poczuciem pustki i smutku. To
poczucie pustki i smutku jest
znakiem, że poszliśmy drogą, która
nie była właściwa, która nas zmyliła.
Mogą to być na przykład stopnie
naukowe, kariery, związki -
wszystkie rzeczy, które same w sobie
są godne pochwały, ale jeśli nie
jesteśmy wobec nich wolni, to grozi
nam, że będziemy mieć nierealne
oczekiwania, takie jak na przykład
potwierdzenie naszej wartości. Kiedy



na przykład, gdy myślisz o studium,
które podejmujesz, czy myślisz o tym
tylko po to, aby promować siebie
samego, dla własnej korzyści, czy też
aby służyć wspólnocie? Można
zobaczyć, jaką intencją kieruje się
każdy z nas. Z tego niezrozumienia
często wynikają największe
cierpienia, bo żadna z tych rzeczy nie
może być gwarancją naszej godności.

Dlatego, drodzy bracia i siostry, tak
ważne jest poznanie siebie, poznanie
haseł naszego serca, tego, na co
jesteśmy najbardziej wrażliwi, aby
uchronić się przed tymi, którzy się
nimi posługują, aby nami
manipulować, ale także aby
rozpoznać, co jest dla nas naprawdę
ważne, odróżniając to od mód danej
chwili czy krzykliwych,
powierzchownych sloganów. Wiele
razy to, co jest powiedziane w jakimś
programie w telewizyji, jakiejś
reklamie porusza nasze serca,
sprawia, że zniewoleni idziemy w tę



stronę . Uważajcie na to: czy jestem
wolny? Czy też daję się ponieść
uczuciom chwili czy też
prowokacjami danej chwili?

Pomocą jest w tym rachunek
sumienia. Nie mówię jednak o tym,
który czynimy, gdy idziemy do
spowiedzi, kiedy zastanawiamy się
nad naszymi grzechami. Myślę o
ogólnym rachunku sumienia na dany
dzień. Co się wydarzyło w moim
sercu w tym dniu? Zaszło tak wiele.
Co takiego? Dlaczego? Jaki ślad
pozostawiły w moim sercu? Potrzeba
dokonać rachunku sumienia, czyli
dobrego nawyku spokojnego
odczytania na nowo tego, co dzieje
się w naszym dniu, ucząc się
dostrzegania w naszych ocenach i
wyborach tego, do czego
przywiązujemy największą wagę,
czego szukamy i dlaczego, i co w
końcu znajdujemy. Przede wszystkim
ucząc się rozpoznawania tego, co
zaspokaja me serce. Co zaspokaja me



serce Bo tylko Pan może dać nam
potwierdzenie, ile jesteśmy warci.
Mówi nam to każdego dnia z krzyża:
umarł za nas, aby pokazać nam, jak
cenni jesteśmy w jego oczach. Nie ma
przeszkody ani porażki, która
mogłaby przeszkodzić w tym, aby
czule wziął nas w ramiona.
Rachunek sumienia tak bardzo
pomaga, bo wtedy widzimy, że nasze
serce nie jest drogą na której
wszystko mija, a my nie wiemy co.
Nie. Trzeba zobaczyć: co się dzisiaj
wydarzyło? Co się stało? Co
spowodowało moją reakcję? Co mnie
zasmuciło? Co sprawiało mi radość?
Co było złe i czy skrzywdziłem
innych? Ale trzeba zobaczyć drogę
uczuć, atrakcji w moim sercu w ciągu
dnia. Nie zapomnijcie o tym! Kiedyś
mówiliśmy o modlitwie; dziś o
poznaniu samych siebie.

Modlitwa i poznanie samych siebie
pozwalają nam wzrastać w wolności.
To po to, aby wzrastać w wolności. Są



to podstawowe elementy życia
chrześcijańskiego, cenne elementy
dla odnalezienia swojego miejsca w
życiu. Dziękuję.

tłum. o. Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan

Bóg pragnie, byśmy mieli
udział w Jego pełni życia

Drodzy bracia i siostry, dzień dobry!

W niniejszych katechezach na temat
rozeznania dokonujemy przeglądu
elementów rozeznania. Po elemencie
modlitwy i kolejnym elemencie
poznania siebie, to znaczy modleniu
się i poznawaniu siebie, dziś
chciałbym powiedzieć o kolejnym
niezbędnym że tak powiem
„składniku”: dziś chciałbym mówić o
pragnieniu. Rzeczywiście, rozeznanie
jest formą poszukiwania, a
poszukiwanie zawsze wynika z



czegoś, czego nam brakuje, ale w
pewien sposób znamy. Mamy nosa.

Jakiego rodzaju jest to poznanie?
Nauczyciele duchowi określają je
terminem „pragnienie”, będące
zasadniczo tęsknotą za pełnią, która
nigdy nie znajduje całkowitego
zaspokojenia, a jest znakiem
obecności Boga w nas. Pożądanie nie
jest zachcianką danej chwili. Włoskie
słowo pochodzi od bardzo pięknego
łacińskiego terminu, jest to ciekawe
de-sidus, dosłownie „brak gwiazdy”,
pragnienie jest brakiem gwiazdy,
brakiem punktu odniesienia,
ukierunkowującego drogę życia;
przywołuje cierpienie, brak, a
jednocześnie napięcie, aby dotrzeć
do dobra, którego nam brakuje.
Pragnienie jest zatem kompasem,
który pozwala zrozumieć, gdzie
jestem i dokąd zmierzam. Co więcej,
jest kompasem, bym zrozumiał czy
stoję w miejscu, czy idę. Osoba, która
nigdy nie pragnie, jest osobą



nieruchomą, może chorą niemal
martwą. Pragnienie jest kompasem,
czy idę, czy stoję w miejscu. Jak to
można rozpoznać?

Pomyślmy: autentyczne pragnienie
potrafi głęboko dotknąć strun
naszego jestestwa, dlatego nie gaśnie
w obliczu trudności czy
niepowodzeń. To tak jak z
pragnieniem: jeśli nie znajdujemy
czegoś do picia, nie poddajemy się,
przeciwnie, poszukiwanie zajmuje
coraz więcej naszych myśli i działań,
aż stajemy się gotowi na każdą
ofiarę, aby je ugasić, niemal
ogarnięci obsesją. Przeszkody i
porażki nie tłumią autentycznego
pragnienia, wręcz przeciwnie,
sprawiają, że jest ono w nas jeszcze
bardziej żywe.

W przeciwieństwie do zachcianki czy
chwilowej emocji, pragnienie trwa w
czasie, nawet długim, i ma tendencję
do skonkretyzowania się. Jeśli na



przykład młody człowiek chce zostać
lekarzem, będzie musiał rozpocząć
studia i pracę, które zajmą kilka lat
jego życia, a co za tym idzie, będzie
musiał ustalić granice, powiedzieć
„nie”, powiedzieć wiele razy „nie”
przede wszystkim innym kierunkom
studiów, ale także ewentualnym
rozrywkom i rozproszeniom,
zwłaszcza w chwilach bardziej
intensywnej nauki. Jednak chęć
nadania swojemu życiu kierunku i
osiągnięcia tego celu – na przykład
stać się lekarzem - pozwala mu
pokonać te trudności. Pragnienie
czyni cię silnym, czyni cię
odważnym, sprawia, że idziesz do
przodu zawsze dlatego, że chcesz to
osiągnąć: „Pragnę tego”.

Rzeczywiście, wartość staje się
piękna i łatwiejsza do zrealizowania,
gdy jest atrakcyjna. Jak ktoś
powiedział: „ważniejsze od bycia
dobrym jest posiadanie pragnienia,
by stać się dobrym”. Bycie dobrym



jest rzeczą pociągającą, wszyscy
chcemy być dobrzy, ale czy mamy
wolę bycia dobrymi?

Uderzające jest to, że Jezus przed
dokonaniem cudu często pyta
człowieka o jego pragnienie: „Czy
chcesz stać się zdrowym?”. A czasem
to pytanie wydaje się nie na miejscu,
przecież widać, że ten człowiek jest
chory. Na przykład, gdy spotyka
paralityka przy sadzawce w
Betesdzie, który przebywał tam od
wielu lat i nigdy nie mógł uchwycić
właściwego momentu, żeby wejść do
wody. Jezus pyta go: „Czy chcesz stać
się zdrowym?” (J 5,6). Ale jakże to
tak? Właściwie odpowiedź paralityka
ujawnia szereg dziwnych oporów
wobec uzdrowienia, które dotyczą
nie tylko jego. Pytanie Jezusa było
zaproszeniem do zyskania jasności w
sercu, do akceptacji możliwej
radykalnej zmiany: aby nie myśleć
już o sobie i swoim życiu „jako
paralityku”, niesionym przez innych.



Ale mężczyzna na łożu nie wydaje się
być o tym nazbyt przekonany.
Poprzez dialog z Panem uczymy się
rozumieć, czego naprawdę chcemy
od naszego życia. Ten paralityk to
typowy przykład ludzi: „Tak, tak,
chcę, chcę”, ale nie chcę, nie robię
nic. Chęć zrobienia staje się jak
złudzenie i nie robi się kroku, aby to
uczynić. Ci ludzie, którzy chcą, a
jednocześnie nie chcą. Jest to
okropne i ten chory jest tam od 38
lat, ale zawsze narzeka: „Nie, wiesz
Panie, ale kiedy wody się poruszają –
a jest to moment cudu - wiesz, ktoś
silniejszy ode mnie przychodzi,
wchodzi, a ja przychodzę spóźniony”,
i narzekania i narzekania. Ale
uważajcie, bowiem narzekania są
trucizną, trucizną dla duszy, trucizną
dla życia, bo nie sprawiają, że rośnie
w tobie chęć do dalszego działania.
Uważajcie na narzekania. Kiedy w
rodzinie narzekają, małżonkowie
narzekają na siebie, dzieci na tatę,
albo księża na biskupa, albo biskupi



na tyle innych rzeczy... Nie, jeśli
narzekacie, uważajcie, to jest prawie
grzech, bo nie pozwala pragnieniu
wzrastać.

Często to właśnie pragnienie stanowi
różnicę między udanym, spójnym i
trwałym projektem, a tysiącem
życzeń i dobrych chęci, którymi, jak
to się mówi, „piekło jest
wybrukowane” – „tak, chciałbym to
czy tamo” – ale nic nie robisz. Epoka,
w której żyjemy, zdaje się sprzyjać
maksymalnej wolności wyboru, ale
jednocześnie osłabia pragnienie,
nieustannie chcesz się zadowolić,
pragnienie sprowadzone najczęściej
do chwilowej zachcianki. I musimy
uważać, aby nie osłabiać pragnienia.
Jesteśmy bombardowani tysiącem
propozycji, projektów, możliwości, co
grozi rozproszeniem uwagi i nie
pozwala nam na spokojną ocenę
tego, czego naprawdę chcemy.
Bardzo często, wiele razy, spotykamy
ludzi, pomyślmy na przykład o



młodych, z telefonami komórkowymi
w rękach i patrzą, patrzą... „Ale czy
zatrzymujesz się, żeby pomyśleć?”. –
„Nie”. Zawsze ekstrawertyczny, w
stronę drugiego człowieka.
Pragnienie nie może w ten sposób się
rozwijać, żyjesz daną chwilą,
nasycony w chwilę a pragnienie nie
wzrasta.

Wielu osób cierpi, ponieważ nie
wiedzą, czego chcą od swojego życia,
jakie wiele; prawdopodobnie nigdy
nie nawiązały kontaktu ze swoim
najgłębszym pragnieniem, nigdy nie
wiedziały: „Czego chcesz od swojego
życia” – „Nie wiem”. Bierze się stąd
zagrożenie spędzania życia pośród
różnego rodzaju usiłowań i
wybiegów, nigdy nie dochodząc do
niczego i marnując cenne szanse. W
ten sposób pewne zmiany, choć w
teorii pożądane, gdy nadarza się
okazja, nigdy nie są realizowane,
brakuje mocnego pragnienia, aby coś
rozwijać.



Co byśmy odpowiedzieli gdyby Pan
zadał na przykład nam dzisiaj
pytanie, jakie postawił
niewidomemu z Jerycha: „Co chcesz,
abym ci uczynił?” (Mk 10,51) –
pomyślmy Pan każdemu z nas stawia
takie pytanie: „Co chcesz, abym ci
uczynił?” – co byśmy odpowiedzieli?.
Może wreszcie moglibyśmy prosić
Go, aby pomógł nam poznać głębokie
pragnienie Jego osoby, które sam Bóg
złożył w naszych sercach – Panie aby
poznał moje pragnienia, abym był
mężczyzną, kobietą wielkich
pragnień. A może Pan da nam siłę,
byśmy mogli je zrealizować. Jest to
ogromna łaska, tkwiąca u podstaw
wszystkich innych: pozwolić Panu,
jak w Ewangelii, aby czynił dla nas
cuda: daj nam pragnienia i spraw,
aby ono się rozwijało Panie.

Bo On ma też wielkie pragnienie
wobec nas: uczynić nas uczestnikami
Jego pełni życia. Dziękuję.



tłum. o. Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan

Dzieje naszego życia
pomagają nam w dokonaniu
rozeznania

Drodzy bracia i siostry, witajcie,
dzień dobry!

W katechezach tych tygodni nadal
mówimy o warunkach wstępnych
dla dokonania dobrego rozeznania.
W życiu stale musimy podejmować
decyzje, a żeby podjąć decyzję
musimy przebyć pewien proces,
drogę rozeznania. Każda ważna
czynność ma swoje „instrukcje”,
których trzeba przestrzegać, które
trzeba znać, żeby przyniosły
pożądane efekty. Dziś skupiamy się
na innym niezbędnym składniku
rozeznania: własnej historii życia.
Poznanie swej historii życia jest –
nazwijmy to tak – niezbędnym



składnikiem dla dokonania
rozeznania.

Nasze życie jest najcenniejszą
„księgą” jaką otrzymaliśmy, księgą,
której wielu niestety nie czyta, lub
robi to zbyt późno, przed śmiercią. A
jednak właśnie w tej księdze
znajduje się to, czego bezużytecznie
szuka się na innych drogach. Święty
Augustyn, wielki poszukiwacz
prawdy, zrozumiał to właśnie
odczytując na nowo swoje życie,
dostrzegając w nim ciche i dyskretne,
lecz wyraziste kroki obecności Pana.
Pod koniec tej podróży zauważy ze
zdumieniem: „W gębi duszy byłeś, a
ja się po świecie błąkałem i tam
szukałem Ciebie, bezładnie
chwytając rzeczy piękne, które
stworzyłeś. Ze mną byłeś, a ja nie
byłem z Tobą” (Wyznania, X, 27).
Stąd jego zachęta do pielęgnowania
życia wewnętrznego, aby znaleźć to,
czego się szuka, jak powiedział św.
Augustyn: „wróć do siebie samego:



we wnętrzu człowieku mieszka
prawda” (O wierze prawdziwej,
XXXIX, 72, tłum. Jan Ptaszyński,
Warszawa 1954). Jest to zachęta,
którą kieruję do każdego z was, a
także siebie samego: „wróć do siebie
samego, odczytaj swe życie, odczytaj
swoje wnętrze, jaką drogę przebyłeś,
w sposób pogodny- wróć do siebie
samego”.

Wiele razy my również
przeżywaliśmy doświadczenie
Augustyna, znalezienia się w
więzieniu myśli, które oddalają nas
od nas samych siebie,
stereotypowych przekazów, które
nas ranią, na przykład: „jestem nic
nie wart” – i jesteś przygnębiony, „nic
mi nie wychodzi”- i jesteś
przygnębiony, „nigdy nie osiągnę
niczego dobrego” i tak dalej. Te
sformułowania pesymistyczne ciebie
przygnębiają. Odczytywanie własnej
historii oznacza także uznanie
obecności tych elementów –



nazwijmy je „toksycznych”, ale po to,
żeby następnie poszerzyć wątek
naszej opowieści, ucząc się
dostrzegania innych rzeczy, czyniąc
ją bogatszą, bardziej szanującą
złożoność, potrafiąc także uchwycić
dyskretne sposoby, poprzez które
Bóg działa w naszym życiu. Znałem
kiedyś osobę, o której ludzie, którzy
ją znali, powiedzieli, że zasługuje na
Nagrodę Nobla za negatywność:
wszystko było straszne, wszystko. I
zawsze starał się skoczyć w dół: był
osobą zgorzkniałą, a miał wiele zalet.
A potem znalazł kogoś innego, kto
dobrze mu pomógł i za każdym
razem, gdy narzekał, kazała mu
powiedzieć o sobie coś pięknego...I
wtedy przyznawał: mam także tę
zaletę. I pomału, krok po kroku
pomagała mu iść naprzód, dobrze
odczytywać własne życie, zarówno
rzeczy złe, jak i dobre. W ten sposób
widzimy to, co nie jest dobre, ale
także to, co dobre, co Bóg w nas
zasiewa.



Widzieliśmy, że rozeznanie ma
podejście narracyjne: nie zatrzymuje
się na pojedynczych działaniach, lecz
umieszcza je w kontekście: skąd
pochodzi ta myśl? skąd pochodzi to,
co w tej chwili odczuwam:? Gdzie
mnie prowadzi, to co w tej chwili
myślę? Kiedy się z nią spotkałem
wcześniej? Czy jest to coś nowego czy
też spotkałem się z tym innym
razem? Dlaczego jest bardziej
natarczywa od innych, co życie chce
mi przez to powiedzieć?

Opowiadanie o wydarzeniach z
naszego życia pozwala również na
uchwycenie ważnych niuansów i
szczegółów, które mogą okazać się
cennymi pomocami, a które do tej
pory pozostawały ukryte. Na
przykład lektura, przysługa,
spotkanie, na pierwszy rzut oka
uważane za rzeczy nieistotne, z
czasem przekazują spokój
wewnętrzny, przekazują radość życia
i podsuwają kolejne dobre



inicjatywy. Zatrzymanie się i
rozpoznanie tego jest niezbędne do
rozeznania, jest to praca nad
zebraniem tych cennych, ukrytych
pereł, które Pan rozrzucił na naszym
gruncie.

Dobro jest zawsze ukryte, bo dobro
jest wstydliwe, ukrywa się, ciche,
wymaga powolnego i ciągłego
odkrywania. Ponieważ styl Boga jest
dyskretny, Bóg lubi działać w
ukryciu, dyskretnie, nie narzuca się;
jest jak powietrze, którym
oddychamy, nie widzimy go, lecz
sprawia, że żyjemy, i uświadamiamy
je sobie dopiero wtedy, gdy nam go
brakuje.

Nawyk odczytywania na nowo
swojego życia kształci spojrzenie,
wyostrza je, pozwala dostrzec małe
cuda, które dobry Bóg czyni dla nas
każdego dnia. Kiedy zwracamy
uwagę, zauważamy inne możliwe
kierunki, które wzmacniają nasz



wewnętrzny smak, pokój i
kreatywność. Przede wszystkim
uwalnia nas od toksycznych
stereotypów. Mądrze powiedziano,
że człowiek, który nie zna swojej
przeszłości, jest skazany na jej
powtórzenie. To ciekawe: jeśli nie
znamy drogi przebytej w przeszłości,
to stale czynimy to samo, krążymy. A
osoba, która chodzi w kółko, nigdy
nie idzie do przodu, nie przybywa
drogi: jest jak pies goniący za swoim
ogonem. Tak się dzieje, gdy
powtarzamy wciąż to samo.

Możemy zadać sobie pytanie: czy
kiedykolwiek opowiedziałem komuś
o swoim życiu? To piękne
doświadczenie narzeczonych: kiedy
są ze sobą na serio, opowiadają sobie
nawzajem swoje życie. Jest to jedna z
najpiękniejszych i najbardziej
intymnych form komunikacji:
opowiedzenie o swoim życiu.
Pozwala nam odkryć rzeczy dotąd
nieznane, małe i proste, ale jak mówi



Ewangelia, właśnie z drobnych
rzeczy rodzą się wielkie (por. Łk
16,10).

Żywoty świętych są także cenną
pomocą w rozpoznawaniu stylu Boga
w swoim życiu: pozwalają zapoznać
się z Jego sposobem działania. Pewne
zachowania świętych stawiają przed
nami wyzwania, pokazują nam nowe
znaczenia i możliwości. Tak było na
przykład ze świętym Ignacym z
Loyoli. Opisując fundamentalne
odkrycie swojego życia dodaje ważne
wyjaśnienie, mówiąc:
„doświadczenie doprowadziło go do
zrozumienia, że jedne myśli czyniły
go smutnym, inne zaś radosnym. I
tak powoli doszedł do poznania
różnych duchów, które w nim
działały” (Autobiografia czyli
Opowieść Pielgrzyma n. 8). Trzeba
poznawać, co się dzieje w naszym
wnętrzu, być czujnymi.



Rozeznawanie jest narracyjnym
odczytywaniem chwil pięknych i
mrocznych, pociech i przygnębień,
których doświadczamy w trakcie
naszego życia. Rozeznanie jest
sercem mówiącym nam o Bogu, i my
musimy nauczyć się rozumieć Jego
język. Zapytajmy siebie na przykład
na koniec dnia: co się dzisiaj
wydarzyło w moim sercu. Niektórzy
uważają, że robienie tego rachunku
sumienia to rozliczanie się z
grzechów, które popełniliśmy, a
czynimy ich tak wiele. Ale nie, nie
chodzi o to: co się wydarzyło w moim
wnętrzu: doznałem radości - co
przyniosło mi radość? byłem smutny-
co sprawiło mi smutek? W ten
sposób trzeba się uczyć
rozeznawania co się w nas dzieje.
Dziękuję.

tłum. o. Stanisław Tasiemski OP
(KAI) / Watykan



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/katecheza-o-rozeznaniu/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/katecheza-o-rozeznaniu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/katecheza-o-rozeznaniu/

	Katecheza o rozeznaniu
	Rozeznanie jest żmudne, ale niezbędne, aby żyć
	Także z sytuacji bolesnych może się zrodzić przemiana życia
	Modlitwa nieodzowną pomocą w rozeznawaniu duchowym
	Poznanie siebie warunkiem rozeznania
	Bóg pragnie, byśmy mieli udział w Jego pełni życia
	Dzieje naszego życia pomagają nam w dokonaniu rozeznania


