
opusdei.org

Katakumby św.
Kaliksta

W Villa Tevere umieszczono
tablicę z piaskowca
przedstawiającą Dobrego
Pasterza na wzór malowidła z
katakumb, a św. Josemaría
rozważał w ciągu całego
swojego życia ewangeliczne
sceny o Dobrym Pasterzu.

04-07-2018

Prześladowania z rozkazu Nerona w
roku 64 spowodowały męczeństwo
wielu chrześcijan. Była to ciężka
próba dla młodego Kościoła w



Rzymie, który ponadto od tej pory
musiał stawić czoła straszliwej
kampanii oszczerstw i pogardy
pospólstwa. Chrześcijanie byli
uznawani za ateistów – odmawiali
oddawania kultu cesarzowi –
zagrażających jedności cesarstwa i
nieprzyjaciół rodzaju ludzkiego.
Przypisywano im najgorsze
potworności: dzieciobójstwo,
ludożerstwo oraz nieporządek
moralny różnego typu. Tertulian
(160-220) opisywał to następująco: 
Nie ma takiej klęski ani zła, które
cierpiałby lud i za które nie byliby
winni chrześcijanie. Kiedy Tyber
wzbiera i wylewa się z brzegów, gdy
Nil nie przybiera i nie nawadnia pól,
gdy niebo nie daje deszczu, gdy panuje
głód, gdy jest zaraza, natychmiast
podnosi się ten sam okrzyk:
chrześcijanie dla dzikich zwierząt!.

Aż do roku 313, kiedy osiągnięto
pokój dzięki Edyktowi
Mediolańskiemu, Kościół cierpiał



prześladowania. Prawdą jest, że
prześladowania te nie miały zawsze
jednakowego nasilenia i że poza
kilkoma konkretnymi okresami,
chrześcijanie żyli normalnie. Jednak
ryzyko męczeństwa zawsze było
obecne: wystarczyło oskarżenie
wroga, by wszcząć proces. Jeśli ktoś
się nawracał, był całkowicie
świadomy, że chrześcijaństwo było
opcją radykalną, zakładającą
poszukiwanie świętości i
wyznawanie wiary, aż po oddanie
własnego życia, gdyby było to
konieczne. Męczeństwo było
uważane wśród wiernych za
przywilej i łaskę od Boga: za
możliwość pełnego utożsamienia się
z Chrystusem w chwili śmierci.
Jednocześnie świadomość własnej
słabości prowadziła ich do
upraszania pomocy Boga, by umieć je
przyjąć, jeśli nadeszłaby taka okazja,
oraz do oddawania czci tym, którzy
byli przykładem w osiągnięciu palmy
męczeństwa. Łatwo wyobrazić sobie



jak wzruszające dla chrześcijańskiej
wspólnoty Rzymu musiało być
słuchanie relacji ze śmierci braci w
wierze. Relikwie męczenników były
zabierane i pobożnie grzebane. Od
tego momentu uciekano się do nich
jako do wstawienników.

Od bardzo dawna, prawo rzymskie
ustalało, że nekropolis – miasta
zmarłych, po grecku – musiały się
znajdować poza murami miasta. Nie
będzie się grzebało ani paliło
człowieka zmarłego w Urbe.
Rzymianie zwykli byli palić ciała
zmarłych, ale istniały też rodziny,
które miały zwyczaj grzebania
swoich bliskich na terenie swojej
własności. Zwyczaj ten pod
wpływem chrześcijaństwa zaczął się
bardziej rozwijać.

Na początku nie było podziału i
chowano razem wiernych i pogan.
Od II wieku, dzięki darom niektórych
chrześcijan o dobrej pozycji



społecznej, Kościół zaczął mieć
własne nekropolis, które wierni
zaczęli nazywać cmentarzami – 
coimeteria, od greckiego koimao :
spać – miejscami, gdzie spoczywają
ciała w oczekiwaniu na
zmartwychwstanie. Tak powstały
chrześcijańskie katakumby, które nie
były – jak czasem się myśli –
kryjówkami lub miejscami spotkań w
celu sprawowania liturgii, lecz
miejscami grzebania, gdzie składano
ciała braci w wierze. Z początku
termin katakumby odnosił się do
strefy Via Appia pomiędzy grobem
Cecylii Metelli a miastem Rzymu. Z
czasem zaczął oznaczać ogólnie
chrześcijański cmentarz podziemny.

W pierwszych wiekach zostało w
nich pochowanych wielu
męczenników i katakumby, tak jak
groby św. Piotra i św. Pawła, zaczęły
być miejscami pamięci i czci, drogimi
dla chrześcijan Rzymu. Ile razy, w
trudnych chwilach, uciekano się tam,



by upraszać pomoc Boga za
wstawiennictwem tych, którzy
ogłosili Ewangelię własną krwią!
Zrozumiałe, że poruszeni
pobożnością, wierni chcieli być
pochowani i czekać na
zmartwychwstanie w towarzystwie
innych członków wspólnoty
chrześcijańskiej i jeśli byłoby to
możliwe, blisko któregoś z Apostołów
lub męczenników.

Na Via Appia

Katakumby św. Kaliksta znajdują się
przy wyjeździe z Rzymu drogą Via
Appia. W II wieku zaczęto używać tej
strefy jako miejsca grzebania
zmarłych. Niektórzy z właścicieli,
niewątpliwie chrześcijanie,
udostępnili teren, by mogli być tam
chowani ich bracia w wierze. W tym
okresie została pochowana młoda
męczennica Cecylia, której pamięć
czczono od momentu śmierci.
Należąca do rodziny patrycjuszy,



Cecylia nawróciła się na
chrześcijaństwo w młodości.
Poślubiła Waleriana, którego też
przybliżyła do wiary i oboje
zdecydowali się na życie w
dziewictwie. Niedługo potem,
Walerian, który zajmował się
zabieraniem i chowaniem
męczenników, został odkryty i ścięty.
Cecylia również została wydana
władzom. Próbowano udusić ją w
łaźni w jej własnym domu, jednak,
ponieważ wyszła nietknięta, skazano
ją na ścięcie. Prawo rzymskie
przewidywało, że kat mógł
trzykrotnie uderzyć szpadą. Cecylia
otrzymała uderzenia, lecz nie zmarła
od razu. Rozciągnięta na ziemi,
zanim wydała ostatnie tchnienie,
miała siłę, by wyciągnąć trzy palce
prawej ręki i jeden palec lewej, dając
aż do końca świadectwo swojej wiary
w Boga Jednego w Trójcy. Kiedy po
wiekach, w 1599 r. odkryto jej
relikwie, niezniszczone ciało św.
Cecylii znajdowało się jeszcze w tej



pozycji. Materno uwiecznił ją w
rzeźbie, która obecnie znajduje się w
Kościele św. Cecylii na Zatybrzu – w
jej dawnym domu, gdzie spoczywają
od IX relikwie świętej. Kopia rzeźby
znajduje się w Katakumbach św.
Kaliksta, w miejscu, gdzie
początkowo była pochowana.

W III wieku, cmentarz został
ofiarowany Papieżowi Zefirynowi
(199-217), który powierzył
zarządzanie nim diakonowi
Kalikstowi. W ten sposób powstał
pierwszy cmentarz będący
własnością Kościoła Rzymskiego, na
którym już jeden wiek później będą
przechowywane doczesne szczątki
szesnastu Papieży, którzy prawie
wszyscy byli męczennikami. Kalikst
zajmował się katakumbami prawie
dwadzieścia lat, zanim został
następcą Papieża Zefiryna, widzialną
głową Kościoła. W tym czasie
poszerzył i ulepszył układ głównych



części cmentarza, szczególnie Kryptę
Papieży i Kryptę św. Cecylii.

Innym męczennikiem, który poruszył
wspólnotę chrześcijańską był
Tarsycjusz. W IV wieku Papież św.
Damazy wyrył na jego grobie
dokładną datę jego męczeństwa: 15
sierpnia 257 roku, podczas
prześladowań Waleriana. Tarsycjusz
był młodzieńcem, który pomagał jako
akolit w udzielaniu Komunii wśród
chrześcijan przetrzymywanych w
więzieniach. Owego 15 sierpnia
został nakryty, zatrzymany i
zmuszany pod groźbami do oddania
Komunii Świętej. Tarsycjusz odmówił
i wolał umrzeć ukamienowany niż
pozwolić na profanację Ciała
Chrystusa.

Kiedy nastąpił pokój Konstantyna,
katakumby nadal były miejscami
pochówku, jak również celem
pielgrzymek. Jednak w V wieku, po
zrabowaniu Rzymu przez Alaryka,



wzrasta niebezpieczeństwo na
zewnątrz murów miasta i katakumby
stają się coraz rzadziej odwiedzane.
W IX wieku zdecydowano przenieść
kości świętych do kościołów
znajdujących się w obrębie miasta.
W Średniowieczu katakumby zostają
powoli zapomniane: nikt ich nie
odwiedza i w wielu wypadkach ginie
pamięć o ich umiejscowieniu.

Choć zainteresowanie katakumbami
odradza się w wieku XV, trzeba
będzie poczekać aż do wieku XIX, by
znów zaczęły być uznawane jako
miejsce święte i skarb
chrześcijaństwa. Giovanni Battista
De Rossi, twórca nowoczesnej
archeologii chrześcijańskiej i
odkrywca Katakumb św. Kaliksta,
opowiada w swoich wspomnieniach
jak przekonał Piusa IX do zwiedzenia
wykopalisk. Kiedy przybyli na
miejsce Krypty Papieży, De Rossi
wytłumaczył mu napisy i pokazał
tablicę, którą św. Damazy umieścił w



IV wieku z nazwiskami następców
Piotra, którzy ponieśli męczeństwo i
zostali tam pochowani. To wtedy
Pius IX uświadomił sobie, gdzie się
znajdował. Z oczami błyszczącymi od
wzruszenia, uklęknął i trwał chwilę
pochłonięty modlitwą. Pierwszy raz
po prawie tysiącu lat, Papież znów
stąpał po miejscu uświęconym krwią
męczenników.

4 lipca 1946

Krótko po przybyciu do Rzymu, św.
Josemaría wyraził swoje pragnienie,
by iść modlić się do katakumb. 
Widzicie, że nie jesteśmy sami? Mówił
do swoich synów w zamknięciu
Ambasady Hondurasu, kilka lat
wcześniej. Jak pierwsi wierni w
spokoju rzymskich katakumb,
możemy wołać: “Dominus illuminatio
mea et salus mea, quem timebo?” (Ps
26,1). Pan jest moim światłem i moim
zbawieniem, kogo mam się lękać?
Tylko tak możemy sobie wytłumaczyć



bohaterskie czyny, naprawdę
odważne, których dokonali pierwsi
chrześcijanie. Z pewnością zaufania w
pomoc Bożą, bez robienia rzeczy
dziwnych, weszli wszędzie: na forum,
do pałaców, nawet do domu cesarza.

W pierwszych godzinach rannych 4
lipca 1946 roku św. Josemaría
pojechał do Katakumb św. Kaliksta.
Założyciel Opus Dei odprawił Mszę
Świętą w Krypcie Papieży, a ksiądz
Alvaro w Krypcie św. Cecylii. Potem
odwiedzili Katakumby św.
Sebastiana i pierwotne groby
Apostołów.

Od początku Dzieła, św. Josemaría
lubił cytować pierwszych chrześcijan
jako przykład i wzór, by
wytłumaczyć życie wiernych Opus
Dei. Nie na próżno nazywał ich
naszymi poprzednikami w starym i
jak najbardziej nowym apostolstwie
Opus Dei.



Oblicza się, że liczba
chrześcijańskich grobów w
katakumbach św. Kaliksta wynosi
około pięćset tysięcy. W większości są
to proste groby, z prostymi napisami,
dla odróżnienia. Od IV wieku, kiedy
skończyły się prześladowania,
zaczęto częściej stosować napisy na
tablicach. Obok imienia, jakby dla
zaznaczenia elementu
charakterystycznego życia danej
osoby, zwykle pisano zawód. Byli tam
piekarze, stolarze, krawcy, malarze,
nauczyciele, lekarze, prawnicy,
urzędnicy państwowi, żołnierze....
Jasne odbicie różnorodności zajęć
chrześcijan, którzy – jak mówi św.
Augustyn – wymieszani z innymi
zwykłymi ludźmi, żyli jak inni, ale
poruszeni inną wiarą, inną nadzieją i
inną miłością. Jak musiał cieszyć się
św. Josemaría na myśl o takich
poprzednikach w wierze, którzy
szukali świętości pośród świata,
będąc zaczynem w masie
społeczeństwa. Miłość oraz cześć,



jakie wobec nich odczuwał
sprawiały, że często podawał ich jako
przykład w swoim nauczaniu: nie
mam innego przepisu na skuteczność
niż ten, który mieli pierwsi
chrześcijanie. Nie ma innego, dzieci
moje.

W ciągu całego swojego życia,
Założyciel Opus Dei przy licznych
okazjach odnosił się do malowideł
lub rycin z katakumb, ilustrując takie
tematy jak miłość do Najświętszej
Maryi Panny, braterstwo, jedność z
Papieżem, które graficznie
świadczyły one o wiernych
pierwszych wieków. Jednakże, jeśli
trzeba by było wyróżnić jeden z
obrazów pierwszych chrześcijan, w
którym był szczególnie zakochany,
należało by wymienić Dobrego
Pasterza.

W pokoju, w którym pracował św.
Josemaría w Villa Tevere,
umieszczono tablicę z piaskowca



przedstawiającą Dobrego Pasterza na
wzór obrazu z katakumb, oraz
wersety Juana del Enzina: tan buen
ganadico / y más en tal valle / placer
es guardalle. / Y tengo jurado / de
nunca dejalle, / mas siempre
guardalle. (tak dobre stadko, i w tej
dolinie, to przyjemność opiekować
się nim. Przysięgam, że nigdy go nie
opuszczę, tylko będę się nim
opiekować.) Od pierwszego dnia, od 2
października 1928 roku, czuję wobec
was i wobec waszego życia Boży
impuls, ojcowski i matczyny. Nic
żadnego z was nie jest mi obce, ani
tych tysięcy córek i synów, których nie
znam.

Lubił mówić o Dobrym Pasterzu, by
pobudzić naszą troskę o wszystkie
dusze: Panie, mam sztylet wbity w
serce: potrzebę pomagania im. Idź Ty
sam za nimi, Dobry Pasterzu, i weź
ich na swoje ramiona. Niech
rozmnoży się ukochana postać, którą
kontemplujemy w katakumbach.



Kiedy pasterz znajduje zgubioną
owcę, bierze ją z radością na swoje
ramiona i po przyjściu do domu woła
przyjaciół i sąsiadów, mówiąc:
cieszcie się ze mną, bo znalazłem
owcę, która mi się zgubiła (Łk 15, 5-6).

Założyciel Opus Dei nie tylko w
swoim życiu mówił o Dobrym
Pasterzu, ale także starał się nim być,
wprowadzając w życie słowa
Chrystusa z Ewangelii: Ja jestem
Dobrym Pasterzem. Dobry Pasterz
daje życie za swoje owce.

Bp. Javier Echeverria pisał, że św.
Josemaría rozważał w ciągu całego
swojego życia ewangeliczne sceny o
Dobrym Pasterzu. Bardzo kochał tę
alegorię i był gotów poznać owce
każdą z osobna; oddać życie za nie;
prowadzić je na najlepsze pastwiska i
nie zostawić bez opieki tej, która by
się zgubiła lub zatrzymała w drodze.

Przy wejściu do Katakumb św.
Kaliksta, przed zejściem po schodach,



które prowadzą do Krypty Papieży,
można zobaczyć obraz Dobrego
Pasterza, kopię oryginału z IV wieku,
który znajduje się teraz w Muzeach
Watykańskich. Jest też taka sama w
Villa Tevere, niedaleko Kościoła
Prałackiego Matki Bożej Pokoju,
gdzie spoczywa ciało św. Josemarii.
Gdy na nią popatrzymy, wywołuje
liczne wspomnienia: Chrystus,
pierwsi chrześcijanie, Papież,
wszystkie dusze... Jak czule mówił
Chrystus, nasz Pan, o Dobrym
Pasterzu! Jak go opisuje! Mówi nam,
że owce szły za pasterzem i kochały
go, i czuły, że o nie dbał.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/katakumby-sw-kaliksta/
(18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/katakumby-sw-kaliksta/
https://opusdei.org/pl-pl/article/katakumby-sw-kaliksta/

	Katakumby św. Kaliksta

