
opusdei.org

Kapłani
numerariusze lub
przyłączeni: aby inni
mogli świecić

Kapłani inkardynowani do
Prałatury Opus Dei: misja
służby poświęcona
promowaniu świętości i
apostolstwa innych członków
Dzieła i tych, którzy uczestniczą
w działalności Opus Dei.

24-06-2024

Przygoda dwunastu apostołów
zaczęła się, gdy zobaczyli, że podczas



wesela przemienił wodę w wino.
Później widzieli, jak przebaczał
grzesznikom i kładł ręce na chorych.
Aktywnie współpracowali, aby
nakarmić tłum i słuchali mowy o
chlebie życia. Miłosierdzie wobec
wszystkich ludzi było codzienną
lekcją dla tej grupy, którą Jezus
wybrał spośród swoich uczniów,
mężczyzn i kobiet, którzy Mu
towarzyszyli z entuzjazmem.

Po trzech latach apostołowie przybyli
do Jerozolimy na święto Paschy.
Przynieśli ze sobą cenne
doświadczenie całego tego czasu
bycia blisko z Panem, ale ich wiara
była jeszcze niedojrzała: brakowało
im lekcji Krzyża i kontemplacji
Zmartwychwstałego. W tamtych
dniach, w Wieczerniku, Jezus
ustanawiał Eucharystię na ich
oczach. I właśnie tam, w tym pokoju,
konsekrował ich na kapłanów, aby
utrwalali Jego ofiarę miłości przez
wieki.



«To czyńcie na moją pamiątkę» (Łk
22, 19): te słowa, które wyryły się w
ich sercach, dotarły do nas z całą
mocą. Od tego momentu, posłuszni
temu nakazowi, kapłani powtarzają
je z podziwem i wdzięcznością
podczas celebracji eucharystycznej.
Jezus pozostawia to, co najświętsze –
swoje Ciało i Krew – w rękach
zwykłych ludzi i posyła ich, aby 
związywali i rozwiązali na ziemi,
wypełniając swoją kapłańską funkcję
dla dobra ludzi (por. Mt 16, 19). Z
woli Chrystusa to kapłaństwo
służebne jest rzeczywistością
esencjalną: bez niego nie byłoby
Kościoła.

Kapłani z charyzmatem 2
października[1]

Przenieśmy się teraz w czasie z
Jerozolimy z pierwszego wieku do
Madrytu z XX wieku. Opus Dei jest na
wczesnym etapie, a święty Josemaría
dzieli się tym rodzącym się



charyzmatem z niektórymi
przyjaciółmi kapłanami
diecezjalnymi, których prosi o
współpracę w zadaniach, które
wyznacza. Jednak większości z tych
dobrych kapłanów nie uda się
przyswoić sobie światła, które Bóg
dał świętemu Josemaríi, i z czasem
odetną się od jego działalności[2]. To
właśnie wtedy Założyciel zrozumiał,
że kapłani, których ta rodzina
potrzebuje z pełnym poświęceniem,
będą musieli pochodzić spośród
świeckich, żyjących tym
powołaniem. Wkrótce zaczyna pytać
niektórych z nich, czy są gotowi
rozważyć Boże powołanie do
kapłaństwa aby służyć w nowy
sposób rodzinie, która właśnie się
narodziła. Wiele lat później, w 1943
r., święty Josemaría otrzymał
światło, które otworzyło drogę do
inkardynacji do Dzieła; A od 1944 r.
wierni numerariusze zaczęli
przyjmować święcenia kapłańskie w
mniej lub bardziej licznych grupach.



Kilka dekad później, po śmierci
świętego Josemaríi, gdy na czele
Opus Dei stał błogosławiony Álvaro,
niektórzy z przyłączonych również
zostali wyświęceni po raz pierwszy.

Święty Josemaría napisał trzy listy do
swoich synów kapłanów, w których
opisał specyfikę kapłaństwa tych
numerariuszy i przyłączonych w
Dziele[3]. Kiedy w 1956 r. zaczął pisać
trzeci z tych listów, minęło trzynaście
lat od święceń pierwszych trzech:
Álvaro del Portillo, José Luisa
Múzquiza i José Maríi Hernándeza
Garnicy, a ponad 150 numerariuszy
zostało już wyświęconych na
kapłanów. W dokumentach tych
znajdujemy odpowiedzi na
najważniejsze pytania: jaka jest ich
specyficzna tożsamość, jaka jest ich
misja duszpasterska i wreszcie, jaki
prowadzą styl życia, biorąc pod
uwagę ich powołanie w Opus Dei.



Zmieniaj wszystko i nie zmieniaj
niczego

Na długo przed rozeznaniem
ewentualnego powołania do
kapłaństwa, numerariusze i
przyłączeni już przyjęli dar celibatu,
przyjmując swoje powołanie. Aż do
święceń Bożego powołanie
prowadziło ich do naśladowania
ukrytego życia Chrystusa: lat
intensywnej pracy i ewangelizacji.
Zwykli chrześcijanie, podobnie jak
wszyscy inni w Dziele, starają się żyć
prawdziwą duszą kapłańską:
ofiarowują Bogu całe swoje życie
jako ofiarę żywą, świętą, miłą Jemu
(por. Rz 12, 1), tłumacząc życie
Chrystusa tak wielu przyjaciołom i
znajomym. Co zatem oznacza
kapłaństwo dla mężczyzn żyjących w
celibacie, którzy przez lata starali się
żyć jak apostołowie w swoich
miejscach pracy?



Z jednej strony zmienia wszystko,
ponieważ przemiana, jaką przynosi
sakrament, jest radykalna. Święcenia
kapłańskie nadają nowy sens ich
życiu, czynią ich sługami i
szafarzami tajemnic Bożych (por. 1
Kor 4, 1); przyoblekł ich w nowy
sposób bycia i usytuowania w
świecie, wcielając wyjątkowe
kapłaństwo Jezusa Chrystusa (por.
Hbr 5, 1). Są oni wyświęceni, według
słów św. Josemaríi, „aby być nie
mniej i nie więcej tylko kapłanami-
kapłanami, kapłanami w stu
procentach[MM1] ”[4]. Jednak w tym
samym czasie, gdy wszystko się
zmienia, istota jego powołania do
Dzieła nie zmienia się wcale. W
każdym razie potwierdza się ich
oddanie Chrystusowi i oddanie
Kościołowi. Z tego powodu
numerariusze i przyłączeni, którzy
są powołani do kapłaństwa w Dziele,
nie cierpią z powodu „kryzysu
tożsamości; ich powołanie do Opus



Dei pozostaje niezmienne i
integralne”[5].

Już jako seminarzysta święty
Josemaría pojmował tożsamość
kapłana jako służbę. «Chcemy tylko
służyć» [6]— to było doświadczenie
jego życia. W 1930 r., kilka lat po
święceniach kapłańskich, pewna
osoba zapytała go o szczegóły jego
przyszłej kariery kapłańskiej. Święty
Josemaría napisał dla siebie taką
notatkę: «Kapłaństwo —
powiedziałem mu — nie jest karierą,
jest apostolstwem! Tak właśnie to
czuję. I chciałem to zawrzeć w tych
notatkach, abym, z pomocą Pana,
nigdy nie zapomniał tej różnicy»[7].
We wspomnianym wyżej liście z 1956
r. święty Josemaría podkreślił to
pragnienie od pierwszego wersu:
„Zostaliście wyświęceni, moi synowie
kapłani, żeby służyć. Pozwólcie, że
rozpocznę od przypomnienia, że
wasza misja kapłańska jest misją
służby. Znam was i wiem, że to słowo



– służyć – streszcza wasze dążenia,
całe wasze życie, i jest waszą dumą, a
moją pociechą”[8]. Horyzont życiowy
kapłana sprowadza się, krótko
mówiąc, na powtarzaniu tego, co
Jezus uczynił podczas Ostatniej
Wieczerzy: uklęknięcia u stóp swoich
przyjaciół.

Klękanie, aby pomagać świeckim w
ich powołaniu

Pedro Casciaro wspomina, jak
pewnego dnia święty Josemaría
poprosił go, aby poświęcił czas na
rozeznanie powołania do
kapłaństwa. Kiedy zdecydował, że ta
droga może być rzeczywiście dla
niego, opowiada, jak klęcząc obok
niego w oratorium domu, w którym
się znajdowali, założyciel Opus Dei
wskazał na czerwony dywan
umieszczony u stóp ołtarza i
powiedział mu: „Kapłan musi być jak
ten dywan; Ciało Pańskie jest na nim
konsekrowane; Jest na ołtarzu,



owszem, ale ma służyć; Co więcej
[dywan], jest po to, aby inni stąpali
delikatnie, i widzisz, nie narzeka, nie
protestuje... Czy rozumiesz, na czym
polega posługa kapłana? Przekonasz
się o tym w późniejszym życiu,
zastanowisz się nad tym”[9].

W przypadku kapłana numerariusza
lub przyłączonego podstawową
treścią tej posługi jest oddanie się do
dyspozycji swoich sióstr i braci —
klękając! — aby pomóc im w
wypełnianiu ich misji. Nowe miejsce,
jakie kapłan zajmuje w Dziele,
krystalizuje się jako służba świętości
i apostolstwu innych, a zatem także
jako straż jedności, która je
umożliwia. Kto fiksuje się na
dywanie? Kto unika korzystania z
niego, gdy jego raison d'être polega
właśnie na tym, aby inni czuli się
komfortowo i byli osłonięci przed
zimnem podłogi? Jak dobry dywan,
który dyskretnie spoczywa, kapłan
Dzieła pozostaje spokojny w tle,



ponieważ wie, że pozwalając swoim
braciom świeckim świecić, jest
bardziej skuteczny: w ten sposób
wypełnia swoją misję. Prałat Opus
Dei radzi swoim synom kapłanom:
„staracie się szczególnie, by nie
błyszczeć, nie być protagonistami,
dążąc do tego, by blaskiem i główną
postacią waszego życia był Chrystus,
i by błyszczeli raczej wasi bracia i
siostry”[10].

To pragnienie służby znajduje
odzwierciedlenie w wielu
szczegółach. To normalne w Dziele,
że kapłan nie pozwala sobie służyć
tylko dlatego, że jest kapłanem, lecz
że jest jeszcze jednym ze swoich
braci świeckich[11]. Co więcej, czuje
się „bardziej niż inni”
zobowiązany[12] do służenia z
radością, a taka postawa pozwala
uniknąć wszelkich możliwych
śladów klerykalizmu w stylu życia
osób z Opus Dei.



Cztery zadania w ramach jednej
misji

Powróćmy teraz do sceny z
Wieczernika, aby przyjrzeć się
zachowaniu Jezusa: zastanówmy się,
w jaki sposób sprawuje On jedno
kapłaństwo, w którym uczestniczą
wszyscy inni kapłani. Mistrz klęka i
bierze miskę, aby wytrzeć stopy
towarzyszącym mu przyjaciołom.
Zwilża je wodą, pociera, aby usunąć
kurz, i suszy ręcznikiem, który
owinął wokół pasa. Robi to wszystko
spokojnie, jakby w tej chwili nie było
nic ważniejszego do roboty; albo
lepiej: bo nie ma nic ważniejszego. W
ten sam sposób kapłan klęka,
ponieważ chce pomóc swoim
braciom być świętymi. Ale jak
konkretnie się nimi opiekuje? Jakie
zadania kapłańskie ma do
wykonania? Jaka jest jego konkretna
misja?



„Obok spraw właściwych dla posługi
kapłańskiej w Kościele – której
centrum stanowi Eucharystia –
kapłani Prałatury poświęcają się
zasadniczo posłudze wśród
pozostałych wiernych [z Dzieła] i
opiece duszpasterskiej nad ich
działaniami apostolskimi”[13]. To jest
misja, którą otrzymali od Kościoła:
ożywiać swoim kapłaństwem tę małą
rodzinę wśród Ludu Bożego.
Oznacza to z jednej strony, że
upodobnienie się do Chrystusa
kapłana zakłada osobiste
przeżywanie charyzmatu, aby jak
najwierniej go przekazać: kapłan,
który najbardziej pragnie wcielić
ducha Opus Dei, służy najskuteczniej.
Jest to misja, którą otrzymali od
Kościoła: ożywiać, poprzez swoje
kapłaństwo, tę małą rodzinę wśród
ludu Bożego. Oznacza to z jednej
strony, że ich upodobnienie się do
Chrystusa Kapłana wiąże się z
osobistym przeżywaniem
charyzmatu, aby przekazywać go jak



najwierniej: kapłan, który najlepiej
pragnie wcielać ducha Opus Dei,
służy najskuteczniej. Co więcej,
kapłaństwo to służy przede
wszystkim świętości członków
Dzieła, z których większość to ludzie
świeccy, członkowie Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża i ci,
którzy uczestniczą w jego
działalności apostolskiej.

Co logiczne, stałe poświęcanie się
tym zadaniom nie ogranicza
wykonywania jego kapłaństwa, choć
niewątpliwie je ukierunkowuje,
ponieważ jest to racja bytu jego
posługi. Każda inna praca kapłańska,
bez względu na to, jak ważna może
się wydawać, jest drugorzędna,
ponieważ jest podporządkowana
misji, dla której został wyświęcony.
„Konkretnie – dodaje Ojciec,
precyzując to zadanie – ze względu
na szczególną misję duszpasterską
Prałatury, poświęcają się przede
wszystkim sprawowaniu



sakramentów Eucharystii i Pokuty,
głoszeniu Słowa Bożego,
kierownictwu duchowemu oraz
rozległemu zadaniu formacji
doktrynalnej”[14]. Przyjrzyjmy się
bliżej tym czterem zadaniom jego
misji.

Prezbiterzy numerariusze lub
przyłączeni ożywiają przede
wszystkim Dzieło poprzez
sprawowanie sakramentów,
zwłaszcza Eucharystii i Pokuty:
sakramentów życia codziennego,
sakramentów, które towarzyszą
codziennemu życiu chrześcijanina.
Codzienna Msza święta jest
podstawowym zadaniem kapłana:
jest źródłem, z którego wypływa cała
moc Boża. Jak pisał święty Jan Paweł
II: „Kościół żyje dzięki Eucharystią.
Ta prawda wyraża nie tylko
codzienne doświadczenie wiary, ale
zawiera w sobie istotę tajemnicy
Kościoła”[15]. A kiedy kapłan
naprawdę żyje Eucharystią, jest to



widoczne w jego życiu i wokół niego,
w owocach świętości i gorliwości
apostolskiej.

Kapłani Dzieła poświęcają również
wiele godzin sakramentowi Pokuty.
Święty Josemaría pragnął, aby
słuchanie spowiedzi było dla jego
dzieci „dominującą pasją i
przyjemnym ćwiczeniem[MM2] ”[16].
Dzięki pobożnej praktyce spowiedzi
uczymy się «odczuwać większy ból i
dlatego kochamy bardziej».[17] Kapłan
ma wszelkie możliwości, aby być
miłosiernym Samarytaninem dla
swoich braci i dla tych, którzy
przystępują do jego posługi: aby
oczyścić ich rany, ulżyć im słowami
przesiąkniętymi nadzieją i ponieść
koszty ich rekonwalescencji. Częste
przystępowanie do sakramentów jest
główną siłą tych, którzy pragną nieść
świętość w każdym zakątku świata i
w każdej dziedzinie życia. Kiedy
kapłan koncentruje swoje życie na
ułatwianiu dostępu do sakramentów,



staje się coraz bardziej świadomy
prymatu łaski: działania samego
Jezusa w jego czynach. « Ukrycie się i
zniknięcie to moja rzecz, niech tylko
Jezus jaśnieje»[18]— tak święty
Josemaría podsumował swoją pracę
kapłańską.

Po drugie, kapłan jest sługą Słowa, a
jego „głównym obowiązkiem jest
opowiadanie wszystkim Ewangelii
Chrystusa”[19]. W Opus Dei kapłan
ożywia i rozpala braci i siostry także
przepowiadaniem, które ma na celu
ułatwienie, na różne sposoby,
osobistego spotkania każdego z
Jezusem[20]. Święty Paweł wyraził to
bardzo wyraźnie: «Nie głosimy
bowiem siebie samych, lecz
Chrystusa Jezusa, jako Pana» (2 Kor
4, 5). Aby poruszyć ludzkie serca,
przepowiadanie musi być pełne
życia, skłaniać do myślenia, dotykać
serca, dawać nadzieję. W
szczególności modlitwa na głos jest
cechą szczególną – z pewnością nie



wyłączną – posługi kapłańskiej w
Opus Dei, której celem jest
umacnianie osobistej relacji każdego
człowieka z Bogiem. Aby się modlić i
pomagać w modlitwie, ukazywać
mosty, jakie istnieją między wiarą a
życiem, aby wychodzić z darem
języków na potrzeby i okoliczności
innych, kapłan musi poświęcić czas
na studiowanie, aby mógł doskonalić
zarówno styl, jak i treść swoich słów.
Ponieważ zadanie przepowiadania
jest zawsze i tylko nadprzyrodzone,
kapłan potrzebuje wytrwałego
kontaktu z Duchem Świętym, który
wewnętrznie towarzyszy sercom
ludzi i składa w ich ręce owoce tej
posługi Słowa.

Po trzecie, kapłan jest towarzyszem
dusz. Jak stwierdził święty
Josemaría, dzięki kierownictwu lub
towarzyszeniu duchowemu „Dzieło
zostało rozpoczęte i dokonane; i tej
pracy musimy nadać ciągłość”[21].
Zadanie to jest zatem nieodzowne



dla rozwoju, należy do sedna
charyzmatu i dotyczy zarówno
świeckich, jak i kapłanów. Kapłan
towarzyszy wielu ludziom, ludziom
wszelkiego pokroju, nikogo nie
wykluczając, ale w szczególny sposób
troszczy się o swoich braci i siostry z
Opus Dei. Jest to „praca
najpiękniejsza, ofiarna, dyskretna,
ale bardzo miła Bogu i bardzo
owocna”[22], ponieważ daje również
wielki efekt pomnażania. Jej celem,
broniąc zawsze wolność każdego,
«jest otwieranie horyzontów, pomoc
w formułowaniu kryteriów,
wskazywanie przeszkód,
wskazywanie odpowiednich
środków do ich przezwyciężenia,
korygowanie zniekształceń lub
odchyleń od obranego kierunku,
nieustanne zachęcanie: nigdy nie
tracąc przy tym nadprzyrodzonego
punktu widzenia, co stanowi
optymistyczną afirmację, ponieważ
każdy chrześcijanin może
powiedzieć, że może zrobić wszystko



z Bożą pomocą (por. Flp 4, 13)»[23].
Kapłan, wychodząc od swojego
zadania poradnictwa duchowego,
stara się, aby wszyscy ludzie mogli
znaleźć w nim bliskość, współczucie i
czułość samego Jezusa, którego on 
[24]reprezentuje.

Wreszcie czwartym zadaniem, które
kapłan musi wnieść do Dzieła, jest
entuzjastyczne poświęcenie się
formacji doktrynalnej,
przekazywaniu wiary. W naszym
kontekście kulturowym konieczne
jest poświęcenie wiele energii temu
aspektowi kapłańskiego zadania. W
coraz większej liczbie przypadków
jest to kwestia pierwszego głoszenia,
które często wymaga z kolei
osobistego przemyślenia wielu
kwestii. „Doktryna jest zawsze taka
sama, ale sposoby, w jakie ludzie ją
przyswajają i zakochują się w niej, są
różne”[25]. Misja ta jest zatem
realizowana za pomocą środków
dostosowanych do potrzeb każdej



chwili: medytacji, wykładów,
konferencji, seminariów, publikacji,
oddziaływania w mediach lub
sieciach społecznościowych itp.
Kapłan potrzebuje głębokiej formacji
intelektualnej, która ubogaca jego
życie duchowe i pozwala mu dzielić
się z braćmi głęboką znajomością
wiary. Formacja ta ma na celu nie
tylko przekazywanie wiedzy, ale
także wyposażenie każdego w
narzędzia niezbędne do
wypracowania osobistej syntezy
wiary i w ten sposób do oświecania
wszystkich, a także do uczenia się od
wszystkich.

Oczywiście nie wszyscy kapłani będą
ekspertami w każdym z tych zadań,
ani też nie będą zaangażowani we
wszystkie z nich z taką samą
intensywnością. W każdym miejscu
roztropnie dba się o znalezienie
zadań, które najlepiej odpowiadają
każdemu z nich, biorąc pod uwagę
również potrzeby Dzieła. Oczywiste



jest, że istnieje wiele innych dobrych
rzeczy do zrobienia, ale te cztery
zadania, rozdzielone zgodnie z
osobistymi cechami każdego z nich,
stanowią rdzeń ich posługi: w nich
kapłan numerariusz lub przyłączony
czyni siebie świętym i czyni świętymi
swoich braci. To jest jego konkretny
sposób na oczyszczenie własnych
stóp. „Musimy być jak niewidoczne
kanwy – mówił święty Josemaría –
aby inni mogli jaśnieć haftem ze
złota i delikatnych jedwabi swoich
cnót, wiedzieć jak odsunąć się w kąt,
aby twoi bracia mogli błyszczeć
swoją uświęconą pracą zawodową w
swoim stanie i na w świecie”[26].
Wszystko to wymaga od kapłana
głębokiej świadomości swojej misji i
głębokiego zjednoczenia z
Chrystusem, zwłaszcza wtedy, gdy
inne zadania mogą wydawać się
bardziej pilne, skuteczne lub
pociągające. Zaangażowanie się w to
zadanie zakłada odnowioną
wierność w świetle 2 października, z



którego wypływa również, jako inny
aspekt tej wierności, dostosowanie
się do potrzeb duchowych i
kulturowych chwili.

Własny styl, na który składa się
świeckość, jedność i wolność

Tożsamość kapłańska i misja
ucieleśniają się w życiu każdego z
nich z ich własnymi tonami i
manierami, ale dając początek
konkretnej formie duszpasterskiej,
Nie ulega wątpliwości, że «fakt, iż
kapłani Prałatury żyją, tak jak inni,
duchem Dzieła, stwarza pewien styl
kapłański»[27]: styl o cechach, które
możemy zobaczyć w kapłaństwie
świętego Josemaríi, odkrywając w
nim wszystko, co jest w nim
ponadczasowe i powszechne.
Chociaż jest tylko jeden Kapłan, Jezus
Chrystus, i jest tylko jedno
kapłaństwo, w którym wszyscy
kapłani Kościoła uczestniczą w
każdym czasie, prawdą jest również,



że w Kościele spotykamy różne style
kapłańskie, w zależności od
powołania i szczególnej misji
każdego z nich. Jeśli chodzi o
nakreślenie stylu kapłana Opus Dei,
możemy powrócić do obrazu
dywanu. Jeśli się nad tym
zastanowić, w rzeczywistości istnieje
wiele rodzajów dywanów, a wybór
jednego z nich może być
skomplikowanym zadaniem, ze
względu na ogromną różnorodność
tkanin i różnych materiałów, z
których są wykonane, ze względu na
różne rozmiary i kształty itp.

W tym przypadku styl
charakteryzuje się kilkoma
czynnikami: życiem rodzinnym, w
którym aktywnie uczestniczą;
poświęcenie się braciom i siostrom
oraz zadaniom apostolskim Opus
Dei; konkretna duchowość, która
przenika jego relację z Bogiem i z
innymi ludźmi, a także inne aspekty
jego misji, które nadają szczególne



piętno jego kapłaństwu. Pieczęć ta
nie powinna być rozumiana jako
forma, jako zasada jednolitości,
ponieważ każdy zachowuje swój
charakter i osobowość. Jest to raczej
styl, który wypływa z prostoty
charyzmatu, który staje się życiem i
właśnie dlatego temu charyzmatowi
służy.

Jednak być może główną cechą tego
szczególnego stylu jest świeckość,
którą księża żyli przed święceniami i
której nie tracą przez swoje
kapłaństwo. Ta świeckość niesie ze
sobą sposób myślenia i rozumienia
rzeczywistości, który święty
Josemaria nazywa mentalnością
świecką. Jest to podstawowa cecha
posługi kapłańskiej numerariuszy i
przyłączonych, między innymi
dlatego, że działalność apostolska, do
której są powołani, jest świecka:
kierowana przez ludzi świeckich i
zorientowana na nich. Kapłan
numerariusz lub przyłączony służy



tym, którzy kierują tymi zadaniami;
jest dla nich wsparciem, bez
pretensji do zajmowania przestrzeni
rządzenia, która nie jest właściwa dla
tej świeckiej mentalności. Właśnie ze
względu na swoją miłość do
kapłaństwa i z powodu tej
charakterystycznej świeckości,
święty Josemaria radził kapłanom,
aby „nigdy nie angażowali się w
sprawy doczesne. To świeccy, każdy
zgodnie ze swoim sumieniem,
zajmują się sprawami ziemskimi”[28].
W ten sposób kapłani mogą lepiej
zapobiegać ryzyku klerykalizmem i
sprzyjać osobistej wolności
świeckich.

Styl kapłana numerariusza lub
przyłączonego jest również silnie
naznaczony misją bycia narzędziem
jedności w miejscu, w którym żyje,
zwłaszcza w ośrodkach Dzieła, a w
niektórych przypadkach w jego
zarządzaniu. Serce kapłana uczy się
od Jezusa, aby z przyjemnością



służyć wszystkim ludziom, czuwając,
aby zbliżali się do Pana, a nie
przywiązywali się do tego, który jest
tylko narzędziem, i dbając „ze
wszystkich sił, aby nigdy nie
tworzyły się wokół niego grupy lub
kapliczki”[29]. Kapłani nie wykonują
dzieła personalistycznego: są
świadomi, że realizują dzieło
Chrystusa w świecie poprzez Opus
Dei. Dusze są w ich rękach, ale nie są
ich: należą do Boga.

Jednocześnie, ponieważ kapłańskie
serce jest wielkie, na miarę
Chrystusa, święty Josemaría pisał, że
każdy kapłan, który jest jego synem,
„nie może zadowolić się
wypełnianiem powierzonych mu
zadań apostolskich. Musi mieć
inicjatywę (...)”[30]. Tym bardziej w
miejscach, gdzie chrześcijan jest
niewielu lub gdzie działalność Opus
Dei wymaga mniej absorbującego
poświęcenia czasu. «Nie jest naszą
drogą stać ze skrzyżowanymi rękami



i czekać na przybycie dusz»,[31]

ponieważ nie był to również sposób
Jezusa: w Ewangelii widzimy, jak Pan
wychodzi na poszukiwanie dusz. Nie
czeka, aż go zobaczymy; Idzie tam,
gdzie są ludzie: na place wiosek, nad
brzegiem jeziora, do świątyni.

Działając «z inicjatywą, by prowadzić
hojną pracę kapłańską»,[32] kapłan
numerariusz lub przyłączony bierze
pod uwagę, co jest logiczne, że jego
główna troska wiąże się ze
wspieraniem życia wewnętrznego i
apostolstwa wszystkich członków
Dzieła. Aby to osiągnąć, oprócz tego,
że zawsze służy Prałaturze Opus Dei,
jest posłuszny Prałatowi i jego
wikariuszom, jak każdy kapłan
swojemu ordynariuszowi, ma
wsparcie i radę dyrektorów w
odniesieniu do tych działań. Z
drugiej strony, „w miarę możliwości
współpracują też w działaniach
diecezji”[33]. Jest to coś naturalnego,
ponieważ kapłan Opus Dei wie, że



jest świecki, podobnie jak jego bracia
diecezjalni, zarówno pod względem
mentalności, jak i formacji. Z tego
powodu będą łączyły go więzy
przyjaźni z innymi kapłanami i
będzie z nimi współpracował, ilekroć
pozwoli na to jego własna praca,
ofiarowując spowiedź lub pomoc w
różnych działaniach, które mają
miejsce w parafiach. Krótko mówiąc,
jest to apostolska transcendencja
kapłana, który znajduje się w
miejscu, do którego został powołany,
a jednocześnie nie boi się
podejmować nowych wyzwań
apostolskich, komplikując swoje
życie z miłości do Pana.

* * *

„Wiele wielkich rzeczy zależy od
kapłana: mamy Boga, przynosimy
Boga, dajemy Boga”[34]. Jest to wielka
misja, którą Pan powierzył tamtej
nocy w Wieczerniku pierwszym
kapłanom swojego Kościoła. Zanim



jednak to uczynił, chciał wyryć w ich
sercach jedyną postawę, która
umożliwia posługę kapłańską:
pochylić się, uklęknąć, jak ostatni,
umyć nogi innym. Jest to główna
szkoła życia świętym kapłaństwem,
powołana do ożywiania Kościoła
charyzmatem, którego Bóg chciał dla
Opus Dei. W tej misji żaden kapłan
nie jest sam, ponieważ Maryja,
«Matka kapłanów» [35] słucha ich, gdy
Ją szukają, potrzebując Jej pomocy.

[1] Ten artykuł zagłębia się w
powołanie numerariuszy i
przyłączonych, którzy są wyświęceni
na kapłanów. Inaczej jest w
przypadku innych kapłanów,
również "z charyzmatem 2
października", którzy jednak są
inkardynowani do Kościoła
partykularnego i zawsze pozostają
mu na służbie.

[2] Por. J. L. González – J. Aurell,
Josemaría Escrivá en los años treinta:



los sacerdotes amigos, "Studia et
Documenta", t. 3, 2009, str. 41-106.

[3] Są to listy nr 10, 25 i 26, datowane
odpowiednio 2-II-1945, 28-III-1955 i
8-VIII-1956, a ostatecznie wysłane w
1966, 1964 i 1966 r., w tej samej
kolejności.

[4] Święty Josemaría, "Kapłanem na
zawsze", w: Kochać Kościół, 35.

[5] P. Berglar, Opus Dei. Vida y obra del
fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madryt 1987, str.
216.

[6] Święty Josemaría, List 10, nr 17.

[7] Św. Josemaría, Notatki intymne, n.
127. Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, t. 1, Rialp,
Madryt 1997, str. 117.

[8] Św. Josemaría, List 26, n. 1. Kilka
lat później Sobór Watykański II
podkreślił takie rozumienie



kapłaństwa: przez otrzymane
święcenia i misję «prezbiterzy są
promowani do służby Chrystusowi,
Nauczycielowi, Kapłanowi i Królowi,
w którego posłudze
uczestniczą» (Decr. Presbyterorum
ordinis, n. 1).

[9] P. Casciaro, Soñad y os querás
cortos, Rialp, wydanie 4, Madryt
1994, s. 69.

[10] F. Ocáriz, List pasterski, 28-X-2020,
nr 21.

[11] Por. F. Ocáriz, Ibidem.

[12] Święty Josemaría, List 26, nr 7.

[13] F. Ocáriz, List pasterski, 28 -X-
2020 r., nr 20. Por. Kodeks Prawa
Kanonicznego, kan. 295 in fine.

[14] F. Ocáriz, List pasterski, 28-X-2020,
nr 20.

[15] Święty Jan Paweł II, Ecclesia de
Eucharistia, nr 1.

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-28-10-2020/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-28-10-2020/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html


[16] Święty Josemaría, List26, nr 30.

[17] Święty Josemaría, Sam na sam z
Bogiem, 259.

[18] Święty Josemaría, List z 28 -I- 1975
r., cyt. za: E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, t. 2, Rialp, Madryt
2011, str. 301.

[19] Por. Sobór Watykański II, Dekret 
Presbyterorum ordinis, nr 4.

[20] Owo przepowiadanie może
przybierać różne formy: wykład
doktrynalny, pogadanka, homilia,
medytacja itp. Są to różne gatunki, o
różnych celach, które pociągają za
sobą różne podejścia i metody. Z
drugiej strony, świeccy głoszą Słowo
Boże także w życiu Opus Dei, ale w
sytuacjach, w których posługa
kapłańska nie jest wymagana, jak np.
w krótkim kręgu, w komentarzu do
Ewangelii, w pogadankach
formacyjnych itp.



[21] Święty Josemaría, List26, nr 35.

[22] Tamże, nr 35.

[23] Tamże, nr 37.

[24] Por. Franciszek, Przemówienie na
sympozjum „Ku fundamentalnej
teologii kapłaństwa”, 17 lutego 2022
r.

[25] Święty Josemaría, Listy26, n. 38.

[26] Tamże, 8.

[27] Ks. prałat Fernando Ocáriz, List
Pasterski, 28-X-2020, nr 20.

[28] Święty Josemaría, List26, nr 51.

[29] Święty Josemaría, List10, nr 32.

[30] Święty Josemaría, List26, nr 35.

[31] Tamże.

[32] F. Ocáriz, List Pasterski, 28-X-2020,
nr 20.

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html


[33] Tamże.

[34] Święty Josemaría, List26, nr 17.

[35] Franciszek, Homilia, 29 marca
2018 r.

[MM1]Tu poprawiłem wobec
brzmienia z escriva.org bo tam jest : 
w sto procent

[MM2]pasión dominante y ejercicio
gustoso

José Manuel Antuña, Andrés
Cárdenas, Gerard Jiménez

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/kaplani-numerariusze-lub-

http://escriva.org
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/kaplanem-na-zawsze/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kaplani-numerariusze-lub-przylaczeni-aby-inni-mogli-swiecic/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kaplani-numerariusze-lub-przylaczeni-aby-inni-mogli-swiecic/


przylaczeni-aby-inni-mogli-swiecic/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/kaplani-numerariusze-lub-przylaczeni-aby-inni-mogli-swiecic/

	Kapłani numerariusze lub przyłączeni: aby inni mogli świecić

