opusdei.org

Jezus jako postac
historyczna

Kim jest Jezus? Co o Nim
wiemy? Autor artykulu okresla
postac Chrystusa jako ,kamien
obrazy dla rozumu”.

22-12-2018

Wydaje sig, ze w latach
naznaczajacych poczatek trzeciego
tysigclecia na Swiecie obudzilo sie
szczegllne zainteresowanie Jezusem
z Nazaretu. Ksigzki pisane w
ostatnich latach na temat Jego
postaci i osoby, chociaz nie wszystkie
pozytywne, podkreslajga aktualnosé i



wielkie znaczenie Syna Bozego, ktory
stal sie czlowiekiem, oraz
pociagajacy przyklad Jego zycia.

Jezus uobecnia sie dzisiaj wobec nas
w komunii z Ojcem. Co za$ przynosi
Jezus, co daje swiatu? Odpowiedz jest
prosta — przynosi On Boga [1].

Rozpal swoja wiare. — Chrystus
nie jest postacia, ktora przeminela.
Nie jest wspomnieniem, ktore gubi
sie w mrokach historii. On Zyje!
Sw. Pawel powiada: Jesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula! —
Jezus Chrystus wczoraj 1 dzis, ten
sam takze na wieki! [2].

Pierwotny Kosciot zawsze
przedstawial Jezusa Chrystusa jako
Syna Bozego i jedynego Zbawiciela.
Gloszenie Tajemnicy Paschalnej
niosto ze sobg paradoksalng
zapowiedz ponizenia i wywyzszenia,
wstydu i tryumfu: my gtosimy
Chrystusa ukrzyzowanego, ktory jest
zgorszeniem dla Zydow, a gtupstwem



dla pogan, dla tych zas, ktorzy sq
powolani, tak sposrdd Zydow, jak i
sposrod Grekow, Chrystusem, mocq
Bozq i mgdrosciq Bozq [3].

Pierwszym chrzescijanom nie bylo
fatwo przezwyciezy¢ wstyd i
zgorszenie z powodu krzyza,
rzeczywisto$¢ ukrzyzowania i
$Smierci samego Syna Bozego. Stad
powstawanie herezji — préba
podjeta przez doketow i gnostykow,
by zanegowac fakt, zZe Jezus miatl
rzeczywiste i podlegajace cierpieniu
ciato, a w dwiescie lat poZniej proba
Nestoriusza, by wysunac twierdzenie
0 istnieniu w Jezusie Chrystusie
dwoch os6b — ludzkiej i Boskie;.

Jednak, zadnemu powaznemu
uczonemu nie umyka historyczny
fakt zycia Jezusa z Nazaretu. Chociaz
nie ma wielkiej liczby pozabiblijnych
danych na temat Jego osoby i misji,
sa one wystarczajace, aby bez zadnej
watpliwosci potwierdzic Jego droge



na ziemi. Zasadniczo akceptowane
jest, na przyklad, Swiadectwo Jozefa
Flawiusza. W jednej ze swoich
ksigzek ten zydowski historyk z
pierwszego wieku mowi o Jezusie, ze
byt to ,,cztowiek madry (...). Czynit
bowiem rzeczy niezwykle i byt
nauczycielem ludzi, ktérzy z radoscia
przyjmowali prawde” [4]. POzniej, za
panowania Trajana, piszg o Jezusie
Pliniusz Mlodszy i Tacyt. Jeszcze
pézniej zas robi to Swetoniusz,
sekretarz Hadriana.

Obok tych odniesien ,,gtownym
Swiadectwem zycia i nauki Stowa
Wrcielonego, naszego Zbawiciela” [5]
sg3 Ewangelie. Sa to zrodia, ktore
przynosza szczegotowa wizje
osobowosci Jezusa Chrystusa.

Tradycja KoS$ciola, pod natchnieniem
Ducha Swietego, uznaje w tych
pismach autentyczny i pewny obraz
historycznej postaci Pana,



historycznej postaci o Boskim
charakterze.

Wartos¢ Ewangelii jako
podstawowych Zrodel poznania
Jezusa nie byla kwestionowana przez
chrzescijan do konca XVIII wieku.
Wowczas to pojawili sie autorzy,
ktorzy usitlowali analizowac
Ewangelie przy pomocy
historiograficznych i
pozytywistycznych kryteriow,
eliminujgc opowiesci, ktore uwazali
za nie do przyjecia przez ,czlowieka
nowoczesnego”, to znaczy cuda i
proroctwa, wytlumaczalne tylko
poprzez nadzwyczajny charakter
Bozej interwencji w historii. Chodzilo
0 pierwsza probe studiowania
Ewangelii jedynie jako ksigzek
historycznych, bez brania pod uwage
ich nadprzyrodzonej tresci. Takie
podejscie do tych tekstow wykluczalo
wiare w Boskos¢ Chrystusa.



Od tego czasu liczne byly ,zyciorysy
Jezusa”, w ktdrych Chrystus pojawial
sie jako jeden z bardzo wielu
kandydatow na Mesjasza —
przegrany, skazany na smierc¢ przez
rzymskie wladze, cho¢ posiadajacy
niewatpliwy autorytet moralny.

W ten sposob czesto te rzekome
»historyczne biografie” ukazywaly
bardziej charakter ich autoréw niz
charakter Jezusa Chrystusa.

PdzZniej rozwoj studiow
egzegetycznych doprowadzit do
silnej reakcji na taka postawe.
Zaczeto rozwazac¢ Ewangelie jako
teksty pisane ze szczerg wiara,
chociaz niezainteresowane
wspoirzednymi historycznymi. Nie
przezwyciezono sceptycyzmu na
temat Bostwa postaci historycznej
Chrystusa. W ostatnich
dziesiecioleciach nowe kryteria
metodologiczne pozwolily na



teologiczng lekture Biblii w zgodzie z
wiarg [6].

Prawda gloszona przez Ko$ciol na
temat Syna Bozego, ktora po
dwudziestu wiekach nadal jest
kamieniem obrazy dla rozumu, to
prawda o Osobie, w stosunku do
ktorej kazdy powinien zaangazowac
swoje wlasne zycie poprzez akt
wiary, jednak nie wiary opartej na
czystym fideizmie lub ,,wiary
naiwnej”, lecz opartej na fakcie, ze
sam Bog mowil 1 dziatal w historii.
Wiary wierzacej w zycie i
rzeczywiste czyny Syna Bozego, ktory
stal sie czlowiekiem, wiary
odnajdujacej w Nim podstawe swojej
nadziei.

Znaczenie historycznej
rzeczywistosci przestania
ewangelicznego bylo oczywiste od
poczatkow chrzescijanstwa. Sw.
Pawel podkresla, ze jezeli Chrystus
nie zmartwychwstal, daremne jest



nasze nauczanie, prozna jest takze
wasza wiara [7].

Cuda i autorytet Jezusa

Ewangelie mowig, Ze Jezus dokonuje
cudow. W Starym Testamencie
opowiadano juz o cudach
dokonywanych przez prorokow,
takich jak Eliasz i Elizeusz, a takze o
tych, ktérych uczestnikami byli
Mojzesz lub Jozue. ROwniez w
starozytnej literaturze, zarowno
zydowskiej, jak 1 hellenistycznej,
opowiada sie o cudach
dokonywanych przez niektore
postaci.

Ci, ktorzy usiluja zanegowac
prawdziwos¢ cudow Chrystusa — i
wszystkich cudow pojawiajacych sie
w Pismie Swietym — zwykle opieraja
sie wiasnie na cudownych
wydarzeniach z literatury
zydowskiej 1 hellenistycznej,
twierdzac, ze opowiesci o cudownych
wydarzeniach to fikcja literacka, a



ich celem jest zapewne wywyzszenie
postaci historycznej.

Jednakze podobienstwa szybko
ustepuja gltebokim rozbieznosciom,
stanowigcym znaki wiarygodnosci i
autentycznosci Ewangelii. Po
pierwsze, cuda Jezusa zaskakuja
swoja wiarygodnoscig. Owszem,
Ewangelie méwig o cudach, ale w
sposobie opisu tych cudow nie ma
zadnej przesady.

Niewidomy odzyskuje wzrok,
chromy zaczyna chodzic... Mozna to
ocenic po prostocie opowiesci, ktora
ma niewiele wspolnego z prébami
wywyzszenia postaci. W
opowiesciach tych odzwierciedla sie
codzienne zycie ich bohaterdw, a
jakakolwiek przesada jest im obca.

Uwage zwraca rowniez wiladza, z
jaka Jezus dokonuje cudow. Cuda, o
ktorych opowiada sie w literaturze
rabinicznej, sa uzyskiwane po
dlugich modlitwach. Natomiast Jezus



dokonuje ich swoja wlasna moca,
jednym stowem lub gestem, a ich
efekt niemal zawsze widac¢
natychmiast.

Inng wyjatkowa cechg jest dyskrecja
Jezusa. Rzadko przejmuje inicjatywe,
jest natomiast powsciggliwy,
nakazuje, zeby niczego nie
rozglaszac... Niekiedy wypowiada
nawet stowa modlitwy, ktore nie
mogly sprawic cudu [8], poniewaz
mowigcy nie znalazt w
zainteresowanych odpowiedniej
duchowej dyspozycji.

Nalezy rowniez zauwazy¢, ze cuda
Chrystusa zawsze majg znaczenie
wyKkraczajace poza ich fizyczny
skutek. Pan nie ulega upodobaniu
ludzi do cudownosci albo ludzkiej
ciekawosci. Pragnie nawrocenia
duszy, chce uwiarygodnic swoja
misje. Jezus ukazuje, ze nie s to
zwykle cuda. Dla ich dokonania zada
wiary w Jego Osobe, w misje, ktora



powierzyl Mu Ojciec. Cuda te z wiary
wychodzg i do wiary prowadza.

Z tego wszystkiego wnioskuje sie, ze
Ewangelisci postanowili tak opisac
wszystkie wydarzenia historyczne,
zeby mogly by¢ przenikniete wiara.
Zaswiadczajg oni, ze ,wszystko w
zyciu Jezusa (...) jest znakiem Jego
misterium. Przez czyny, cuda i stowa
zostalo objawione, ze «w Nim...
mieszka cala Pelnia: Bostwo na
sposob ciata»” (Kol 2, 9) [9].

Stad centralne znaczenie w zyciu
chrzescijanina rady sw. Josemarii:
»2Rozsmakujcie sie w tych
wzruszajacych scenach, w ktorych
Nauczyciel dokonuje czynow
boskich i ludzkich lub przemawia
mowa ludzka i boska, opowiadajac
we wspanialych przypowiesciach o
przebaczeniu i nieprzebranej
Milosci Boga do Swych dzieci.
Rowniez i dzisiaj w tej niezmiennej
aktualnosci Ewangelii odczuwamy



przedsmak Nieba: w sposob wrecz
namacalny mozemy odczuc opieke
Boza” [10].

Niemniej, autorytet Jezusa nie
objawia sie tylko w sposobie
czynienia przez Niego cudow. Jeszcze
wyrazniej ukazuje sie w Jego
sposobie rozporzadzania prawem i
tradycja, ktore Jezus interpretuje,
poglebia i poprawia. Jest to inna
cecha wyrdzniajaca, ktorej nie
spotyka sie w zadnym innym
Swiadectwie z tamtego okresu.
Oryginalnosc tej postawy, widoczna
w naukach zebranych w
Ewangeliach, ttumaczy sie tylko
wyjatkowym charakterem Mistrza,
Jego silng osobowoscig 1 doktryna.

Te wladze nad Prawem mozna
dostrzec, badajac, jak wiernie On
sam wypeinia prawo. Z jednej strony,
w tym wypeinianiu prawa Chrystus
pokazuje r6zne wymagania,
wkraczajace w najwieksza glebie



serca, jak najdalsze od
jakiegokolwiek §ladu formalizmu.

Jest prawda, ze Jezus zachowuje
prawo, ale interpretuje je w nowym
duchu, ktory rownoczesnie wypelinia
je 1iprzekracza. Przynosi ,mlode
wino”, ktore odrzuca kompromisy i
nie mozna go nalac do starych
buklakow. Z drugiej strony, czyni to
jako prawodawca, ktory mowi w
swoim wlasnym imieniu,
przewyzszajac Mojzesza. To, co Bog
powiedzial przez Mojzesza,
doskonali Jego Jednorodzony Syn.

Jezus rozpoczyna nowg ere — ere
Krolestwa gloszonego od dawna
przez prorokow. Niszczy Krolestwo
Szatana, wyrzucajac zle duchy
palcem Bozym [11]. Mesjanskos¢
Jezusa nie moze by¢ wynalazkiem
Jego uczniow, wymyslonym po
Zmartwychwstaniu. Tradycja
ewangeliczna zawiera tak wiele
solidnych i harmonijnych



wspomnien z publicznego zycia
Jezusa, ze nie jest mozliwe
odrzucenie ich po prostu poprzez
stwierdzenie, ze chodzi o poSmiertna
kreacje bedaca owocem
domniemanej apologiczne;j
ideologizacji. Nauki Chrystusa sa
nieodlgczne od autorytetu Tego, kto
je glosi.

Boskos¢ Jezusa w Ewangeliach

W analogiczny sposdb do tego, jak
neguje sie historycznosc cudow,
czasami twierdzi sie, ze tytut ,,Syna
Bozego” uzywany w Ewangeliach
stuzy jedynie temu, by podkresli¢
szczegolng bliskos$¢ Jezusa z Bogiem.
Na ogdl argumentem jest ukazanie,
ze tytul ten ma rézne zastosowania
w tekstach z tamtego okresu. Jest on
uzywany w stosunku do postaci
wyrozniajacych sie
sprawiedliwoscig, do narodu Izraela,
do aniolow, do wladzy krolewskiej
albo do 0s6b o jakichs szczegdlnych



zdolnosciach. Jednak kiedy
rozwazamy ewangeliczne opowiesci,
ponownie pojawiaja sie roznice
wytlumaczalne jedynie wtedy, gdy
uzna sie Boska nature Chrystusa,
gloszong w Swietle Tajemnicy
Paschalne;j.

Ewangelia wedlug sw. Marka
zaswiadcza, ze osobowos¢ Jezusa jest
nadludzka. Niekiedy Jezus jest
nazywany Synem Bozym przez
osoby, ktore robig to by¢ moze tylko
w zwyklym znaczeniu z tamtego
okresu, nie znajac do glebi jego
konsekwencji.

Jednak réwniez glos samego Ojca
podczas Chrztu i Przemienienia na
gorze Tabor zaswiadcza, Ze Jezus jest
Synem Bozym. W $wietle tej
deklaracji mozna stwierdzi¢ w wielu
innych fragmentach rzeczywisty,
jedyny w swoim rodzaju charakter
Bozego synostwa Chrystusa. Na
przyklad w przypowiesci o



rolnikach-zabdjcach, sam Jezus
przedstawia siebie jako
Lumilowanego syna”, catkowicie
roznego od wszystkich poprzednich
wyslannikow. Ukazuje rowniez
wyjatkowgq, osobista relacje synostwa
i ufnosci do Ojca, nazywajac Go — i
jest to jedyna Ewangelia, ktdra to
odnotowuje — Abba [12]—
,Tatusiem”.

W tym kontekscie warto zauwazy¢,
ze wiara Ewangelisty w Boskos¢
Jezusa jest ujeta w ramy
programowego wersetu — poczatek
Ewangelii o Jezusie Chrystusie, Synu
Bozym [13] oraz wyznanie setnika na
koniec tekstu: ,,Prawdziwie, ten
cztowiek byl Synem Bozym” [14].

U Sw. Mateusza synostwo Boze
Jezusa przedstawiane jest czesciej niz
u Sw. Marka. Tytul ten jest
wymawiany przez opetanych, przez
setnika, przez tych, ktorzy
przechodzg pod Krzyzem na



Kalwarii, przez kaplanow, przez
Piotra i uczniow, zwtaszcza po
dokonaniu jakiegos$ cudu. Jeszcze
wyrazniej niz u $w. Marka widac, ze
nie wszyscy, ktorzy nazywaja Go
Synem Bozym, rzeczywiscie Go za
takiego uznajg, a stuzy to
Ewangeliscie do podkreslenia
postawy 0sob, ktore uznaja Jezusa za
Syna Bozego.

Z kolei trzecia Ewangelia podkresla
relacje miedzy Jezusem a Ojcem,
umieszczajac ja w kontekscie
modlitwy, bliskos$ci i ufnosci, oddania
i poddania, ktore znajduja ujscie w
ostatnich stowach wypowiedzianych
na Krzyzu: ,,0jcze, w Twoje rece
powierzam ducha mojego” [15].

Rownoczesnie tatwo jest dostrzec, w
jaki sposob Jego zycie i misja sa
wcigz prowadzone przez Ducha
Swietego, poczawszy od
Zwiastowania, podczas ktorego
ogloszone jest Jego Boze synostwo.



Obok tych cech szczegolnie
wyroznionych u sw. Lukasza
ponownie odnajdujemy inne
Swiadectwa, obecne w pozostatych
Ewangeliach: rowniez demony
nazywaja ,,Synem Bozym” Jezusa
podczas kuszenia 1 uzdrawiania
opetanych w Kafarnaum i w Gerazie.

U Sw. Jana synostwo Boze Chrystusa
przedstawione jest w najglebszym i
najbardziej transcendentnym
znaczeniu. On jest Stowem, ktore jest
w lonie Ojca i staje sie ciatem. Jest
mowa o Jego preegzystencji,
poniewaz jest starszy niz Abraham.
Zostal postany przez Ojca, zstapit z
nieba... Sa to cechy, ktore podkreslaja
Boska rzeczywistos¢ Jezusa.

Wyznanie Boskosci przez Tomasza
mozna uwazac za szczyt Ewangelii,
poniewaz zostalo napisane po to,
abyscie wierzyli, Ze Jezus jest
Mesjaszem, Synem Bozym, i abyScie
wierzgc mieli zycie w imie Jego [16].



U Sw. Jana jest widoczne, by¢ moze
bardziej niz u ktéregokolwiek innego
Ewangelisty, jak stwierdzenie
rzeczywistego Bostwa Jezusa
przynalezy do samego rdzenia
przepowiadania apostolskiego.
Stwierdzenie to zreszta ma podstawy
w Swiadomosci tego Bostwa przez
Chrystusa podczas Jego przejscia
przez ziemie.

W zwiazku z tym szczegolnie istotne
jest, aby pamieta¢ —1i jest to element
wspallny dla wszystkich
Ewangelistow — Ze Jezus odroznia
swoja relacje z Ojcem od relacji
pozostatych ludzi z Ojcem: ,,maj
Ojciec to Ten, ktory Mnie chwalg
otacza, o ktorym wy moéwicie: ,Jest
naszym Bogiem” [17]. ,Wstepuje do
Ojca mego i Ojca waszego oraz do
Boga mego i Boga waszego” [18].
Okreslenie ,,0jcze nasz” w ustach
Jezusa pojawia sie tylko raz, kiedy
naucza uczniow, w jaki sposéb
powinni sie modli¢. Chrystus nigdy



nie stawia synostwa swojego i
synostwa uczniow na tym samym
poziomie. Jest to dowdd, ze On sam
by} Swiadomy swojej Boskosci.

Nauczanie pierwotnej wspdlnoty
chrzescijanskiej przedstawia formy
gloszenia, katechezy, zachety albo
argumentacje na rzecz wiary,
zebrane w opowiesci ewangelicznej.
Wplywa to raczej na ich cechy
literackie, natomiast nie na tres¢
tego, co sie wydarzytlo.

Potrzeby nauczania doprowadzity do
wybrania niektérych ustepow
sposrod wielu innych [19] 1 poruszyly
Ewangelistow do przedstawienia
zycia Chrystusa w sposob bardziej
teologiczny niz biograficzny, bardziej
systematyczny niz chronologiczny.
Jednakze nie ma powodu uwazac, ze
to zainteresowanie i te potrzeby
doprowadzily do zafalszowania
wspomnien, do ich tworzenia albo
wymyslania.



Co wiecej, zaskakujace okreslenia i
wydarzenia sg jeszcze jednym
dowodem prawdziwos$ci Ewangelii.
Dlaczego chrzest, skoro Chrystus nie
miat grzechu? Dlaczego stwierdzac
pozorng nieSwiadomosc Jezusa w
stosunku do Paruzji albo to, ze nie
mogt On czyni¢ cudow albo ze byt
zmeczony? Takim dowodem jest
rowniez semicka forma stow albo
uzywanie archaicznych lub
nieprzyjetych przez pozniejsza
teologie okreslen jak ,,Syn
Czlowieczy”.

Ewangelie sg przepelnione
wydarzeniami pelnymi prostoty i
naturalnosci. Kazde z nich jest w
tonie tradycji Kosciola probka
prawdziwosci i pragnienia
opowiedzenia o zyciu Jezusa. Ten,
kto stucha tego Slowa i je przyjmuje,
moze zostac uczniem [20].

W chrzescijanskim przestaniu
przeplataja sie wiara i historia,



teologia 1 rozum, natomiast
apostolscy swiadkowie okazuja
troske o to, aby oprze¢ swoja wiare i
sSwoje przestanie na szczerze
opowiedzianych faktach.

Na stronicach Ewangelii sam
Chrystus daje sie poznac ludziom
wszystkich czasow w rzeczywistosci
swojej historii i swojego gloszenia.
Czytajac te stronice, nie obcujemy z
jakims$ idealem moralnym.
Rozwazanie Ewangelii to nie
refleksja nad doktryna. Trzeba
»srozwazac historie Chrystusa od
Jego narodzenia w zlobie az po Jego
Smierc¢ i Zmartwychwstanie” [21],
poniewaz ,kiedy kocha sie jakas
osobe, pragnie sie pozna¢ nawet
najdrobniejsze szczegoly dotyczace
jej zycia, jej charakteru, zeby w ten
sposob sie z nig utozsamic” [22].

B. Estrada




[1] Por. Jozef Ratzinger-Benedykt
XV], Jezus z Nazaretu, rozdz. 11 2.

[2] Droga, 584.
[3]11 Kor 1, 23nn.

[4] Por. Jozef Flawiusz, Starozytnosci
zydowskie (Dawne dzieje Izraela) 18,
3, 3.

[5] Sobor Watykanski II, Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 18.

[6] Por. Jozef Ratzinger-Benedykt
XVI, Jezus z Nazaretu (I), Przedmowa.

[7]1 1 Kor 15, 14.
[8] Por.Mt 13, 18; Mk 6, 50.

[9] Katechizm Kosciota Katolickiego,
515.

[10] Przyjaciele Boga, 216.
[11] Por. £k 11, 20.

[12] Mk 14, 36.



[13] Mk 1, 1.

[14] Mk 15, 39.
[15] £k 23, 46.
[16] ] 20, 31.
[17]] 8, 54.

[18] ] 20, 17.

[19] Por. J 21, 25.

[20] Por. Jozef Ratzinger-Benedykt
XVI, Jezus z Nazaretu (I) , rozdz. 4

[21] To Chrystus przechodzi, 107.

[22] Tamze.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/
(16-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/

	Jezus jako postać historyczna

