
opusdei.org

Jezus jako postać
historyczna

Kim jest Jezus? Co o Nim
wiemy? Autor artykułu określa
postać Chrystusa jako „kamień
obrazy dla rozumu”.

22-12-2018

Wydaje się, że w latach
naznaczających początek trzeciego
tysiąclecia na świecie obudziło się
szczególne zainteresowanie Jezusem
z Nazaretu. Książki pisane w
ostatnich latach na temat Jego
postaci i osoby, chociaż nie wszystkie
pozytywne, podkreślają aktualność i



wielkie znaczenie Syna Bożego, który
stał się człowiekiem, oraz
pociągający przykład Jego życia.

Jezus uobecnia się dzisiaj wobec nas
w komunii z Ojcem. Co zaś przynosi
Jezus, co daje światu? Odpowiedź jest
prosta — przynosi On Boga [1].

Rozpal swoją wiarę. — Chrystus
nie jest postacią, która przeminęła.
Nie jest wspomnieniem, które gubi
się w mrokach historii. On żyje!
Św. Paweł powiada: Jesus Christus
heri et hodie, ipse et in saecula! —
Jezus Chrystus wczoraj i dziś, ten
sam także na wieki! [2].

Pierwotny Kościół zawsze
przedstawiał Jezusa Chrystusa jako
Syna Bożego i jedynego Zbawiciela.
Głoszenie Tajemnicy Paschalnej
niosło ze sobą paradoksalną
zapowiedź poniżenia i wywyższenia,
wstydu i tryumfu: my głosimy
Chrystusa ukrzyżowanego, który jest
zgorszeniem dla Żydów, a głupstwem



dla pogan, dla tych zaś, którzy są
powołani, tak spośród Żydów, jak i
spośród Greków, Chrystusem, mocą
Bożą i mądrością Bożą [3].

Pierwszym chrześcijanom nie było
łatwo przezwyciężyć wstyd i
zgorszenie z powodu krzyża,
rzeczywistość ukrzyżowania i
śmierci samego Syna Bożego. Stąd
powstawanie herezji — próba
podjęta przez doketów i gnostyków,
by zanegować fakt, że Jezus miał
rzeczywiste i podlegające cierpieniu
ciało, a w dwieście lat później próba
Nestoriusza, by wysunąć twierdzenie
o istnieniu w Jezusie Chrystusie
dwóch osób — ludzkiej i Boskiej.

Jednak, żadnemu poważnemu
uczonemu nie umyka historyczny
fakt życia Jezusa z Nazaretu. Chociaż
nie ma wielkiej liczby pozabiblijnych
danych na temat Jego osoby i misji,
są one wystarczające, aby bez żadnej
wątpliwości potwierdzić Jego drogę



na ziemi. Zasadniczo akceptowane
jest, na przykład, świadectwo Józefa
Flawiusza. W jednej ze swoich
książek ten żydowski historyk z
pierwszego wieku mówi o Jezusie, że
był to „człowiek mądry (…). Czynił
bowiem rzeczy niezwykłe i był
nauczycielem ludzi, którzy z radością
przyjmowali prawdę” [4]. Później, za
panowania Trajana, piszą o Jezusie
Pliniusz Młodszy i Tacyt. Jeszcze
później zaś robi to Swetoniusz,
sekretarz Hadriana.

Obok tych odniesień „głównym
świadectwem życia i nauki Słowa
Wcielonego, naszego Zbawiciela” [5]
są Ewangelie. Są to źródła, które
przynoszą szczegółową wizję
osobowości Jezusa Chrystusa.

Tradycja Kościoła, pod natchnieniem
Ducha Świętego, uznaje w tych
pismach autentyczny i pewny obraz
historycznej postaci Pana,



historycznej postaci o Boskim
charakterze.

Wartość Ewangelii jako
podstawowych źródeł poznania
Jezusa nie była kwestionowana przez
chrześcijan do końca XVIII wieku.
Wówczas to pojawili się autorzy,
którzy usiłowali analizować
Ewangelie przy pomocy
historiograficznych i
pozytywistycznych kryteriów,
eliminując opowieści, które uważali
za nie do przyjęcia przez „człowieka
nowoczesnego”, to znaczy cuda i
proroctwa, wytłumaczalne tylko
poprzez nadzwyczajny charakter
Bożej interwencji w historii. Chodziło
o pierwszą próbę studiowania
Ewangelii jedynie jako książek
historycznych, bez brania pod uwagę
ich nadprzyrodzonej treści. Takie
podejście do tych tekstów wykluczało
wiarę w Boskość Chrystusa.



Od tego czasu liczne były „życiorysy
Jezusa”, w których Chrystus pojawiał
się jako jeden z bardzo wielu
kandydatów na Mesjasza —
przegrany, skazany na śmierć przez
rzymskie władze, choć posiadający
niewątpliwy autorytet moralny.

W ten sposób często te rzekome
„historyczne biografie” ukazywały
bardziej charakter ich autorów niż
charakter Jezusa Chrystusa.

Później rozwój studiów
egzegetycznych doprowadził do
silnej reakcji na taką postawę.
Zaczęto rozważać Ewangelie jako
teksty pisane ze szczerą wiarą,
chociaż niezainteresowane
współrzędnymi historycznymi. Nie
przezwyciężono sceptycyzmu na
temat Bóstwa postaci historycznej
Chrystusa. W ostatnich
dziesięcioleciach nowe kryteria
metodologiczne pozwoliły na



teologiczną lekturę Biblii w zgodzie z
wiarą [6].

Prawda głoszona przez Kościół na
temat Syna Bożego, która po
dwudziestu wiekach nadal jest
kamieniem obrazy dla rozumu, to
prawda o Osobie, w stosunku do
której każdy powinien zaangażować
swoje własne życie poprzez akt
wiary, jednak nie wiary opartej na
czystym fideizmie lub „wiary
naiwnej”, lecz opartej na fakcie, że
sam Bóg mówił i działał w historii.
Wiary wierzącej w życie i
rzeczywiste czyny Syna Bożego, który
stał się człowiekiem, wiary
odnajdującej w Nim podstawę swojej
nadziei.

Znaczenie historycznej
rzeczywistości przesłania
ewangelicznego było oczywiste od
początków chrześcijaństwa. Św.
Paweł podkreśla, że jeżeli Chrystus
nie zmartwychwstał, daremne jest



nasze nauczanie, próżna jest także
wasza wiara [7].

Cuda i autorytet Jezusa

Ewangelie mówią, że Jezus dokonuje
cudów. W Starym Testamencie
opowiadano już o cudach
dokonywanych przez proroków,
takich jak Eliasz i Elizeusz, a także o
tych, których uczestnikami byli
Mojżesz lub Jozue. Również w
starożytnej literaturze, zarówno
żydowskiej, jak i hellenistycznej,
opowiada się o cudach
dokonywanych przez niektóre
postaci.

Ci, którzy usiłują zanegować
prawdziwość cudów Chrystusa — i
wszystkich cudów pojawiających się
w Piśmie Świętym — zwykle opierają
się właśnie na cudownych
wydarzeniach z literatury
żydowskiej i hellenistycznej,
twierdząc, że opowieści o cudownych
wydarzeniach to fikcja literacka, a



ich celem jest zapewne wywyższenie
postaci historycznej.

Jednakże podobieństwa szybko
ustępują głębokim rozbieżnościom,
stanowiącym znaki wiarygodności i
autentyczności Ewangelii. Po
pierwsze, cuda Jezusa zaskakują
swoją wiarygodnością. Owszem,
Ewangelie mówią o cudach, ale w
sposobie opisu tych cudów nie ma
żadnej przesady.

Niewidomy odzyskuje wzrok,
chromy zaczyna chodzić... Można to
ocenić po prostocie opowieści, która
ma niewiele wspólnego z próbami
wywyższenia postaci. W
opowieściach tych odzwierciedla się
codzienne życie ich bohaterów, a
jakakolwiek przesada jest im obca.

Uwagę zwraca również władza, z
jaką Jezus dokonuje cudów. Cuda, o
których opowiada się w literaturze
rabinicznej, są uzyskiwane po
długich modlitwach. Natomiast Jezus



dokonuje ich swoją własną mocą,
jednym słowem lub gestem, a ich
efekt niemal zawsze widać
natychmiast.

Inną wyjątkową cechą jest dyskrecja
Jezusa. Rzadko przejmuje inicjatywę,
jest natomiast powściągliwy,
nakazuje, żeby niczego nie
rozgłaszać... Niekiedy wypowiada
nawet słowa modlitwy, które nie
mogły sprawić cudu [8], ponieważ
mówiący nie znalazł w
zainteresowanych odpowiedniej
duchowej dyspozycji.

Należy również zauważyć, że cuda
Chrystusa zawsze mają znaczenie
wykraczające poza ich fizyczny
skutek. Pan nie ulega upodobaniu
ludzi do cudowności albo ludzkiej
ciekawości. Pragnie nawrócenia
duszy, chce uwiarygodnić swoją
misję. Jezus ukazuje, że nie są to
zwykłe cuda. Dla ich dokonania żąda
wiary w Jego Osobę, w misję, którą



powierzył Mu Ojciec. Cuda te z wiary
wychodzą i do wiary prowadzą.

Z tego wszystkiego wnioskuje się, że
Ewangeliści postanowili tak opisać
wszystkie wydarzenia historyczne,
żeby mogły być przeniknięte wiarą.
Zaświadczają oni, że „wszystko w
życiu Jezusa (…) jest znakiem Jego
misterium. Przez czyny, cuda i słowa
zostało objawione, że «w Nim...
mieszka cała Pełnia: Bóstwo na
sposób ciała»” (Kol 2, 9) [9].

Stąd centralne znaczenie w życiu
chrześcijanina rady św. Josemaríi: 
„Rozsmakujcie się w tych
wzruszających scenach, w których
Nauczyciel dokonuje czynów
boskich i ludzkich lub przemawia
mową ludzką i boską, opowiadając
we wspaniałych przypowieściach o
przebaczeniu i nieprzebranej
Miłości Boga do Swych dzieci.
Również i dzisiaj w tej niezmiennej
aktualności Ewangelii odczuwamy



przedsmak Nieba: w sposób wręcz
namacalny możemy odczuć opiekę
Bożą” [10].

Niemniej, autorytet Jezusa nie
objawia się tylko w sposobie
czynienia przez Niego cudów. Jeszcze
wyraźniej ukazuje się w Jego
sposobie rozporządzania prawem i
tradycją, które Jezus interpretuje,
pogłębia i poprawia. Jest to inna
cecha wyróżniająca, której nie
spotyka się w żadnym innym
świadectwie z tamtego okresu.
Oryginalność tej postawy, widoczna
w naukach zebranych w
Ewangeliach, tłumaczy się tylko
wyjątkowym charakterem Mistrza,
Jego silną osobowością i doktryną.

Tę władzę nad Prawem można
dostrzec, badając, jak wiernie On
sam wypełnia prawo. Z jednej strony,
w tym wypełnianiu prawa Chrystus
pokazuje różne wymagania,
wkraczające w największą głębię



serca, jak najdalsze od
jakiegokolwiek śladu formalizmu.

Jest prawdą, że Jezus zachowuje
prawo, ale interpretuje je w nowym
duchu, który równocześnie wypełnia
je i przekracza. Przynosi „młode
wino”, które odrzuca kompromisy i
nie można go nalać do starych
bukłaków. Z drugiej strony, czyni to
jako prawodawca, który mówi w
swoim własnym imieniu,
przewyższając Mojżesza. To, co Bóg
powiedział przez Mojżesza,
doskonali Jego Jednorodzony Syn.

Jezus rozpoczyna nową erę — erę
Królestwa głoszonego od dawna
przez proroków. Niszczy Królestwo
Szatana, wyrzucając złe duchy
palcem Bożym [11]. Mesjańskość
Jezusa nie może być wynalazkiem
Jego uczniów, wymyślonym po
Zmartwychwstaniu. Tradycja
ewangeliczna zawiera tak wiele
solidnych i harmonijnych



wspomnień z publicznego życia
Jezusa, że nie jest możliwe
odrzucenie ich po prostu poprzez
stwierdzenie, że chodzi o pośmiertną
kreację będącą owocem
domniemanej apologicznej
ideologizacji. Nauki Chrystusa są
nieodłączne od autorytetu Tego, kto
je głosi.

Boskość Jezusa w Ewangeliach

W analogiczny sposób do tego, jak
neguje się historyczność cudów,
czasami twierdzi się, że tytuł „Syna
Bożego” używany w Ewangeliach
służy jedynie temu, by podkreślić
szczególną bliskość Jezusa z Bogiem.
Na ogół argumentem jest ukazanie,
że tytuł ten ma różne zastosowania
w tekstach z tamtego okresu. Jest on
używany w stosunku do postaci
wyróżniających się
sprawiedliwością, do narodu Izraela,
do aniołów, do władzy królewskiej
albo do osób o jakichś szczególnych



zdolnościach. Jednak kiedy
rozważamy ewangeliczne opowieści,
ponownie pojawiają się różnice
wytłumaczalne jedynie wtedy, gdy
uzna się Boską naturę Chrystusa,
głoszoną w świetle Tajemnicy
Paschalnej.

Ewangelia według św. Marka
zaświadcza, że osobowość Jezusa jest
nadludzka. Niekiedy Jezus jest
nazywany Synem Bożym przez
osoby, które robią to być może tylko
w zwykłym znaczeniu z tamtego
okresu, nie znając do głębi jego
konsekwencji.

Jednak również głos samego Ojca
podczas Chrztu i Przemienienia na
górze Tabor zaświadcza, że Jezus jest
Synem Bożym. W świetle tej
deklaracji można stwierdzić w wielu
innych fragmentach rzeczywisty,
jedyny w swoim rodzaju charakter
Bożego synostwa Chrystusa. Na
przykład w przypowieści o



rolnikach-zabójcach, sam Jezus
przedstawia siebie jako
„umiłowanego syna”, całkowicie
różnego od wszystkich poprzednich
wysłanników. Ukazuje również
wyjątkową, osobistą relację synostwa
i ufności do Ojca, nazywając Go — i
jest to jedyna Ewangelia, która to
odnotowuje — Abba [12]—
„Tatusiem”.

W tym kontekście warto zauważyć,
że wiara Ewangelisty w Boskość
Jezusa jest ujęta w ramy
programowego wersetu — początek
Ewangelii o Jezusie Chrystusie, Synu
Bożym [13] oraz wyznanie setnika na
koniec tekstu: „Prawdziwie, ten
człowiek był Synem Bożym” [14].

U św. Mateusza synostwo Boże
Jezusa przedstawiane jest częściej niż
u św. Marka. Tytuł ten jest
wymawiany przez opętanych, przez
setnika, przez tych, którzy
przechodzą pod Krzyżem na



Kalwarii, przez kapłanów, przez
Piotra i uczniów, zwłaszcza po
dokonaniu jakiegoś cudu. Jeszcze
wyraźniej niż u św. Marka widać, że
nie wszyscy, którzy nazywają Go
Synem Bożym, rzeczywiście Go za
takiego uznają, a służy to
Ewangeliście do podkreślenia
postawy osób, które uznają Jezusa za
Syna Bożego.

Z kolei trzecia Ewangelia podkreśla
relację między Jezusem a Ojcem,
umieszczając ją w kontekście
modlitwy, bliskości i ufności, oddania
i poddania, które znajdują ujście w
ostatnich słowach wypowiedzianych
na Krzyżu: „Ojcze, w Twoje ręce
powierzam ducha mojego” [15].

Równocześnie łatwo jest dostrzec, w
jaki sposób Jego życie i misja są
wciąż prowadzone przez Ducha
Świętego, począwszy od
Zwiastowania, podczas którego
ogłoszone jest Jego Boże synostwo.



Obok tych cech szczególnie
wyróżnionych u św. Łukasza
ponownie odnajdujemy inne
świadectwa, obecne w pozostałych
Ewangeliach: również demony
nazywają „Synem Bożym” Jezusa
podczas kuszenia i uzdrawiania
opętanych w Kafarnaum i w Gerazie.

U św. Jana synostwo Boże Chrystusa
przedstawione jest w najgłębszym i
najbardziej transcendentnym
znaczeniu. On jest Słowem, które jest
w łonie Ojca i staje się ciałem. Jest
mowa o Jego preegzystencji,
ponieważ jest starszy niż Abraham.
Został posłany przez Ojca, zstąpił z
nieba... Są to cechy, które podkreślają
Boską rzeczywistość Jezusa.

Wyznanie Boskości przez Tomasza
można uważać za szczyt Ewangelii,
ponieważ zostało napisane po to,
abyście wierzyli, że Jezus jest
Mesjaszem, Synem Bożym, i abyście
wierząc mieli życie w imię Jego [16].



U Św. Jana jest widoczne, być może
bardziej niż u któregokolwiek innego
Ewangelisty, jak stwierdzenie
rzeczywistego Bóstwa Jezusa
przynależy do samego rdzenia
przepowiadania apostolskiego.
Stwierdzenie to zresztą ma podstawy
w świadomości tego Bóstwa przez
Chrystusa podczas Jego przejścia
przez ziemię.

W związku z tym szczególnie istotne
jest, aby pamiętać — i jest to element
wspólny dla wszystkich
Ewangelistów — że Jezus odróżnia
swoją relację z Ojcem od relacji
pozostałych ludzi z Ojcem: „mój
Ojciec to Ten, który Mnie chwałą
otacza, o którym wy mówicie: „Jest
naszym Bogiem” [17]. „Wstępuję do
Ojca mego i Ojca waszego oraz do
Boga mego i Boga waszego” [18].
Określenie „Ojcze nasz” w ustach
Jezusa pojawia się tylko raz, kiedy
naucza uczniów, w jaki sposób
powinni się modlić. Chrystus nigdy



nie stawia synostwa swojego i
synostwa uczniów na tym samym
poziomie. Jest to dowód, że On sam
był świadomy swojej Boskości.

Nauczanie pierwotnej wspólnoty
chrześcijańskiej przedstawia formy
głoszenia, katechezy, zachęty albo
argumentacje na rzecz wiary,
zebrane w opowieści ewangelicznej.
Wpływa to raczej na ich cechy
literackie, natomiast nie na treść
tego, co się wydarzyło.

Potrzeby nauczania doprowadziły do
wybrania niektórych ustępów
spośród wielu innych [19] i poruszyły
Ewangelistów do przedstawienia
życia Chrystusa w sposób bardziej
teologiczny niż biograficzny, bardziej
systematyczny niż chronologiczny.
Jednakże nie ma powodu uważać, że
to zainteresowanie i te potrzeby
doprowadziły do zafałszowania
wspomnień, do ich tworzenia albo
wymyślania.



Co więcej, zaskakujące określenia i
wydarzenia są jeszcze jednym
dowodem prawdziwości Ewangelii.
Dlaczego chrzest, skoro Chrystus nie
miał grzechu? Dlaczego stwierdzać
pozorną nieświadomość Jezusa w
stosunku do Paruzji albo to, że nie
mógł On czynić cudów albo że był
zmęczony? Takim dowodem jest
również semicka forma słów albo
używanie archaicznych lub
nieprzyjętych przez późniejszą
teologię określeń jak „Syn
Człowieczy”.

Ewangelie są przepełnione
wydarzeniami pełnymi prostoty i
naturalności. Każde z nich jest w
łonie tradycji Kościoła próbką
prawdziwości i pragnienia
opowiedzenia o życiu Jezusa. Ten,
kto słucha tego Słowa i je przyjmuje,
może zostać uczniem [20].

W chrześcijańskim przesłaniu
przeplatają się wiara i historia,



teologia i rozum, natomiast
apostolscy świadkowie okazują
troskę o to, aby oprzeć swoją wiarę i
swoje przesłanie na szczerze
opowiedzianych faktach.

Na stronicach Ewangelii sam
Chrystus daje się poznać ludziom
wszystkich czasów w rzeczywistości
swojej historii i swojego głoszenia.
Czytając te stronice, nie obcujemy z
jakimś ideałem moralnym.
Rozważanie Ewangelii to nie
refleksja nad doktryną. Trzeba 
„rozważać historię Chrystusa od
Jego narodzenia w żłobie aż po Jego
śmierć i Zmartwychwstanie” [21], 
ponieważ „kiedy kocha się jakąś
osobę, pragnie się poznać nawet
najdrobniejsze szczegóły dotyczące
jej życia, jej charakteru, żeby w ten
sposób się z nią utożsamić” [22].

B. Estrada



[1] Por. Józef Ratzinger-Benedykt
XVI, Jezus z Nazaretu, rozdz. 1 i 2.

[2] Droga, 584.

[3] 1 Kor 1, 23nn.

[4] Por. Józef Flawiusz, Starożytności
żydowskie (Dawne dzieje Izraela) 18,
3, 3.

[5] Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Dei Verbum, 18.

[6] Por. Józef Ratzinger-Benedykt
XVI, Jezus z Nazaretu (I), Przedmowa.

[7] 1 Kor 15, 14.

[8] Por.Mt 13, 18; Mk 6, 50.

[9] Katechizm Kościoła Katolickiego,
515.

[10] Przyjaciele Boga, 216.

[11] Por. Łk 11, 20.

[12] Mk 14, 36.



[13] Mk 1, 1.

[14] Mk 15, 39.

[15] Łk 23, 46.

[16] J 20, 31.

[17] J 8, 54.

[18] J 20, 17.

[19] Por. J 21, 25.

[20] Por. Józef Ratzinger-Benedykt
XVI, Jezus z Nazaretu (I) , rozdz. 4

[21] To Chrystus przechodzi, 107.

[22] Tamże.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/

(16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-jako-postac-historyczna/

	Jezus jako postać historyczna

