
opusdei.org

Jezus Chrystus w
sednie każdej pracy

Każdy chrześcijanin powinien
uobecniać Chrystusa wśród
ludzi i zachowywać się w taki
sposób, żeby poprzez uczynki
ucznia można było odkryć
oblicze Nauczyciela.

13-05-2017

„To ustawicznie głosiłem od roku
1928: naglącą potrzebę
chrystianizacji społeczeństwa”[1],
stwierdza św. Josemaría w homilii; a
wkrótce potem wskazuje sposób, w
jaki można to osiągnąć: „wynoszenie



naszych codziennych obowiązków,
zawodu czy funkcji do porządku
łaski”[2]. Innymi słowy chodzi o
uświęcenie pracy. „Przez pracę —
pisze — chrześcijanin poddaje
stworzenie (por. Rdz 1, 28) i kieruje
je ku Jezusowi Chrystusowi —
centrum, w którym ma być
zgromadzone wszystko”[3]. Chodzi
tutaj o fascynującą perspektywę. Jej
początek leży w historycznym fakcie,
o którym trzeba pamiętać, żeby
zrozumieć zasięg tego przesłania.

„Gdy zostanę nad ziemię
wywyższony…”

Dzień 7 sierpnia 1931 roku był
pamiętną datą dla św. Josemaríi.
Wielokrotnie przypominał, że tego
dnia Pan ukazał mu z niezwykłą
jasnością charakterystykę ducha,
którego przekazywał od 1928 roku.
Zrozumiał, że Jezus Chrystus będzie
panował w świecie, jeżeli
chrześcijanie umieszczą Go w sednie



i na szczycie swojej działalności
zawodowej, uświęcając własną
pracę. W ten sposób Jezus Chrystus
przyciągnie do Siebie wszystkich
ludzi i wszystkie rzeczy, a Jego
Królestwo będzie rzeczywistością,
ponieważ całe społeczeństwo —
ludzie, instytucje i obyczaje —
zbudowane ze splotu różnych
zawodów, zostanie ukształtowane po
chrześcijańsku.

To przesłanie zostało odciśnięte w
duszy św. Josemaríi od tamtej chwili,
kiedy zrozumiał w nowym znaczeniu
słowa Pana zebrane w Ewangelii św.
Jana (zgodnie z Wulgatą, używaną
wówczas w liturgii): et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum — A Ja, gdy zostanę nad
ziemię wywyższony, przyciągnę
wszystkich do siebie. Oto jeden z
fragmentów, w których odnosi się do
tej chwili: „Kiedy pewnego dnia, w
ciszy jednego z madryckich
kościołów, czułem się niczym! — nie



czymś małym, coś małego
znaczyłoby jeszcze cokolwiek —
pomyślałem: czy Ty, Panie, chcesz,
żebym uczynił cały ten cud? […]. I
tam, w głębi mojej duszy,
zrozumiałem w nowym, pełnym
znaczeniu owe słowa Pisma: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (J 12, 32). Zrozumiałem
to doskonale. Pan mówił nam: jeżeli
wy umieścicie Mnie w sednie
wszystkich zajęć na ziemi, spełniając
w każdej chwili obowiązki, będąc
Moim świadectwem w tym, co
wydaje się wielkie, i w tym, co
wydaje się małe… wówczas omnia
traham ad meipsum! Moje
panowanie nad wami będzie
rzeczywistością”[4].

Biografie św. Josemaríi opowiadają o
głębokim wzruszeniu, jakiego
doświadczył w duszy, otrzymując to
światło[5]. Słowa z Ewangelii św.
Jana (J 12, 32), wyryte pod jego
wizerunkiem w murach Bazyliki św.



Piotra, pobłogosławionym przez
Benedykta XVI dnia 14 września
2005 r., przypominają o znaczeniu
tego wydarzenia dla życia Kościoła.

W innym miejscu — pisząc w trzeciej
osobie — objaśnia sens, jaki odkrył w
tym fragmencie Ewangelii: „[Ów
kapłan] zrozumiał jasno, że przy
pomocy codziennej pracy przy
wykonywaniu wszystkich zadań
świata trzeba jednać ziemię z Bogiem
w taki sposób, żeby to, co świeckie —
nawet jeżeli pozostaje świeckie —
zamieniało się w to, co święte,
poświęcone Bogu — ostatecznemu
celowi wszystkiego”[6]. Przemiana
tego, co świeckie, w to, co uświęcone,
„nawet jeżeli pozostaje świeckie”,
oznacza, że działalność zawodowa —
medycyna, budownictwo,
hotelarstwo itd. — bez zmiany
natury i funkcji tych dziedzin w
społeczeństwie, z zachowaniem ich
autonomii i własnych praw, może
zamienić się w modlitwę, w dialog z



Bogiem i w ten sposób zostaje
uświęcona — oczyszcza się i wznosi.
Dlatego św. Josemaría stwierdza, że
„ściśle rzecz biorąc, nie można
powiedzieć, że istnieje rzeczywistość
świecka, kiedy Słowo Boże raczyło
przyjąć całkowitą ludzką naturę i
uświęcić świat swoją obecnością i
pracą swoich rąk, ponieważ było
zamysłem Ojca pogodzić ze sobą,
jednając przez Krew Jego krzyża,
wszystkie rzeczy, zarówno te
ziemskie, jak i te niebieskie (Kol 1,
20)”[7].

Mówiąc o umieszczeniu Pana „w
sednie” ludzkiej działalności, św.
Josemaría wskazuje, że owo
przekształcenie tego, co świeckie, w
to, co święte lub uświęcone, odbywa
się na najgłębszym poziomie
działalności. W rzeczywistości istotą
tego przeobrażenia jest miłość
(caritas), miłość nadprzyrodzona,
która formuje i ożywia w całości to,
co się robi: „Gdybyśmy my, ludzie,



zdecydowali się żywić w swoich
sercach Bożą miłość! Chrystus, nasz
Pan, został ukrzyżowany i z
wysokości Krzyża odkupił świat,
przywracając pokój między Bogiem i
ludźmi. Jezus przypomina
wszystkim: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (J
12, 32)”[8].

Wielokrotnie, zamiast mówić „w
sednie” św. Josemaría pisze „na
szczycie” albo „na wierzchołku”
ludzkich zajęć: „Jeśli umieścicie Mnie
na szczycie wszelkiej ziemskiej
działalności, wypełniając obowiązek
każdej chwili, będąc moimi
świadkami w tym, co wydaje się
wielkie, i w tym, co wydaje się małe, 
omnia traham ad meipsum,
przyciągnę wszystko do siebie. Moje
królestwo pośród was stanie się
rzeczywistością!”[9].

„Na szczycie” jest równoważne z „w
sednie”, ponieważ stwierdzenie, że



miłość Chrystusa ożywia jakieś
zajęcie z jego wnętrza to tyle samo,
co stwierdzenie, że miłość Chrystusa
przewodzi temu zajęciu ze szczytu.
Jednakże określenie „na szczycie”
albo „na wierzchołku” dodaje coś
więcej. Wskazuje ono, że w tej
działalności trzeba widzieć
Chrystusa, ponieważ „nie może się
ukryć miasto położone na górze. Nie
zapala się też światła i nie stawia pod
korcem, ale na świeczniku, aby
świeciło wszystkim, którzy są w
domu. Tak niech świeci wasze
światło przed ludźmi, aby widzieli
wasze dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, który jest w niebie” (Mt 5,
14-16). W związku z tym
stwierdzenie, że chrześcijanin musi
umieszczać Chrystusa na szczycie
swojej pracy, oznacza, że miłość, z
którą tę pracę wykonuje, musi
objawiać się w obcowaniu z innymi,
w postawie oddania i służby. W
naturalny sposób powinno się
zauważać miłość Chrystusa w



postępowaniu Jego uczniów, razem z
kompetencją zawodową i w jej
ramach. „Każdy chrześcijanin
powinien uobecniać Chrystusa wśród
ludzi; powinien postępować w taki
sposób, żeby wszyscy, którzy z nim
obcują, poczuli bonus odor Christi
(por. 2 Kor 2, 15), miłą woń
Chrystusa; powinien zachowywać się
w taki sposób, żeby poprzez uczynki
ucznia można było odkryć oblicze
Nauczyciela”[10].

Istnieje również inne znaczenie
określenia „umieszczać Chrystusa na
szczycie ludzkiej działalności”, które
jest konsekwencją poprzedniego.
Ten, kto wykonuje swoją pracę z
miłości do Chrystusa i po to, żeby
ludzie, na jej widok, wielbili Boga,
powinien próbować wykonywać tę
pracę w najlepszy możliwy sposób
również po ludzku, z największą
doskonałością, do jakiej jest zdolny.
W ten sposób umieszcza Chrystusa
na szczycie swojej pracy. To nie



oznacza, że musi być w tym zadaniu
najlepszy, ale, owszem, musi się
wysilać, żeby wykonywać je z
największą ludzką kompetencją, jaką
może osiągnąć, równocześnie
wprowadzając w życie
chrześcijańskie cnoty przesycone
miłością do Boga. Umieszczanie Pana
na szczycie własnej pracy nie
powinno być rozumiane jako ziemski
sukces. Chodzi o coś, co pozostaje w
zasięgu wszystkich, nie tylko
niektórych, szczególnie uzdolnionych
osób. Jest to osobisty wymóg: każdy
musi umieszczać Jezusa Chrystusa na
szczycie działalności, choćby po
ludzku się w niej nie wyróżniał.

Niemniej jednak, najgłębszy sens
owego „umieszczania Chrystusa na
szczycie ludzkiej działalności” polega
na łączeniu pracy i wszystkich
uczciwych zajęć z Mszą świętą —
szczytem życia Kościoła i
chrześcijanina[11]. W tym zamykają
się poprzednie znaczenia, ponieważ



łączenie pracy z Ofiarą Chrystusa
oznacza wykonywanie jej z miłości i
z jak największą ludzką
doskonałością. Wówczas praca
zamienia się w akt kultu Boga: jest
uświęcana przez jej zjednoczenie z
Ofiarą Ołtarza, sakramentalną
odnową lub aktualizacją Ofiary
Kalwarii, „przekształca się w dzieło
Boga, operatio Dei, opus Dei”[12].
Tradycyjne znaczenie wyrażenia
„opus Dei”, które wskazuje na
liturgiczną służbę, otwiera się w
słowach św. Josemaríi na pracę i na
wszystkie zajęcia. Św. Josemaría
zwraca się do chrześcijanina, żeby w
ciągu dnia był „duszą
eucharystyczną”, ponieważ tylko w
ten sposób Chrystus będzie na
szczycie jego zajęć. „Będziemy więc
prosić Pana, aby pozwolił nam być
duszami eucharystycznymi […].
Ułatwimy też innym rozpoznanie
Chrystusa, przyczynimy się do
umieszczenia Go na szczycie
wszystkich ludzkich działań. Spełni



się obietnica Jezusa: A Ja, gdy zostanę
nad ziemię wywyższony, przyciągnę
wszystkich do siebie”[13].

Eucharystia buduje Kościół,
ponieważ gromadzi w jednym Ciele
tych, którzy w niej uczestniczą:
„ponieważ jeden jest chleb, przeto
my, liczni, tworzymy jedno Ciało.
Wszyscy bowiem bierzemy z tego
samego chleba” (1 Kor 10, 17).
Eucharystia „jest spełnieniem
obietnicy pierwszego dnia Wielkiego
Tygodnia Jezusa: A Ja, gdy zostanę
nad ziemię wywyższony, przyciągnę
wszystkich do siebie (J 12, 32)”[14].
Wówczas udaje się dojrzeć głęboki
sens zawarty w fakcie, że światło
otrzymane przez św. Josemaríę na
temat tego tekstu, dotarło do niego
właśnie w chwili, „kiedy wznosił
Hostię”[15] — w momencie
Konsekracji, podczas Mszy świętej.
Kiedy chrześcijanin łączy swoją
pracę z Ofiarą Ołtarza, ta uświęcona
praca buduje Kościół, ponieważ



uobecnia jednoczącą siłę Eucharystii
— działanie Chrystusa, który przez
Ducha Świętego przyciąga
wszystkich ludzi i wszystkie rzeczy
do Siebie.

Droga, którą Bóg chciał pokazać św.
Josemaríi, żeby Chrystus panował w
tym świecie polega na tym, żeby
każdy osobiście próbował uświęcać
swoją pracę, wkładając w nią Krzyż
Chrystusa, to znaczy, łącząc ją z
Ofiarą Kalwarii, która aktualizuje się
w Eucharystii, będąc w ten sposób
zaczynem życia chrześcijańskiego
pośród świata. Ten sposób
przyczyniania się do panowania
Chrystusa jest mało efektowny, ale
niesie wielką skuteczność Bożej
obietnicy: „Jeżeli umieścicie Mnie w
sednie wszystkich swoich działań na
ziemi […], omnia traham ad
meipsum! Moje królestwo pośród was
stanie się rzeczywistością!”[16].



Umieszczenie Chrystusa na szczycie
„każdego ludzkiego zajęcia”, żeby On
panował, nie oznacza, że Jego
panowanie będzie wynikiem
ludzkiego wpływu wielkiej liczby
chrześcijan działających we
wszystkich zawodach. To Pan
przyciągnie do Siebie wszystkie
rzeczy, jeżeli garstka wiernych
chrześcijan — mężczyzn i kobiet —
będzie się starać, żeby być
autentycznie świętymi — każdy na
swoim miejscu pośród świata. Nie
jest to kwestia ludzkich proporcji.
Święty Josemaría rozumiał, że prosi
się nas, chrześcijan, żebyśmy
umieszczali Chrystusa w sednie
naszych zajęć, być może o
niewielkim prestiżu społecznym, i że
jeżeli będziemy to robić, On
przyciągnie wszystkie rzeczy do
Siebie — nie tylko te, które są
skutkiem naszej ograniczonej pracy,
ale wszystkie, na całym świecie.
„Było jasne, że owe słowa, które
relacjonuje św. Jan — et ego si



exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum (J 12, 32) — powinniśmy
rozumieć w takim znaczeniu, że
mamy wynieść Jezusa Chrystusa jako
Pana na szczyt całej ludzkiej
działalności, że to On przyciągnie
wszystko do siebie, w swoim
duchowym panowaniu miłości”[17].

Panowanie Chrystusa a postęp
doczesny

Tak jak pragnienie, żeby Chrystus
panował, we własnym,
indywidualnym życiu, obejmuje
poszukiwanie ludzkiej doskonałości
— poprzez praktykowanie cnót
uformowanych przez miłość — tak
również pragnienie, żeby Chrystus
panował w społeczeństwie wymaga
troski o doskonalenie tegoż
społeczeństwa — doczesnego dobra
wspólnego, którego częścią jest
postęp. W rzeczywistości nie jest to
zwykły paralelizm między dobrem
osoby ludzkiej i społeczeństwa, jak



gdyby poszukiwanie jednego mogło
być niezależne od drugiego. Tym, co
nazywamy dobrem wspólnym
społeczeństwa, jest dobro
tworzących je osób. Zaś z kolei dobro
osób przyczynia się do dobra
wspólnego społeczeństwa, jeżeli
tylko to ostatnie jest rozumiane
całościowo. Warunki życia
społecznego, które próbuje się
poprawić, nie ograniczają się do
rozwoju ekonomicznego i dobrobytu
materialnego, chociaż z pewnością
obejmują jeden i drugi. Są to
również, i to wcześniej — w
znaczeniu jakościowym, a nie
następstwa czasowego, w którym
czasami mogą mieć pierwszeństwo
aspekty materialne — wolność,
sprawiedliwość, pokój, kultura:
wszystko to, co przede wszystkim
przysługuje godności osoby ludzkiej.

Wrażliwość św. Josemaríi w tej
kwestii jest bardzo wyczulona:
„Bardzo zrozumiałe są



niecierpliwość, smutek i niespokojne
pragnienia tych, którzy z duszą z
natury chrześcijańską nie godzą się z
niesprawiedliwością osobistą czy
społeczną, jaką może wytworzyć
ludzkie serce. Tyle wieków życia
ludzi ze sobą, a wciąż jeszcze tyle
nienawiści, tyle zniszczenia, tyle
fanatyzmu nagromadzonego w
oczach, które nie chcą widzieć, i w
sercach, które nie chcą kochać.
Dobra ziemskie rozdzielone są
między niewielu; dobra kultury
ograniczone są do zamkniętych
kręgów. A poza nimi — głód chleba i
wiedzy, ludzkie życie, które jest
święte, bo pochodzi od Boga,
traktowane jest jak zwykła rzecz, jak
liczba w statystyce. Rozumiem i
podzielam tę niecierpliwość, która
każe mi patrzeć na Chrystusa
zapraszającego nas ciągle do
praktykowania nowego przykazania
miłości”[18].



„Uczciwie ukierunkowany postęp jest
dobry i Bóg go pragnie”[19].
Poszukiwanie doczesnego postępu
przez wzgląd na panowanie
Chrystusa jest częścią uświęcenia
pracy zawodowej. Jest nią zaś
dlatego, że uświęcenie pracy oznacza
wynoszenie samej ludzkiej
rzeczywistości pracy do porządku
świętości. „Po ludzku to praca jest
źródłem postępu, cywilizacji i
dobrobytu”[20]. Przez swoją naturę
praca zawodowa to „środek
niezbędny dla postępu społecznego
oraz zaprowadzenia coraz bardziej
sprawiedliwych stosunków między
ludźmi”[21]. Ten, kto chce uświęcać
swoją pracę, nie może pomijać tej
rzeczywistości. Koniecznie będzie
musiał dążyć do postępu doczesnego,
żeby ukierunkować go na Boga. „Nie
do przyjęcia jest myślenie, że aby być
chrześcijaninem, trzeba odwrócić się
do świata plecami, mieć
pesymistyczną wizję ludzkiej
natury”[22].



Jednakże ten postęp nie jest
nadprzyrodzonym celem
ostatecznym ani jego zadatkiem,
ponieważ żadne ziemskie dobro nie
może być samo w sobie początkiem
dóbr nadprzyrodzonych. Nie oznacza
to pomniejszania znaczenia
ludzkiego postępu, jest to tylko brak
jego ubóstwienia. Poszukiwanie
postępu jest celem
podporządkowanym poszukiwaniu
świętości, nadprzyrodzonego celu
ostatecznego. „Pan zechciał,
żebyśmy, zgodnie z naszym
powołaniem, ukazywali ową
optymistyczną wizję stworzenia, ową
miłość do świata, która tętni w
chrześcijaństwie. Nigdy nie powinno
zabraknąć nadziei ani w waszej
pracy, ani w waszym staraniu o
zbudowanie doczesnego państwa.
Chociaż równocześnie, jako
uczniowie Chrystusa, którzy
ukrzyżowali ciało swoje z jego
namiętnościami i pożądaniami (Ga 5,
24), starajcie się utrzymać żywe



poczucie grzechu i hojnego
zadośćuczynienia wobec fałszywego
optymizmu tych osób, które, będąc
wrogami krzyża Chrystusowego (Flp
3, 18), wszystkie nadzieje pokładają
w postępie i ludzkiej energii”[23].

[1] Przyjaciele Boga, 210.

[2] Tamże.

[3] List z 6 maja 1945 r., 14.

[4] Zapiski z rozważania, 27
października 1963 r.

[5] Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei. Życie Josemaríi
Escrivy, tom IPanie, żebym przejrzał!,
tłum. P. Skibiński, Kraków - Katowice
2002, s. 418-419.

[6] List z 9 stycznia 1932 r., 2.

[7] List z 6 maja 1945 r., 14.



[8] To Chrystus przechodzi, 183.

[9] Tamże.

[10] Tamże, 105.

[11] Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 11; konstytucja 
Sacrosanctum Concilium, 10.

[12] Rozmowy z prałatem Escrivá, 10.

[13] To Chrystus przechodzi, 156.

[14] J. Ratzinger, La Iglesia, una
comunidad siempre en camino,
Madrid 1991, str. 125.

[15] List z 29 grudnia 1947 r./14
lutego 1966 r., 89.

[16] Zapiski z rozważania, 27
października 1963 r.

[17] List z 14 lutego 1944 r., 19.

[18] To Chrystus przechodzi, 111.



[19] Tamże, 123.

[20] List z 31 maja 1954 r., 17.

[21] Rozmowy z prałatem Escrivá, 10.

[22] To Chrystus przechodzi, 125.

[23] List z 9 stycznia 1959 r., 19.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jezus-chrystus-w-sednie-
kazdej-pracy/ (02-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-chrystus-w-sednie-kazdej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-chrystus-w-sednie-kazdej-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jezus-chrystus-w-sednie-kazdej-pracy/

	Jezus Chrystus w sednie każdej pracy

