
opusdei.org

Jedność życia w
wykonywaniu
zawodu

W działalności zawodowej
istnieją trzy aspekty, które
należy zbadać z uwagą, żeby
osiągnąć harmonię jedności
życia: intencja, osąd i
zachowanie spójne z jednym i
drugim.

25-03-2017

Każda uczciwa praca może być
modlitwą; a wszelka praca, która jest
modlitwą, jest apostolstwem. W ten



sposób dusza umacnia się w prostej i
mocnej jedności życia”[1].

Praca, modlitwa, apostolstwo: trzy
terminy, które dla tego, kto wie, że
jest dzieckiem Bożym, nie należą do
różnych dziedzin, ponieważ łączą się
w życiu niczym nuty akordu, tworząc
harmonijny dźwięk.

Możliwe, że na początku działalności
zawodowej słyszy się wyłącznie
pojedynczy dźwięk własnej pracy,
monotonny i pozbawiony wdzięku.
Jednakże kiedy człowiek odkrywa,
jak zamienić pracę w modlitwę, która
wznosi się do Nieba, i w apostolstwo,
które użyźnia ziemię, nuty łączą się i
dźwięk zaczyna nabierać rytmu i
piękna. Gdybyśmy porzucili wysiłek
tworzenia i komponowania,
powrócilibyśmy do poszczególnych
nut, do dźwięków bez melodii.
Natomiast ledwie pozwolimy, żeby
Duch Święty rządził naszym życiem
zawodowym i kierował orkiestrą,



powstaje po raz kolejny muzyka,
wspaniała kompozycja miłości do
Boga i do ludzi w codziennej pracy —
kompozycja modlitwy i apostolstwa.
Każda ze zdolności naszego istnienia
— wola, rozum, uczucia… wykonuje
po mistrzowsku swoją partię i osiąga
się tę prostą i mocną jedność życia,
która podoba się Bogu i przyciąga ku
Niemu ludzi.

W działalności zawodowej istnieją
trzy aspekty, które należy zbadać z
uwagą, żeby osiągnąć harmonię
jedności życia: intencja, osąd i
zachowanie spójne z jednym i
drugim.

Prawość intencji

Jedność życia w pracy zawodowej
zależy przede wszystkim od prawości
intencji: od jasnej i trwałej decyzji
pracy z miłości do Boga a nie z
ambicji albo innej formy egoizmu, w
odniesieniu do Boga i w
poszukiwaniu Jego chwały, nie zaś w



odniesieniu do ludzi i w
poszukiwaniu własnej chwały,
osobistej satysfakcji lub podziwu
innych.

„Nikt nie może dwom panom
służyć”[2]. Nie możemy kombinować,
nasze serce nie może akceptować
zasady: „Panu Bogu świeczkę, a
diabłu ogarek”[3]. Intencja powinna
być przejrzysta. Niemniej jednak,
istnieje możliwość, że ktoś
doświadczy, iż nawet jeżeli pragnie
się żyć dla chwały Boga, prawość
woli z łatwością ulega
zniekształceniu w konkretnych
działaniach, w których obok świętej
motywacji często można znaleźć
mniej czyste dążenia[4]. Dlatego Św.
Josemaría radzi oczyszczać wolę,
nieustannie oczyszczając intencję.
„Poprawiaj się. — Każdego dnia
troszeczkę. — Na tym polega twoja
ciągła praca, jeśli naprawdę chcesz
zostać świętym”[5].



Ten, kto pracuje z prawością intencji,
stara się zawsze dobrze wykonywać
swoje zadania. Nie pracuje w pewien
określony sposób, kiedy inni na
niego patrzą, zaś w inny sposób,
kiedy nikt go nie widzi. Wie, że
zawsze patrzy na niego Bóg i dlatego
próbuje wypełniać swoje obowiązki z
doskonałością, tak jak podoba się
Bogu. Dba o detale związane z
porządkiem, pracowitością, duchem
ubóstwa… również jeżeli nikt tego
nie zauważa albo jeżeli mu się nie
chce. W szarych dniach codziennej
pracy, kiedy grozi monotonia,
dziecko Boże wysila się, układając
ostatnie kamienie z miłości i w ten
sposób jego praca zamienia się w
modlitwę.

Chwile sukcesu lub porażki
wystawiają na próbę jakość naszej
intencji, wobec pokusy próżności lub
zniechęcenia. Święty Josemaría
naucza, żeby przygotowywać się do
tych okoliczności, które mogłyby



prowadzić do skupienia się na sobie
samym, wykrzywiając chcenie woli.
„Powinieneś być czujny, żeby twoje
sukcesy zawodowe albo twoje
niepowodzenia — bo one nadejdą! —
nie przesłoniły ci ani na chwilę
prawdziwego celu twojej pracy:
chwały Bożej!”[6].

Aby umacniać prawość intencji —
prawdziwy filar jedności życia —
trzeba szukać obecności Boga w
pracy — ofiarować pracę na
początku, odnawiać to ofiarowanie w
miarę możliwości, składać
dziękczynienie na koniec… i starać
się, żeby praktyki pobożności, przede
wszystkim Msza Święta, jeżeli mamy
możliwość w niej uczestniczyć,
rozciągały się na cały dzień w
ciągłym obcowaniu z Panem.
Zapominanie o Bogu w pracy
oznacza słabą jedność życia, nie zaś
po prostu roztrzepanie — ten, kto
miłuje naprawdę, nie zapomina o
umiłowanym.



Prawidłowy osąd

Prawość intencji jest istotna dla
jedności życia, ale nie należy
zapominać, że wola potrzebuje
przewodnika rozumu oświetlonego
wiarą. Istnieją osoby, którym nie
udaje się postępować w sposób po
chrześcijańsku spójny nie z powodu
początkowej złej woli, tylko z
powodu braku właściwego osądu.
Kiedy nie dokłada się starań, żeby
dobrze formować sumienie, żeby
nabywać głęboką wiedzę o
moralnych skutkach każdego
zawodu, istnieje niebezpieczeństwo
przyjęcia za normę tego, co
powszechne. Wówczas jest możliwe,
że zachowując dobrą wolę, popełnia
się poważne błędy i
niesprawiedliwości i z powodu
nieumiejętności roztropnego osądu
przestaje się czynić dobro, które
powinno się czynić. Brak osądu
uniemożliwia osiągnięcie jedności
życia.



Człowiek rozsądny wybiera to, co
dobre, nie popadając w skrajności
ani nie idąc na układy z tym, co
przeciętne. Niekiedy brak rozsądku
prowadzi do myślenia, że
alternatywą wobec wady jest wada
przeciwna: że aby nie być sztywnym,
trzeba być słabym albo żeby nie być
agresywnym — dobrodusznym… W
praktyce taki człowiek nie rozumie
dobrze natury cnót. Złoty środek, na
którym polega cnota — in medio
virtus — to nie zatrzymywanie się w
pół drogi, bez dążenia do szczytu,
tylko osiąganie szczytu między
dwiema wadami[7]. Można być
równocześnie energicznym i
łagodnym, wyrozumiałym i
wymagającym w stosunku do
obowiązków, prawdomównym i
dyskretnym, radosnym bez
popadania w naiwność: „Bądźcie
więc roztropni jak węże, a
nieskazitelni jak gołębie!”[8], mówi
Pan.



Niezbędnym kryterium jedności
życia jest kryterium chrześcijańskie a
nie po prostu ludzkie, ponieważ
regułą tego kryterium nie jest
jedynie prawy rozum, ale rozum
oświetlony żywą wiarą, wiarą
uformowaną przez miłość (caritas).
Dziecko Boże nie ma kultywować
dwóch klas cnót — jednych ludzkich
i drugich chrześcijańskich, jednych
bez miłości i innych z miłością,
ponieważ takie postępowanie byłoby
podwójnym życiem. W swojej pracy
dziecko Boże nie powinno godzić się
z praktykowaniem w jednych
rzeczach tylko ludzkiej
sprawiedliwości, ograniczając się, na
przykład, do ścisłego wypełniania
prawa — natomiast w innych
rzeczach sprawiedliwości
chrześcijańskiej, w duchu miłości.
Zawsze i we wszystkim należy
praktykować tę drugą
sprawiedliwość — sprawiedliwość
Chrystusa. „Szczególną uwagę
zwróćcie na rady i przestrogi



kierowane do tej garstki ludzi, którzy
staną się Jego Apostołami,
wysłannikami na wszystkie krańce
świata. Co stanowi tu motyw
przewodni? Czy nie nowe
przykazanie miłości? To właśnie
miłością torowali sobie drogę w
ówczesnym zepsutym, pogańskim
świecie […]. Jeśli sprawiedliwość
wymierza się w sposób oschły, nie
dziwcie się, że ludzie czują się
zranieni. Godność człowieka
wymaga o wiele więcej, człowiek jest
przecież dzieckiem Bożym. To miłość
winna przenikać i towarzyszyć
sprawiedliwości, gdyż osładza i
przebóstwia wszystko: Bóg jest
miłością (1 J 4, 16) […]”.

„Miłość bliźniego, która jest jak hojne
przelewanie się sprawiedliwości, na
pierwszym miejscu wymaga
spełnienia obowiązku: należy zacząć
od tego, czego wymaga
sprawiedliwość; kolejnym krokiem
jest czynienie tego, co bardziej



słuszne... Lecz miłość wymaga
jeszcze czegoś więcej: wielkiej
subtelności, wielkiej delikatności,
wielkiego szacunku, wielkiego taktu.
Słowem, postępowania za radą
Apostoła: Jeden drugiego brzemiona
noście i tak wypełnijcie prawo
Chrystusowe (Ga 6, 2) […]. To
wymaga stanowczości w
podporządkowaniu własnej woli
wzorcowi Bożemu, aby pracować dla
wszystkich, walczyć o szczęście
wieczne i dobrobyt innych. Nie znam
lepszej drogi bycia sprawiedliwym
aniżeli droga oddania się i służby”[9].
To oznacza posiadanie
chrześcijańskiego kryterium, światła
niezbędnego do jedności życia.
Nabycie tego osądu wymaga
poświęcenia czasu formacji, a
zwłaszcza studiowaniu doktryny.
Byłoby czymś nierozważnym ufać
intuicji i nie dokładać starań, żeby
formować umysł. Jednak poza tym,
nie wystarczy studium teoretyczne.
Chrześcijańska jedność życia



wymaga doktryny przystosowanej w
modlitwie.

Odwaga

Poza chęcią i wiedzą, jedność życia
wymaga działania, ponieważ „miłość
to czyny, a nie piękne słowa”[10].
„Tak niech świeci wasze światło
przed ludźmi, aby widzieli wasze
dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, który jest w niebie”[11],
mówi Pan. Należy zrobić szczery
rachunek sumienia, jak radzi Św.
Josemaría: „Czy wokół ciebie szerzy
się życie chrześcijańskie? Myśl o tym
codziennie”[12].

Kiedy istnieje jedność życia, jest
czymś logicznym, że jest ona w
sposób naturalny widoczna dla
naszego otoczenia. Ten, kto
ukrywałby swoją kondycję
chrześcijanina ze strachu przed
zaszufladkowaniem albo z lęku czy
ze wstydu, zrywałby jedność życia,
nie mógłby być solą i światłem, jego



uczynki byłyby jałowe w stosunku do
życia nadprzyrodzonego. Pan mówi
każdemu z nas: dabo te in lucem
gentium, ut sit salus mea usque ad
extremum terrae[13], ustanowię cię
światłością dla pogan, aby moje
zbawienie dotarło aż do krańców
ziemi.

Musimy mieć „odwagę żyć w zgodzie
z naszą świętą wiarą — nieustannie i
publicznie”[14], pisze Św. Josemaría,
nawiązując do ostrzeżenia Pana: „Kto
się bowiem Mnie i słów moich
zawstydzi, tego Syn Człowieczy
wstydzić się będzie, gdy przyjdzie w
swojej chwale oraz w chwale Ojca i
świętych aniołów”[15]. Jezus daje
nam również impuls przy pomocy
cudownej obietnicy: „Do każdego
więc, który się przyzna do Mnie
przed ludźmi, przyznam się i Ja
przed moim Ojcem, który jest w
niebie”[16]. Nie ma tu miejsca na
dwuznaczności. Nie wolno lękać się
mówić o Bogu: słowem, ponieważ



sam Chrystus nakazał: „Idźcie na
cały świat i głoście Ewangelię
wszelkiemu stworzeniu!”[17], oraz
przykładem wiary, która działa przez
miłość[18].

Jest naturalne, że w środowisku, w
którym porusza się chrześcijanin,
inni ludzie poznają jego żywą i
działającą wiarę. Tym bardziej wiara
taka musi być łatwo rozpoznawalna,
przez kontrast, w społeczeństwie, w
którym przeważają materializm i
hedonizm. Gdyby przez długi czas
wiara pozostawała niezauważona,
nie wynikałoby to z naturalności,
tylko z podwójnego życia. To dzieje
się w smutny sposób z osobami,
które odsyłają wiarę do życia
„prywatnego”. Ta postawa, jeżeli nie
jest zwykłym tchórzostwem, jeżeli
odpowiada idei, że wiara nie
powinna wpływać na postępowanie
zawodowe, odzwierciedla
mentalność nie świecką, tylko laicką,
która pragnie wydrzeć Boga z życia



społecznego, często zaś również
pragnie obywać się bez prawa
moralnego. Jest to właśnie
przeciwnością ideału niesienia
Chrystusa na szczycie całej ludzkiej
działalności. Do takiego ideału
jesteśmy powołani my, chrześcijanie,
i dobrze, żeby wiedziało to wiele
osób w naszym otoczeniu. Co więcej,
z pewnością apostolstwo
chrześcijanina, który żyje pośród
świata, powinno być apostolstwem
„opartym na przyjaźni i
zaufaniu”[19] z kolegami po fachu, w
cztery oczy, ale nie wyklucza to, że
niekiedy będzie stosowne lub
konieczne — wymóg jedności życia
— występować publicznie i
tłumaczyć przyczyny moralnego,
ludzkiego i chrześcijańskiego
postępowania. Trudności mogą być
liczne, ale wiara towarzyszy
chrześcijaninowi i daje mu męstwo,
którego potrzebuje, żeby bronić
prawdy i pomagać wszystkim ją
odkryć.



Niemniej jednak, w praktyce
doświadczenie mówi nam, że nawet
odrzucając skrajności, łatwo jest ulec
owej laickiej mentalności i przekonać
się, na przykład, że w określonym
środowisku zawodowym nie jest
czymś stosownym w żadnym
wypadku mówić o Bogu, dlatego że
byłoby to szokujące albo nie na
miejscu, albo dlatego że inni
twierdziliby, iż postawy
chrześcijanina w kwestiach
zawodowych są uzależnione od
religii. Pojawia się wówczas pokusa
wzięcia własnej wiary w nawias,
właśnie wtedy, kiedy powinna się
ona ujawniać.

„Bezwyznaniowość. Neutralność. —
Stare mity, które wciąż próbują się
odradzać. Czy zadałeś sobie kiedyś
trud, by zastanowić się nad tym,
jakim absurdem jest «zostawianie za
drzwiami» swojej katolickiej postawy
przy wstępowaniu na uniwersytet
lub do związku zawodowego, do



grona uczonych albo do parlamentu
— tak, jak zostawia się w szatni
kapelusz?”[20]. Święty Josemaría nie
zachęca do chwalenia się, a tym
bardziej do używania etykietek
katolika, które są niezgodne z
mentalnością świecką. Prosi jedynie
o to, żeby zadać sobie trud
zastanowienia się — w zależności od
okoliczności — jakie są zewnętrzne i
widzialne wymogi jedności życia we
własnym zawodzie i w działaniu
społecznym. „Musicie mieć odwagę,
niekiedy niemałą, zważywszy na
okoliczności czasów, żeby czynić
obecną, powiem lepiej, namacalną,
waszą wiarę: niech widzą wasze
dobre uczynki i motywację waszych
uczynków, nawet kiedy czasami
pojawi się krytyka i sprzeciw tego
czy tamtego”[21].

Jedność życia jest darem Boga, a
równocześnie zdobyczą, która
wymaga osobistej walki. Praca
zawodowa jest terenem, na którym



wykuwa się ową jedność poprzez
konkretne decyzje postępowania we
wszystkim w odniesieniu do Boga i z
apostolskim wysiłkiem. Z pomocą
łaski Bożej musimy dążyć i dojść do
miłowania Go w całości: ex toto
corde, ex tota anima, ex tota mente, ex
tota virtute[22], całym swoim sercem,
całą swoją duszą, całym swoim
umysłem i całą swoją mocą.

Javier López Díaz

tłum. Bronisław Jakubowski

[1] To Chrystus przechodzi, 10.

[2] Mt 6, 24.

[3] Droga, 724.

[4] Por. tamże, 788.

[5] Tamże, 290.



[6] Kuźnia, 704.

[7] Por. Przyjaciele Boga, 83.

[8] Mt 10, 16.

[9] Przyjaciele Boga, 172-173.

[10] Por. Droga, 933.

[11] Mt 5, 16.

[12] Kuźnia, 856.

[13] Iz 49, 6.

[14] Bruzda, 46.

[15] Łk 9, 26.

[16] Mt 10, 32.

[17] Mk 16, 15.

[18] Ga 5, 6.

[19] Bruzda, 192.

[20] Droga, 353.



[21] Instrukcja, 8 grudnia 1941 r., 13.

[22] Mk 12, 30.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jednosc-zycia-w-
wykonywaniu-zawodu/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-w-wykonywaniu-zawodu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-w-wykonywaniu-zawodu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-w-wykonywaniu-zawodu/

	Jedność życia w wykonywaniu zawodu

