
opusdei.org

Jedność życia
Izydora Zorzano

Spójność życia, tak widoczna u
Matki Bożej, charakteryzowała
także inżyniera Zorzano, od 24
sierpnia 1930 r. do końca jego
dni.

14-05-2007

Referat Jose Miguela Pero-Sanza na
temat Izydora Zorzano na XVI
Europejski Kongres Kolejarzy i
Pocztowców, który odbył się w dniach
4 - 8 maja 2007 roku w Lourdes
(Francja).



Drodzy Przyjaciele,

przede wszystkim chciałbym okazać
wdzięczność Katolickiemu
Stowarzyszeniu Kolejarzy
Francuskich za uprzejmość, jaką
okazali, zapraszając mnie na ten
kongres. Żałuję jedynie, że liczne
obowiązki, zwłaszcza o charakterze
duszpasterskim, nie pozwalają mi
uczestniczyć we wszystkich jego
częściach.

Dziękuję w sposób szczególny 
katolickim kolejarzom z Polski za
ich inicjatywę, dzięki której jedna z
sesji akademickich kongresu dotyczy
Sługi Bożego Izydora Zorzano
Ladesmy, inżyniera przemysłowego
specjalizującego się w kolejnictwie.
Czuję się zobowiązany wymienić
tutaj pana Antoniego Idkowiaka,
którego entuzjazmowi – ja
przynajmniej – nie byłem w stanie
się oprzeć: dziękuję mu za to, że po
raz kolejny przyprowadził mnie do



stóp Matki Bożej z Lourdes, a
zarazem dał mi sposobność poznania
osobiście jego i państwa. Wszystkich
proszę o wybaczenie za to, że będę
mówić po hiszpańsku.

Kiedy zobowiązałem się już do
wygłoszenia tego wykładu,
dowiedziałem się, że tematem
kongresu będzie Matka Boża
Niepokalana i Patronka Europy.
Zadałem sobie więc pytanie co
powinienem zrobić, skoro mam
mówić o kolejarzu. Od razu przyszła
mi do głowy ogromna miłość
Zorzano do Najświętszej Maryi
Panny. Pośród wszystkich
przeciwności życia mówił, że opiera
się na miłości do Najświętszej Maryi
Panny i wierze w Maryję, która
stopniowo pomogła nam wyjść z
trudności. Uważał radości i sukcesy
za owoce wielkiej miłości, jaką żywi
do nas Maryja. W szpitalu, gdzie
spędził ostatnie tygodnie swojego
życia, poprosił osobę, która mu



towarzyszyła: Powieś ten obrazek
Matki Bożej tak, żebym zawsze go
widział. Nie mógł też powstrzymać
okrzyku: Jakąż mam ochotę Ją
zobaczyć! Po otrzymaniu
namaszczenia chorych w dniu
poświęconym Najświętszej Maryi
Pannie, powiedział: Jak dobrze
byłoby umrzeć dzisiaj, żeby spędzić z
Nią to święto!

Mógłbym poświęcić cały czas
przeznaczony na to wystąpienie na
opowiadanie o nieustannych
przejawach miłości Izydora do Matki
Bożej. Myślę jednak, że w życiu
Zorzano dostrzec można jeszcze
głębszą więź z postacią Niepokalanej.
Spróbuję wyjaśnić, o co mi chodzi.

Kiedy myślimy o Niepokalanym
Poczęciu Maryi, czasem mylnie
uważamy, że chwała Matki Bożej
była przywilejem czysto biernym, tak
jakby chodziło wyłącznie o coś, co Jej
się przydarzyło. To oczywiste, że



pełnia łaski, do której należy
poczęcie bez grzechu
pierworodnego, stanowi darmowy
dar ze strony Boga. Tak bez
wątpienia jest. Jednak oznacza to
również całkowite zwycięstwo Maryi
nad diabłem, który nigdy nie miał
nad Nią jakiegokolwiek panowania.
Całe życie Najświętszej Maryi Panny
należało zawsze do Boga; było
zawsze spójne z Jej osobistym
powołaniem. Cokolwiek by robiła –
modliła się, bawiła się ze swoim
Synem, czekała w kolejce do studni,
odwiedzała krewnych, szła do
świątyni, wyrabiała ciasto na chleb,
stała pod Krzyżem, czy po prostu
odpoczywała – zawsze wykonywała
Boże plany, co było racją Jej bytu. Jak
zauważył ostatnio Ojciec Święty
Benedykt XVI (Adh. apost. 
Sacramentum Caritatis, 33) Jej
Niepokalane Poczęcie odsłania się
właśnie w jej bezwarunkowym
posłuszeństwie słowu Bożemu.
Posłuszna wiara jest postawą, jaką w



swoim życiu przyjmuje w każdej
chwili wobec Bożego działania. Jak
zauważa Papież, Maryja zawsze jawi
się jako osoba, której wolność –
ponieważ jest absolutnie wolna – jest
całkowicie poddana woli Bożej: tak
samo, kiedy pracuje czy rozmawia z
sąsiadkami, jak gdy pielgrzymuje do
Świętego Miasta czy odmawia
psalmy.

I ta spójność życia – albo „jedność
życia”, jak lubił ją nazywać święty
Josemaría Escrivá de Balaguer – była
ideałem, który charakteryzował życie
inżyniera Zorzano, od 24 sierpnia
1930 r. do końca jego dni.

JEDNOŚĆ ŻYCIA

Izydor urodził się w Buenos Aires 13
września 1902 r., w rodzinie
hiszpańskich emigrantów przybyłych
do Argentyny, którzy swoją pracą
zdobyli znaczny majątek. Co
ciekawe, ostatni dom rodziny
Zorzano w Buenos Aires znajdował



się bardzo blisko stacji kolejowej, tak
że Izydor już od dziecka, nie
wychodząc nawet z domu, mógł
patrzeć na pociągi. Podobnie stało się
w roku 1905, kiedy rodzina
powróciła do Hiszpanii: tylne okna
ich mieszkania w Logroño
wychodziły na dworzec, tak że
przyszły inżynier musiał jedynie
przejść przez ulicę, żeby dotknąć
wagonów. W szkole średniej Izydor
chodził do jednej klasy z przyszłym
świętym, Josemaríą Escrivá, który był
jego rówieśnikiem. Po przedwczesnej
śmierci ojca nasz bohater – wówczas
jeszcze chłopiec – będzie głównym
wsparciem dla swojej matki, mimo iż
był dopiero trzecim spośród
pięciorga rodzeństwa. Ta postawa
wsparcia dla wszystkich stała się
szczególnie wyraźna od chwili
bankructwa rodziny w 1924 r., kiedy
Izydor studiował inżynierię
przemysłową w Madrycie, dokąd
przeniosła się rodzina Zorzano.



Po ukończeniu studiów inżynierskich
już pierwsza praca Izydora dotyczyła
pociągów: w fabryce w Matagorda
niedaleko Kadyksu został
przydzielony do sekcji kolejowej. Pod
koniec 1928 r. został zatrudniony
przez Przedsiębiorstwo Koleje
Andaluzyjskie. W jego centralnej
siedzibie w Maladze powierzono mu
wykonanie zaawansowanego
technicznie projektu: pierwszej
elektryfikacji kilku odcinków linii
kolejowych. Jednakże krach z 1929 r.
pociągnął za sobą gospodarkę wielu
krajów, których plany rozwoju
musiały zostać gwałtownie
przerwane. I tak wstrzymano projekt
elektryfikacji opracowany przez
Izydora dla Kolei Andaluzyjskich, a
wraz z nim zniknęły wspaniałe
perspektywy, jakie otwierały się
przed Zorzano. Te poważne
przeciwności, którym towarzyszyło
też niesprawiedliwe potraktowanie
Izydora w pracy wywołały u niego
głęboką refleksję na temat sensu



życia, z której zrodził się poważny
niepokój duchowy. Rozumiał, że Pan
posłużył się tym kryzysem, żeby
poprosić go o coś więcej, o całkowite
oddanie.

Warto tu zauważyć, że w tamtym
okresie pełne poświęcenie się Bogu
było w praktyce możliwe jedynie na
jednej drodze: poprzez kapłaństwo
bądź wstąpienie do zgromadzenia
zakonnego. Jednak Izydor rozumiał,
że Opatrzność Boża nie prowadzi go
tą drogą: Bóg sam włożył w jego
serce wielkie powołanie zawodowe –
w dziedzinie inżynierii kolejnictwa –
a także powierzył mu rodzinę, o
którą musiał się troszczyć, również w
wymiarze ekonomicznym. Jak
rozwiązać ten problem? – pytał
samego siebie. Brakowało jeszcze
wielu lat, żeby Sobór Watykański II
ogłosił, że wszyscy chrześcijanie
jakiegokolwiek stanu i zawodu
powołani są do pełni życia
chrześcijańskiego i do doskonałości



miłości (Konst. dogm. Lumen
Gentium, 40).

W sobotę 24 sierpnia 1930 r. Zorzano
przyjechał do Madrytu pociągiem z
Malagi, zmierzając do La Rioja, gdzie
miał spędzić wakacje z matką i
rodzeństwem. W czasie kilku godzin,
które mógł spędzić w stolicy przed
odjazdem ekspresu do Logroño,
odwiedza swojego znajomego,
księdza Josemaríę Escrivá de
Balaguera, żeby opowiedzieć mu o
swoich rozterkach i poprosić o radę.

Okazuje się, że również Święty
Josemaría pragnął spotkać się z
inżynierem, żeby powiedzieć mu, że
Bóg wzywa do pełni życia
chrześcijańskiego wszystkich
wiernych, nie tylko nielicznych; że
nie trzeba porzucać własnego stanu
w świecie, żeby szukać Boga, jeśli
Pan nie daje duszy powołania
zakonnego, ponieważ wszystkie
drogi ziemskie mogą być okazją do



spotkania z Chrystusem (List, 24 III
1930). W ten sposób mówi mu o Opus
Dei, które Pan pozwolił mu zobaczyć
28 października 1928 r.: jest to nowa
droga do pełnego oddania się Bogu,
bez porzucania świata i własnych
obowiązków. Co więcej, chodzi o to,
by przemieniać te właśnie
okoliczności i prace w materię
uświęcenia, w okazję do służenia
Kościołowi i duszom.

Całe życie może i powinno być pełne
Boga, nie tylko w pewnych
oderwanych od siebie chwilach.
Trzeba pokonać tendencję do
tworzenia zamkniętych przedziałów:
do poświęcania pewnego czasu na
modlitwę, osobnego na pracę i
jeszcze innego na prowadzenie
działalności apostolskiej. Każdy
powinien walczyć o to, żeby być tą
samą osobą przez dwadzieścia cztery
godziny na dobę. Cechą
charakterystyczną ducha Opus Dei
jest właśnie jedność życia. W ten



sposób jego członkowie będą się
starać, żeby Chrystus królował w
relacjach zawodowych, na
uczelniach, w świecie sztuki, w
medycynie, w prasie, w rozrywce, w
życiu rodzinnym i społecznym… Ten
sam sens mają słowa Jana Pawła II,
który zaznaczył, że świeccy mogą
spełniać to zadanie pod warunkiem,
że zdołają przezwyciężyć rozdźwięk
pomiędzy Ewangelią a własnym
życiem, nadając wszystkim swoim
działaniom w rodzinie, w pracy, na
polu społecznym spójność właściwą
takiemu życiu, które czerpie
natchnienie z Ewangelii i w niej
znajduje siłę do tego, by w pełni się
realizować (Adh. apost. Christifideles
laici, 34); jeśli będą jak zaczyn, który
działa wewnątrz ciasta. Nie chodzi tu
o przenikanie do świata świeckiego,
żeby go ewangelizować, bo
członkowie Opus Dei nie potrzebują
przenikać do świata, którego nigdy
nie porzucili. Rozumie to bardzo
dobrze Zorzano, który był już w



Kolejach Andaluzyjskich, w Szkole
Przemysłowej, w Towarzystwie
Turystycznym w Maladze, w
Samopomocy Kolejarzy i w
powstającej Izbie Inżynierskiej, w
której utworzeniu w Andaluzji sam
uczestniczy.

Ta panorama odpowiada doskonale
niepokojom Izydora. Jak sam powie,
to był właśnie ideał, jakiego
poszukiwał, i który uznawał za
nieosiągalny, ponieważ nie wiedział,
jak połączyć ze sobą elementy na
pierwszy rzut oka nie do pogodzenia.
Teraz nie wątpi: W tym jest palec
Boży. Możesz na mnie liczyć. Już
wiem, po co przyjechałem do
Madrytu. Kilka godzin później
wsiądzie do pociągu do Logroño. Od
tej chwili kolej nie będzie dla niego
tylko środkiem transportu i
przedmiotem pracy, ale właściwym
miejscem, podstawową materią jego
życia chrześcijańskiego i drogą do
świętości.



Prowadzony za rękę przez świętego
Josemaríę zrozumie, że podobnie jak
to miało miejsce w przypadku
Najświętszej Maryi Panny, nie będzie
miał w życiu wielu okazji do
wykonania spektakularnych czynów
dla Kościoła: zazwyczaj będzie to
przemienianie w wielkie, przez
miłość do Boga, codziennych
drobnych spraw. I tak na przykład
strajk niższego personelu sprawia, że
władze przedsiębiorstwa zlecają
okazjonalnie swoim podwładnym –
w tym inżynierom – niespotykane
prace. Zorzano pisze z La Roda: …
jestem na tej stacji. Dorzucam węgla,
manewruję lokomotywą,
uruchamiam lokomobilę, służę za
tłumacza turystom, zapalam lampy,
naprawiam bezpieczniki w
latarniach, albo przenoszę walizki i
skrzynie z jednego wagonu do
drugiego, ponieważ tutaj jest węzeł
kolejowy. To cała gama różnych zajęć
i prac, ale (…) jestem tak zadowolony
jak nigdy. Czerpie siły z obcowania z



Bogiem, zwłaszcza z Komunii
Świętej: „Miasteczko jest oddalone o
kilometr, jest w nim bardzo ładny
kościół i proboszcz jest pobożnym
kapłanem. W jak godnym
pożałowania stanie jest ta
miejscowość! W niedzielę na Mszy
było niespełna 15 osób, a parafia ma
około 6000 dusz”, dusz, które
rozpalają jego zapał apostolski.

Fakt, iż jego miłość do Boga wyrażała
się w codziennych obowiązkach nie
wyklucza obecności w życiu Izydora
również nadzwyczajnych
okoliczności, dużo cięższych niż
kilkutygodniowa praca
„bagażowego”. Ci z państwa, którzy
znają biografię Izydora, wzruszyli się
na pewno dowiadując się o jego
heroizmie, np. w czasie hiszpańskiej
wojny domowej. Zrezygnował z
możliwości ewakuacji, którą jako
Argentyńczykowi, oferowała mu
ambasada jego kraju i pozostał w
Madrycie, gdzie ryzykował swoje



życie – przez trzy lata, dzień po dniu
– w trosce o zaradzenie potrzebom
materialnym i duchowym
niezliczonej liczby osób
(przetrzymywanych w więzieniach,
zakonników, uchodźców
ukrywających się w ambasadach,
itd.). Kiedy nadszedł pokój, ważył 45
kilogramów i jego zdrowie było
mocno nadszarpnięte. Poruszające
jest też nadprzyrodzone podejście,
radość i troska o innych, które były
widoczne szczególnie w czasie jego
śmiertelnej choroby – raka węzłów
chłonnych – w czasie dwóch lat
cierpienia i siedmiu miesięcy
hospitalizacji.

Jednak wierność Izydora w
sytuacjach nadzwyczajnych jest
kontynuacją jego wierności, również
heroicznej, w życiu codziennym.
Spełniają się słowa Pana: „Kto w
drobnej rzeczy jest wierny, ten i w
wielkiej będzie wierny” (Łk 16,10).
Zgodnie z przykładem i nauczaniem



świętego Josemaríi, Zorzano
przypatrywał się wierności
Najświętszej Maryi Panny, której całe
życie – w każdej chwili – było
zespolone z powołaniem
otrzymanym od Boga.

Dlatego zamiast zatrzymywać się na
niektórych nadzwyczajnych
chwilach z biografii Izydora, wolę
podkreślić jego wysiłek o osiągnięcie
„jedności życia”; życiowej spójności –
w każdej chwili i sytuacji – między
tym, w co się wierzy, co się miłuje, co
się mówi i robi; wysiłek bycia zawsze
dzieckiem Boga. Wspomniałem
wcześniej trzy wymiary życia
chrześcijańskiego: życie wewnętrzne,
apostolstwo i obowiązki w świecie
(zawodowe, rodzinne itd.). Tym, do
czego – z łaską Boga – dążył Zorzano
było utrzymywanie dialogu z Bogiem
i praktykowanie odpowiedzialności
apostolskiej przez dwadzieścia cztery
godziny dziennie: z czego najwięcej
czasu poświęcił na pracę na kolei.



UŚWIĘCANIE PRACY

Praca zawodowa stanowiła jakby
doczesną kanwę jego świętości oraz
miejsce praktykowania cnót ludzkich
i chrześcijańskich. Święty Josemaría
uczył swoich synów, że muszą
uświęcać się w pracy, uświęcać pracę
i uświęcać innych swoją pracą.
Założeniem pozwalającym na to,
żeby to było prawdą, jest to, by ta
praca była dobrze wykonana: Bogu
nie powinno się ofiarować źle
wykonanych dzieł.

Kiedy przedsiębiorstwo wstrzymało
swoje plany innowacyjne
projektowane przez Zorzano
(których autorstwo przypisali sobie
inni), Izydor poprosił o przeniesienie
do głównych warsztatów Kolei
Andaluzyjskich. W sekcji lokomotyw
i tendrów będzie kierować setkami
ludzi: kotlarzy, spawaczy, blacharzy,
monterów itd. Jego kompetencje
zawodowe i delikatność w



obcowaniu szybko zjednują mu
szacunek i miłość wszystkich.
Zawsze przychodzi punktualnie i nie
przywiązuje wagi do siebie samego.
Pozdrawia uściskiem ręki
podwładnych i śledzi na bieżąco ich
troski. W odróżnieniu od innych
inżynierów, nie widzi problemu w
tym, żeby założyć kombinezon i
wspiąć się na lokomotywę po to, by
osobiście doglądać naprawy, która
jest właśnie realizowana.
Wiadomość o tym natychmiast
rozchodzi się wśród robotników: z
nowym inżynierem nie przejdzie
żadna partanina. Nie wiedzą, że
Izydor stara się zjednoczyć z Bogiem
właśnie poprzez pracę wykonaną
dobrze i w obecności Bożej. Ta troska
o dobre wykonanie pracy nie wynika
z małodusznej małostkowości:
Powodem tego nie jest - jak wyjaśnia
zaufanej osobie – kilka centymów
więcej czy mniej, tylko
nadprzyrodzone podejście do tego,
co się robi. Tak jak modlitwa, nauka,



całe nasze życie. Jeżeli nie robią tego
w duchu nadprzyrodzonym, jest to
strata czasu.

Fakt, że jest przykładny w
wypełnianiu swoich obowiązków,
pozwala mu cieszyć się autorytetem i
wymagać od podwładnych dobrego
wykonywania ich zadań. Zorzano
umie wydawać polecenia
brygadzistom i robotnikom, ale nie
robi tego w sposób władczy.
Wspominają jego uśmiech: Nigdy –
opowiadają – nikt nie traktował ich z
taką delikatnością i uwagą, jak on.
Chociaż zlecał trudne zadania, nie
było innego wyjścia jak je wykonać,
ze względu na sposób, w jaki
wydawał polecenia. Przed podjęciem
jakiejś decyzji, zasięgał opinii
majstrów i brygadzistów.
Wysłuchiwał ich i czasem zmieniał
swoje własne zdanie. Kiedy jednak
już zdecydował się na konkretne
rozwiązanie, był nieustępliwy w
egzekwowaniu jego realizacji.



Kiedy trzeba upomnieć, upomina:
jednak nie rani, i wszyscy widzą, że
jemu samemu przychodzi to z
trudem. Upomniany był przekonany
o swojej winie (…), ale nie żywił
żadnej urazy. Ktoś zauważy:
cokolwiek by powiedział, nie można
było się na niego gniewać, bo mówił
to w taki sposób, że nie dawał do tego
powodu.

Z tych wszystkich powodów cieszył
się ogromnym poważaniem. Jeden z
kolegów towarzyszył mu kiedyś w
pracy i zaznaczywszy, że były to
czasy, kiedy robotnicy okazywali
brak szacunku i wyśmiewali się
publicznie ze swoich szefów i
przełożonych, wspomina: Zwróciłem
uwagę, że w tramwaju wszyscy
robotnicy witali Izydora zdejmując
czapki z głów z największą
uprzejmością. Już w warsztatach
zauważył, że nie chodziło tu o
zwykły szacunek: ludzie po prostu go
kochali! Po latach pracownicy będą



wspominać, że nikt z robotników nie
mógł powiedzieć o Izydorze złego
słowa. Wszyscy bardzo żałowali,
kiedy odszedł z pracy w warsztatach.

Inną cechą, która ich zadziwiała,
było to, że w swoim gabinecie zawsze
się uczył. Dlatego też, ze względu na
swoje kompetencje musiał często
jeździć jako ekspert poza Malagę.
Musiał również odbywać podróże,
żeby nadzorować nowe
przedsięwzięcia prowadzone przez
jego zakład. Tak samo działo się,
kiedy po zakończeniu hiszpańskiej
wojny domowej będzie pracować w
Biurze Nadzoru nad Taborem i
Trakcją w Kolejach Zachodnich.
Będzie wysyłany w celu sprawdzenia
prac wykonanych przez
podwykonawców – żeby badać
lokomotywy, jak sam powie – np. do
Bilbao, Sewilli czy Walencji (Co
ciekawe, w tej ostatniej miejscowości
firma Davis próbowała go skusić go
korzystnymi ofertami pracy).



Podobnie jak robotnicy w Maladze,
podwładni Izydora w Madrycie,
zapytani o to, które cechy swojego
szefa wskazaliby jako najważniejsze,
odpowiedzieli: Zawsze wyróżniał się
największą przykładnością w
wypełnianiu wszystkich swoich
obowiązków, nawet w drobnych
rzeczach, gdyż dla niego żadna z
rzeczy, które miał do wykonania, nie
wydawała się mało ważna.
Rzeczywiście, Izydor wie, że wartość
pracy mierzy się miłością do Boga, z
jaką się ją wykonuje; dotyczy to
zarówno drobnych codziennych
czynności, jak i poważniejszych
zadań. Pracuje w obliczu Boga,
któremu nigdy nie ofiaruje pracy źle
wykonanej. Przychodzi do biura jako
pierwszy; nie ma zwyczaju używania
gońców pracujących w zakładzie do
załatwiania prywatnych spraw; nie
opuszcza swojego gabinetu w
południe, żeby, tak jak wielu innych,
wypić kawę lub piwo. Jego
przełożeni w pracy na kolei



zaznaczą, że nigdy nie zaniedbał
wypełnienia swoich obowiązków
zawodowych.

Faktycznie, koledzy pamiętają, jak
nawet będąc śmiertelnie chory,
dopóki mógł się utrzymać na nogach,
przychodził jako pierwszy do pracy,
chociaż nieraz ledwie starcza mu sił,
by do niej dotrzeć. Czasem
zauważano, że ma sine paznokcie,
albo zabandażowaną rękę. Odnośnie
jego choroby, podwładni Zorzano
poświadczają, że w ostatnim okresie
wyglądał na chorego, można było
dostrzec u niego tak wielkie
osłabienie i wyczerpanie, że mimo
młodego wieku, wydawał się
człowiekiem zupełnie wyczerpanym.
Często, przychodząc do swojego
gabinetu, musiał rozpiąć kołnierzyk
koszuli i rozwiązać buty. Koledzy byli
poruszeni patrząc na niego. Kiedy
zachęcali go do przerwania pracy,
zapewniał, że czuje się dobrze.
Któregoś razu wyglądał jednak tak



źle, że wezwali taksówkę, żeby
zawiozła go do domu, ale następnego
dnia widzą go znowu na swoim
miejscu.

Tam czekała na niego Wola Boga,
którą starał się odkryć również w
działaniach swoich zwierzchników w
pracy. Powiedzą oni, że Izydor był
posłuszny we wszystkim, jako
doskonały pracownik stanowił
przykład dla innych. Również jego
podwładni podkreślają, że wypełniał
ochoczo polecenia swoich szefów. Są
jednak przekonani, że nie robił tego
powodowany strachem: wiedzą, że
kiedy trzeba, Izydor potrafi wstawić
się za swoimi ludźmi, nawet wobec
niezrównoważonego szefa. Zorzano
doradza swoim ludziom, żeby
pracowali spokojnie, żeby się nie
pomylić, i żeby nie niepokoili się
ewentualnymi reakcjami nerwowego
przełożonego: Proszę się nie martwić
i zaufać mi, wezmę na siebie



odpowiedzialność i usprawiedliwię
panów.

MIŁOŚĆ BLIŹNIEGO

Zorzano jest rzeczywiście
adwokatem swoich ludzi. Świadom
niesprawiedliwości społecznych,
stara się im zaradzić w miarę swoich
możliwości. Tak na przykład w
Maladze, ci, którzy znali jego łagodną
naturę, dziwili się jego energicznym
protestom wobec odpowiednich
władz, kiedy opóźniano wypłaty dla
pracowników (problem ten zdarzał
się często i w celu jego rozwiązania
Izydor musiał zrezygnować z
planowanych podróży do Madrytu, w
czasie których miał się spotkać z
własną rodziną i spędzić kilka godzin
ze świętym Josemaríą).

Naśladując to, co widział u
Założyciela Opus Dei, zachęcał
swoich przyjaciół i uczniów z Malagi
do tego, by towarzyszyli mu w
odwiedzinach u osób potrzebujących



w peryferyjnych dzielnicach miasta,
którym świadczył różne przysługi,
tak iż był tam znany jako ojciec
ubogich. Inżynier poświęcał również
część swojego wolnego czasu na
współpracę w różnych inicjatywach
świadczących pomoc ubogim, jak np.
Dom Dzieciątka Jezus, kierowany
przez Ojca Aicardo S.J., czy też w
dziełach prowadzonych przez siostry
adoratorki.

Jednak dla osoby, która stara się
zachować jedność życia właściwą
osobie ochrzczonej, sprawiedliwość i
miłość bliźniego nie są tylko
sprawami, którymi zajmuje się w
„wolnym czasie”. Praca zawodowa
jest uprzywilejowanym miejscem –
choćby tylko ze względu na ilość
godzin, jakie się jej poświęca – do
praktykowania cnót
chrześcijańskich.

Dlatego Zorzano jest w warsztatach
uwielbiany przez robotników i – tak



jak powiedziano – pozdrawiają go
oni z szacunkiem również poza
pracą, chociaż niektórzy z nich
żałują, że jest on praktykującym
katolikiem. „Pan Izydor – mówiono –
jest jednym towarzyszem więcej, ale
szkoda, że jest trochę „zacofany” (tak
bowiem oceniano wszystkich
wierzących).

Również w Madrycie jego podwładni
przekonają się, że kiedy nie potrafią
wykonać jakiejś pracy, Izydor nie
stosuje najłatwiejszego rozwiązania i
nie odbiera im tego zadania, żeby
powierzyć je komuś innemu, ale
pomaga im i uczy, dopóki nie będą w
stanie go wykonać. Doceniają też
różnicę między sposobem, w jaki
traktuje ich Izydor, a sposobem
traktowania go przez niektórych
przełożonych.

Zabiega skutecznie o to, by
zakupiono maszynę, która ułatwi
pracę kreślarzom. Stara się dla nich o



podwyżki. Pomaga im w
przygotowaniu się do konkursów na
wyższe stanowiska. Daje im
wskazówki, kiedy w czasie przestoju
zajmują się własnymi pracami
(Poprawiał je, a nawet dawał nam
pomocne w pracy materiały i książki
i zapraszał, żebyśmy przychodzili do
niego po pomoc). Izydor troszczy się
o los starych niewykwalifikowanych
robotników, dla których znajduje
pracę w biurze; młodemu,
utalentowanemu chłopakowi, który
miał aspiracje zostać jedynie kopistą,
pomaga zostać kreślarzem. Nie
dyskryminuje nikogo ze względu na
światopogląd: kiedy wszyscy odnoszą
się nieufnie do robotnika
zwolnionego wcześniej z pracy za
lewicowe poglądy i przyjętego z
powrotem, Zorzano jest jedynym,
który nie zachowuje się wobec niego
z dystansem; co więcej, umożliwia
mu podjęcie dodatkowej pracy.



ŻYCIE WEWNĘTRZNE. OBECNOŚĆ
BOŻA

Sekretem, który kryje się za tym
wszystkim jest fakt, że Izydor
znajduje w swojej pracy Boga,
którego obraz odkrywa w
otaczających go osobach. W Opus Dei
nauczył się, że wierny świecki, nie
tracąc swojej świeckiej mentalności,
może praktykować powszechne
kapłaństwo wszystkich ochrzczonych
w zwyczajnych okolicznościach
życia. W jego przypadku, wśród
pociągów. Święty Josemaría nauczał
swoich synów, że wszystkie ludzkie
uczynki wykonywane są jakby na
ołtarzu, i że każdy odprawia w
pewien sposób swoją mszę, która
trwa dwadzieścia cztery godziny, w
oczekiwaniu na kolejną mszę, która
będzie trwać kolejne dwadzieścia
cztery godziny, i tak aż do końca
naszego życia. Zorzano stosował tę
naukę do siebie: Chodzi o to,



żebyśmy umieli uczynić z naszego
dnia Mszę.

I tak, inżynier przygotowywał się
przez cały dzień do komunii w dniu
następnym i starał się jednoczyć
swoje prace, radości i bóle z Ofiarą
Chrystusa, która odnawiana jest na
ołtarzu. Ponieważ, co oczywiste,
Izydor uczestniczył codziennie we
Mszy Świętej, po odbyciu
półgodzinnej modlitwy myślnej.
Oznaczało to, że aby dotrzeć
punktualnie do swojej pracy, musiał
wstawać o 5.15 rano (co jest
niezwykle wczesną porą jak na
hiszpańskie zwyczaje): mógłby
wstawać nieco później i chodzić na
Mszę o godzinie 7 rano, ale w ten
sposób nie miałby dość czasu na
dziękczynienie po Komunii świętej.

Dobrze wiedział, że świętość nie
polega na mnożeniu pobożnych
praktyk. Jednakże, nie zaniedbując
przez to obowiązków zawodowych,



rodzinnych i innych, miał w ciągu
dnia pewne stałe zwyczaje, które
pobudzały jego nadprzyrodzone
spojrzenie: na przykład lektura
duchowa, różaniec święty (cały),
codzienny rachunek sumienia czy
cotygodniowa spowiedź.

Te i inne podobne zwyczaje nie
stanowiły jakby przerwy w jego dniu,
lecz były sposobem na ciągłe
utrzymanie łączności z Bogiem, jakby
nicią przewodnią dla jedności życia
pośród wszystkich obowiązków. Czy
wiesz – powiedział pewnemu
przyjacielowi – co oznacza mieć
pewność, że służymy Panu, który zna
wszystkie nasze czyny, nawet te
najmniejsze, i który nagrodzi je w
niebie?” Jedność życia Izydora jest
coraz większa. Rozważa w obecności
Boga sprawy świeckie, żeby znaleźć
dla nich rozwiązanie zgodne z wiarą.
Tak napisze o możliwości awansu
zawodowego: Wczoraj przemyślałem
tę kwestię spokojnie i dzisiaj rano, po



Komunii, rozważając to w jego
obecności podjąłem decyzję o tym,
żeby stanąć do konkursu.

Prosił o dar nieustannej obecności
Bożej i starał się utrzymywać pamięć
o niej przy pomocy środków
zalecanych przez świętego
Josemaríę: np. przez zwracanie się
do Boga jako do Ojca; uciekanie się
do Anioła Stróża (własnego i osób,
które go otaczają); patrzenie z
miłością na wizerunek Najświętszej
Maryi Panny przy wchodzeniu i
wychodzeniu z pokoju. Do Matki
Bożej kierował też akty
zadośćuczynienia – akty strzeliste lub
„zdrowaś Mario” – przechodząc koło
miejsc, w których obrażano Jej Syna.
W chwilach szczególnie trudnych
doradzał innym: Teraz, kiedy
napotykamy tyle trudności musimy
więcej czasu spędzać z [z Bogiem],
opowiadać mu nawet o naszych
drobnych sprawach, absolutnie o
wszystkim; on musi stać się naszym



powiernikiem i musimy mu na
wszystkie sposoby okazywać swoją
miłość.

W latach prześladowań religijnych
miał okazję do szczególnego
doświadczenia obecności Bożej.
Posiadając odpowiednie zezwolenia,
przechowywał w swoim biurku
Najświętszy Sakrament, żeby móc
przyjmować Komunię samemu i
umożliwić to innym: To niesamowite
przeżycie – pisał – nosić Pana, być
Jego monstrancją; jest to doskonały
sposób na utrzymywanie ciągłej
pamięci o Jego obecności, ze względu
na wszystkie środki ostrożności,
którymi należy Go otoczyć, żeby był
niesiony z szacunkiem, jaki należy
się Królowi Królów. Prawdę mówiąc,
Zorzano udało się osiągnąć
nieprzerwany dialog z Panem
dopiero na łożu śmierci, kiedy bóle i
duszności nie pozwalały mu spać.
Zamiast rozpaczać nad swoją
bezsennością, mówił: Problem ciągłej



obecności Bożej został rozwiązany! –
przez dwadzieścia cztery godziny na
dobę.

UMARTWIENIE

Skoro naturalnym miejscem
spotkania Boga były dla niego
zwyczajne okoliczności życia, w nich
również odkrywał ten wymiar życia
chrześcijańskiego, jakim jest Święty
Krzyż. Ofiarował Panu liczne
dobrowolne umartwienia i ofiary, ale
przede wszystkim akceptował
krzyże, których sam nie szukał, a
których dostarczała mu praca na
kolei. Czasem było to nawet sam fakt
przyjścia do pracy, np. kiedy latem w
Maladze przez wiele dni wiały
gorące, suche wiatry, niosące ze sobą
piasek, które były dla niego bardzo
dokuczliwe i „rozstrajały go”, tak
jakby jego system nerwowy składał
się ze strun gitary, w związku z czym
musiał dokładać wielkich starań,
żeby móc chodzić.



Okazją do ofiary były też jego
podróże koleją, które oczywiście
odbywał bezpłatnie, a kiedy były
wolne miejsca, podróżował nawet w
wagonie sypialnym. Pewnego razu
zdarzyło się, że dostał przez pomyłkę
bilet do dwuosobowego przedziału
sypialnego, w którym, jak się
okazało, drugie łóżko zajmowała
jakaś kobieta, w związku z czym całą
noc musiał podróżować na stojąco w
korytarzu.

Większych umartwień dostarczało
mu obcowanie z bezpośrednim
przełożonym na kolei, człowiekiem
szorstkim i nieprzyjemnym, którego
musiał znosić zarówno w Maladze,
jak i później w Madrycie, a który
wykorzystywał okazje, żeby
wyładować na Izydorze swój zły
humor i zachowywał się wobec niego
grubiańsko. Praca z nim stawała się
dla Zorzano nieznośna, tak że przed
wejściem do gabinetu szefa robił
znak krzyża, żeby znieść to spotkanie



w sposób nadprzyrodzony. Kolega
Izydora z pracy wspomina, że
inżynier nikogo nie obmawiał,
chociaż – sam ów kolega zapewniał,
że wie o tylu rzeczach jeśli chodzi o
jego stosunki z przełożonym, że
można by napisać powieść. Święty
Josemaría – nie wspominając, kogo to
dotyczy – zawarł w punkcie swojej
książki pt. Droga modlitwę
powtarzaną przez naszego inżyniera:
„Wielkie Ci dzięki, Boże mój, za ten
prawdziwie Boży skarb, kiedyż
bowiem znalazłbym drugą taką
osobę, która na każdą moją
uprzejmość odpowiadałaby kilkoma
kopniakami?” Co ciekawe, ów
przełożony w procesie
informacyjnym sprawy
kanonizacyjnej Izydora oświadczył,
że uważa go za świętego. Miał do
tego powody!

MÓWIĆ O BOGU



Faktycznie ten właśnie szef dał
Izydorowi wiele okazji do pokuty. Na
przykład wtedy, gdy sprzeciwił się
stanowczo jego awansowi w
przedsiębiorstwie, przywołując
argument nie do odrzucenia: „Co to
za inżynier, co chodzi codziennie na
Mszę!”

Zorzano bynajmniej nie afiszował się
swoją pobożnością. Jednakże
apostolstwo stanowi jeden z
podstawowych wymiarów życia
chrześcijańskiego. Był czas, kiedy –
jak się wydaje – Izydor uważał, że
przejawem zapału apostolskiego jest
angażowanie się w różne inicjatywy
apostolskie i tworzenie nowych. I tak
założył w Maladze Federację
Studentów Katolickich, przyjął z rąk
biskupa nominację na członka
pierwszego diecezjalnego oddziału
Akcji Katolickiej, i współpracował z
innymi podobnymi instytucjami.
Potem stopniowo zrozumiał, że –
mimo iż były to działalności godne



poparcia – odpowiedzialność
apostolska powinna przejawiać się
we wszystkich okolicznościach życia.

W związku z tym, jako członek
zarządu Towarzystwa Turystycznego
zaczął organizować wycieczki w taki
sposób, żeby ich uczestnicy mogli –
jeśli będą chcieli – uczestniczyć w
niedzielnej Mszy świętej. A podczas
wypraw w góry, w czasie
odpoczynku, starał się, żeby jego
najbliżsi przyjaciele spędzili wraz z
nim chwilę na modlitwie (w tym celu
nosił ze sobą w plecaku odpowiednią
książkę).

Iluż jego znajomych może powtórzyć
słowa jego kolegi kolejarza,
agnostyka, który został potem
przewodniczącym Akcji Katolickiej, a
który przyznał: Mogę powiedzieć, że
pomógł mi bardzo uporządkować
moje życie. Wszyscy zaznaczali, że to
osobiste apostolstwo prowadził z
wielką delikatnością i taktem;



również wtedy, kiedy za jego sprawą
zmieniano plany uczestniczenia w
niezbyt odpowiednich rozrywkach:
nie wiedzieliśmy, w jaki sposób
zmieniał te plany, ale – jak
zapewniają – wszyscy byli
zadowoleni.

Z taką samą delikatnością
zachowywał się w pracy, gdzie nie
obnosił się ze swoim katolicyzmem;
jednak ze względu na lojalność
wobec Boga i spójność życia, nie
ukrywał swojej wiary. Podlegający
mu robotnicy wspominają, że – w
czasach zaciekłych ataków na
katolików – Zorzano wzywał Boga z
naturalnością dobrego
chrześcijanina, w wyrażeniach typu
Dzięki Bogu, Do jutra, jeśli Bóg da.
Byli świadomi, że bluźnierstwa
przeciw imieniu Bożemu sprawiały
mu ból. Czasami któryś z
pracowników skaleczył się w palec i
rzucał jakieś bluźnierstwo. Izydor
przychodził natychmiast i



upewniwszy się, że nie jest to nic
poważnego, wyjaśniał mu, że
mówienie w taki sposób na nic się
nie zda. Potem zalecał mu chwilę
odpocząć.

Ci sami robotnicy potwierdzają, że
inżynier nie czynił wiary czymś
niemiłym. Ale, jak już
powiedzieliśmy, jego kondycja
katolika była jedyną „wadą” ich
szefa, z powodu której ubolewali:
Szkoda, że jest trochę „zacofany”.
Wyłącznie z tego powodu w 1936 r.
na tajnym zebraniu komunistów i
anarchistów mówiono o zabiciu
Zorzano, który – powiadomiony
przez pewnego kolejarza – musiał
poprosić o zwolnienie z pracy i
przeniósł się do Madrytu. Zaraz po
zakończeniu hiszpańskiej wojny
domowej poprosił o ponowne
przyjęcie do pracy na kolei. Tam też
będzie pracować aż do swojej
śmierci.



Przedstawienie heroicznej
przykładności chrześcijańskiej
Izydora w czasie jego śmiertelnej
choroby i śmierci dałoby materiał na
osobny wykład, a ja muszę kończyć
już to wystąpienie. Pragnę jedynie
wspomnieć, że obok Drogi Krzyżowej
i obrazka Najświętszej Maryi Panny,
dzięki którym Zorzano utrzymywał
pamięć o obecności Bożej w szpitalu,
miał też mały pociąg-zabawkę. To dla
zabawiania moich gości – mówił – i
po to, żebym pamiętał, że wkrótce
trzeba wyruszyć w podróż. Jest
trochę mały, ale w ten sposób łatwiej
będzie wcisnąć się do nieba. I
dodawał: Bilet już mam. I tak ten,
który spędził życie wśród pociągów,
pociągiem dostał się do chwały.

Na zakończenie chciałbym
podkreślić, że – mimo, iż w jego
biografii są wydarzenia
nadzwyczajne – Izydor nauczył się w
Opus Dei, że świętość nie polega na
robieniu coraz trudniejszych rzeczy,



tylko na robieniu tego co zawsze, z
coraz większą miłością do Boga.
Posługując się językiem inżynierii,
Zorzano używał określenia: suma
nieskończenie małych umartwień,
rzędu różniczkowego i całka
wyrażenia różniczkowego
umartwienia, świętość. Tak starał się
żyć do ostatniej chwili. Największe
cierpienie sprawiało mu przełykanie,
a na kilka godzin przed śmiercią
pielęgniarka uparła się, żeby wziął
podwójną dawkę leku.
Umierającemu wymknęło się wtedy
westchnienie: „Tak nie jest dobrze”,
ale zaraz się poprawił: „Nie. To
dobrze. Poproszę”. I wyciągnął
posłusznie rękę w kierunku szklanki.

Dzięki łasce Bożej, jego wierność w
rzeczach małych trwała aż do końca,
tak jak w życiu Maryi Niepokalanej.
Izydor mówił: Trzeba być wiernym,
bardzo wiernym… Trzeba patrzeć na
Maryję, która wypowiadając swoje



fiat oddała się całkowicie Bogu. My
też mamy tak robić.

Zorzano zmarł 15 lipca 1943 r. Wiele
osób uciekało się do niego i przez
jego wstawiennictwo otrzymywało
wszelkiego rodzaju łaski. Sława jego
świętości rozszerzała się i w 1948 r.
otwarto proces informacyjny jego
sprawy kanonizacyjnej, który trwał
do roku 1961. Później, zgodnie z
nowymi przepisami prawa
kanonicznego, Arcybiskup Madrytu
powołał trybunał do
przeprowadzenia tzw. procesu
dodatkowego w diecezji, który został
zakończony w czerwcu 1994 r.
Kongregacja Spraw Kanonizacyjnych
zatwierdziła zebrane dokumenty
dekretem 30 września 1994 r.
Obecnie badana jest
„pozycja” (Positio) na temat życia i
cnót inżyniera.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jednosc-zycia-izydora-
zorzano/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-izydora-zorzano/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-izydora-zorzano/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jednosc-zycia-izydora-zorzano/

	Jedność życia Izydora Zorzano

