
opusdei.org

Jeden z naszych:
Wcielenie

Różnica między wiarą a
niewiarą w Jezusa Chrystusa
nie polega tylko na
zrozumieniu Jego słów, ale na
uznaniu Jego Bóstwa i Jego
człowieczeństwa, na
rzeczywistym spotkaniu z Nim i
na uznaniu Go za naszą drogę,
prawdę i życie.

22-12-2018

Państwa cieszą się ze swoich
bohaterów, a narody wspominają ich
osiągnięcia o różnym charakterze:



artystycznym, wojennym lub innego
rodzaju. Mauzolea przypominają
premierów, królów albo genialnych
odkrywców, natomiast ulice, aleje i
place noszą imiona malarzy,
muzyków, artystów...

Kiedy rzuca się spojrzenie na
historię, pośród jej cieni wznoszą się
świetlane postaci, które wywyższają
ludzkie serce. Niezwykli ludzie,
którzy, na przykład, spowodowali
postęp w nauce, od którego nie ma
odwrotu, jak Kopernik lub Newton;
badacze sumienia, którzy pozostawili
nam trwałe świadectwa głębi
ludzkiego serca, jak Augustyn z
Hippony czy Fiodor Dostojewski;
albo myśliciele religijni, którzy
pogłębili relację człowieka z Bogiem i
z jego otoczeniem: moralność, kult,
społeczeństwo. Znajdują się tam
również postaci, które wywoływały
zdziwienie i były prześladowane za
swoje nauki jak niektórzy prorocy
Starego Testamentu, a nawet



Sokrates w starożytnych Atenach.
Niemniej jednak wiara
chrześcijańska ma śmiałość mówić,
że jej Założyciel jest kimś
nieskończenie większym niż
zwykłym przywódcą religijnym. Jak
należy to rozumieć?

Dlaczego uczynił się równym
Bogu?

Jeżeli chcemy zrozumieć postać
Jezusa Chrystusa, przynajmniej w
taki sposób, w jaki On sam Siebie
przedstawi, i w taki sposób, w jaki
rozumiemy Go my, chrześcijanie, w
żadnym wypadku nie można
interpretować Jezusa Chrystusa
jedynie jako przywódcy religijnego,
który zakotwiczony w przeszłości,
wciąż naucza ze swojej katedry
historii na temat prawd
uniwersalnych jak miłość bliźniego
albo miłosierdzie w stosunku do
słabych. Chrystus jest Czymś więcej,
jest Kimś więcej. We wprowadzeniu



nas w tę tajemnicę może pomóc
konkretna historia, która wydarzyła
się niecałe sto lat temu, a której
bohaterkami są dwie kobiety: matka
i córka.

Edyta Stein była niemieckim
filozofem pochodzenia żydowskiego
z początków XX wieku. Cechowała
się niezwykłą inteligencją, szybko
zaczęła zajmować się działalnością
uniwersytecką i pracowała z jednym
z najwybitniejszych filozofów XX
wieku — Edmundem Husserlem.
Różne wydarzenia z jej życia, we
wspaniały sposób opowiedziane
przez nią samą[1], doprowadziły ją
najpierw do wiary chrześcijańskiej, a
następnie do klauzury Karmelu.
Umarła w obozie koncentracyjnym
Auschwitz w Oświęcimiu w sierpniu
1942 roku, oddając życie za naród
żydowski i za wiarę chrześcijańską.

Dzień przed wstąpieniem do
Karmelu poszła pożegnać się ze



swoją rodziną. Jej matka była
niezwykłą kobietą, Żydówką z
pochodzenia i z wiary, która z
zadziwiającym męstwem rozwinęła
drzewny interes i utrzymywała
rodzinę po przedwczesnej śmierci
męża. Sama nigdy nie została
chrześcijanką, co nastąpiło w
przypadku jej córek Róży i Edyty.
Niemniej jednak, nawet nie wierząc
w Jezusa Chrystusa, zrozumiała
centralny charakter Jego misji i Jego
niesłychane roszczenie.

«12 października był ostatnim
dniem, który [Edyta] spędziła w
swoim domu, dniem jej urodzin, a
równocześnie żydowskim świętem
namiotów. Edyta towarzyszyła swojej
matce do synagogi. Był to bardzo
niełatwy dzień dla obu kobiet.
„Dlaczego ją [wiarę chrześcijańską]
poznałaś? Nie chcę mówić niczego
przeciwko Niemu. Zapewne był
dobrym człowiekiem. Jednakże



dlaczego uczynił się Bogiem?” —
płakała jej matka»[2].

Zapewne był dobrym człowiekiem,
ale… dlaczego uczynił się Bogiem?
Bluźnierstwo albo prawda absolutna
— tak jawiła się postać Jezusa matce
Edyty Stein. Gdyby był tylko dobrym
człowiekiem, starożytnym mędrcem,
nauczycielem uniwersalnych
prawd..., ale uczynił się równym
Bogu. To stwierdzenie nie może ani
nie powinno pozostawiać obojętnym
nikogo, kto postanawia zbliżyć się,
używając jedynie rozumu, do postaci
Chrystusa. Jednakże, jak człowiek
może uczynić się równym Bogu?

Jezus Chrystus — prawdziwy Bóg i
prawdziwy człowiek

To stwierdzenie podkreśla ciągłość
całego Nowego Testamentu.
Ewangelia według Św. Mateusza
rozpoczyna się od ukazania poprzez
genealogię żydowskiego pochodzenia
Jezusa, Jego dziewiczych narodzin i



wypełnienia się w Nim wszystkich
obietnic: On odnawia naszą relację z
Bogiem. Przez Niego będziemy mogli
zwracać się do Boga z ufnością.
Ewangelia według Św. Łukasza pod
tym względem jest również wyraźna
i uznaje nie tylko żydowskie
pochodzenie Jezusa, ale Jego
kondycję syna Adama. Jezus jawi się
w ten sposób jako Zbawiciel
wszystkich ludzi. To jest Jego zamiar
i to jest wielkość, którą musimy
oznajmić naszym krewnym, kolegom
z pracy i sąsiadom: Jezus jest dla
wszystkich i ma niezwykle
indywidualną odpowiedź dla
każdego.

Ze swej strony Ewangelia Markowa
przedstawia już w swoich
pierwszych wersetach rewolucyjny
charakter wkroczenia Jezusa
Chrystusa w historię. Nadeszła Dobra
Nowina, która nie tylko jest słowem
(doktryna), ale również uczynkami
— uzdrowienia i gesty, wreszcie, jest



historią Boga w odniesieniu do ludzi
i historią ludzi w odniesieniu do
Boga. Wreszcie Ewangelia Janowa
jest najwyraźniejsza w tym rozwoju
Bóstwa Jezusa w Jego
człowieczeństwie i przedstawia
szczegóły Jego odwiecznego
pochodzenia, jak również Jego
Wcielenia w czasie.

Wszystkie Ewangelie kończą się
jednakowo: opowiadają o
niesprawiedliwej śmierci Jezusa
poprzez Jego bolesną Mękę i Krzyż,
przeżywanej z miłością i w duchu
odkupienia; opowiadają nam w
bardzo podobny sposób o
najdrobniejszych szczegółach
dotyczących Jego pogrzebu i
przedstawiają na różne sposoby
niesłychany i niewidziany dotąd fakt
— Jego zmartwychwstanie —
najbardziej wymowny dowód Jego
Bóstwa.



Chrześcijańska świadomość wierzy
— i mówią o tym wprost zarówno
Ewangelie, jak i Tradycja Kościoła —
że Ciało Jezusa nie spoczywa już w
grobie, tylko że zmartwychwstało do
nowego życia[3]. Dlatego autor Listu
do Hebrajczyków stwierdza
stanowczo, że Jezus «wczoraj i dziś,
ten sam także na wieki» (Hbr 13, 8),
ponieważ On żyje na zawsze i ma
nadzieję spotykać się z każdym
człowiekiem do końca czasów.

Pisma Świętego Pawła, razem z
innymi listami i Apokalipsą
uzupełniają Nowy Testament. Paweł
nie znał czasów Jezusa w Galilei, nie
był również na Kalwarii ani w
Wieczerniku po Jego
zmartwychwstaniu. Dlatego Święty
Paweł w pewnej mierze jest wzorcem
w naśladowaniu Jezusa dla tych
wszystkich, którzy, tak jak my, nie
kroczyliśmy z Chrystusem po Galilei i
Judei.



Kim jest Jezus dla Świętego Pawła?
Co oznaczał w jego życiu? Kluczem
do całej egzystencji Świętego Pawła
jest spotkanie z żywym Chrystusem;
w przypadku Świętego Pawła istnieje
przedtem — Szaweł — i potem —
Paweł. Spotkanie z Jezusem to
spotkanie z Kimś żywym, nie z
wykazem doktryny, zbiorem norm
moralnych lub ideologią społeczno-
polityczną. Paweł nie znalazł
religijnego mędrca, tylko spotkał się
z Tym, przez wzgląd na którego
uważa wszystko za śmieci (por. Flp 3,
8), z Tym, który «umiłował mnie i
samego siebie wydał za mnie» (Ga 2,
20), z Tym, który pozostał z nami
niezwykle blisko, żeby być
pokarmem życia (por. 1 Kor 11,
23-27).

Różnica między wiarą a niewiarą w
Jezusa Chrystusa nie polega tylko na
zrozumieniu każdego z Jego słów, ale
na uznaniu Jego Bóstwa i Jego
człowieczeństwa, na rzeczywistym



spotkaniu z Nim i na uznaniu Go za
naszą drogę, prawdę i życie (por. J
14, 6).

Centrum mojego życia

«Obecnie czymś normalnym jest
traktowanie Zbawiciela świata w
sposób lekceważący i
nierzeczywisty», nauczał Bł. John
Henry Newman, „jak gdyby był jakąś
ideą albo wyobrażeniem; mówienie o
Nim w sposób tak wąski i mało
pożyteczny, jak gdybyśmy znali tylko
Jego imię, chociaż w Piśmie mamy
obfite szczegóły Jego rzeczywistej
obecności pośród nas, Jego gestów,
słów, wydarzeń, na które możemy
skierować wzrok»[4]. Kaznodzieja
zwracał uwagę swoich słuchaczy z
pierwszej części XIX wieku na coś, co
jest szczególnie aktualne — na
rozważanie Chrystusa odległego,
martwego nawet dla samych
chrześcijan. W najlepszym



przypadku traktowanego jak zbiór
odwiecznych norm.

Dlatego jest czymś logicznym, aby
chrześcijanie pragnęli zrozumieć i
pomagali zrozumieć tym, którzy nie
wierzą — ale chcą zrozumieć —
centralne miejsce Jezusa w każdej
wierzącej głowie i sercu.

«Dopóki tego nie pojmiemy —
kończył Bł. Newman — dopóki nie
porzucimy mętnych stwierdzeń na
temat Jego miłości, Jego gotowości do
przyjmowania grzeszników, do
udzielania skruchy i pomocy
duchowej i tak dalej i nie zaczniemy
widzieć Go konkretnie wraz z Jego
rzeczywistymi słowami,
występującymi w Piśmie, nie
odniesiemy z Ewangelii tej korzyści,
którą nam ona oferuje. Co więcej, być
może nasza wiara zostanie narażona
na pewne niebezpieczeństwo,
ponieważ jeżeli myślenie o
Chrystusie jest tylko wytworem



naszego umysłu, należy się lękać, że
stopniowo wiara ta będzie wygasać,
ulegnie zepsuciu albo będzie
niepełna»[5].

Chrystus obecny dla każdego
chrześcijanina. Chrystus żywy. W ten
sam sposób wypowiadał się
gorącymi słowami Św. Josemaría,
odnosząc się do formacji młodych
ludzi: «Umieśćmy Chrystusa w
naszych sercach i w sercach dzieci.
Jaka szkoda! Przystępują do
sakramentów, ich zachowanie jest
czyste, uczą się, ale… ich Wiara jest
martwa. Jezus — nie mówią tego
ustami, mówią to brakiem żarliwości
w ich postępowaniu — Jezus żył XX
wieków temu… Żył? Iesus Christus
heri, et hodie: ipse et in saecula; Jezus
Chrystus wczoraj i dziś, ten sam
także na wieki (Hebr. XIII, 8). Jezus
Chrystus żyje w ciele jak moje, ale
przebóstwionym, z sercem z ciała jak
moje. Scio enim quod Redemptor
meus vivit, Lecz ja wiem: Wybawca



mój żyje (Iob XIX, 25). Mój
Odkupiciel, mój Przyjaciel, mój
Ojciec, mój Król, mój Bóg, moja
Miłość żyje! Troszczy się o mnie.
Kocha mnie bardziej niż ta
błogosławiona kobieta — moja matka
— która wydała mnie na ten świat
(…)»[6].

Chrystus narodził się w Betlejem,
dorastał w Nazarecie, przepowiadał
w Galilei i Judei i ujrzał śmierć w
Jerozolimie. Chrystus powstał z
martwych i żyje na zawsze. Dlatego
pierwsi chrześcijanie zmienili dzień
świąteczny na niedzielę,
zdystansowali się od świątyni i
zwyczajów żydowskich, które tak
miłowali, i narażali swoje życie do
tego stopnia, że wielu z nich
osiągnęło gwałtowny i bolesny
koniec. Chrystus był zawsze z nimi,
czyniąc ze swojej egzystencji życie
oparte na miłości.



Chrystus obecny w każdym
człowieku

Elie Wiesel, laureat pokojowej
nagrody Nobla z 1986, został
uwięziony — kiedy był jeszcze
nastolatkiem — w obozie
koncentracyjnym podczas drugiej
wojny światowej. Tam przeżył pewne
doświadczenie, które naznaczyło go
na całe życie: jakieś dziecko zostało
powieszone w obozie. Kiedy toczyła
się walka między życiem a śmiercią,
jakiś głos zakrzyknął: Gdzie jest Bóg?
Elie w tym momencie usłyszał w
sobie: «Gdzie jest? Jest tutaj.
Powieszony na szubienicy!»

Elie Wiesel nie był katolikiem ani
chrześcijaninem. Niemniej jednak,
umiał usłyszeć w sobie głos Boga.
Kiedy ktoś jest niewinny, może
zrozumieć solidarność Boga z
każdym z ludzi. Być może dzisiaj i
zawsze istnieje skłonność do
obwiniania Boga za nasze złe czyny



— dlaczego pozwolił, żeby mi się to
przydarzyło? — ale niewinne dusze
zrozumiały, że w jakiś sposób Bóg
cierpi z każdym człowiekiem. Bóg
jest z każdą duszą, która cierpi.

My, wierzący, mamy poza tym
znajomość ewangelicznych słów. U
Świętego Mateusza odnajdujemy, jak
Jezus wprost stwierdza to, co Wiesel i
tak wielu innych przeczuwało. Jezus
Chrystus utożsamia się ze
spragnionymi i głodnymi, z
pielgrzymami i z przybyszami, z
tymi, którzy przechodzą trudności
(por. Mt 25). Stwierdza, że kiedy
przyodziewamy nagiego,
przyodziewamy Jego samego; kiedy
karmimy głodnego, czynimy to Jemu
samemu; kiedy dajemy do picia
szklankę wody spragnionemu,
zasługujemy na życie wieczne,
dlatego że to Jemu samemu służymy.

Jezus Chrystus pozostaje w historii
jako prawdziwy Bóg, ale również



jako prawdziwy człowiek. Nie
porzuca ani nigdy nie porzuci
człowieczeństwa, które przyjął w
Maryi. Z tej przyczyny Jezus jest w
tajemniczy sposób zjednoczony ze
swoimi braćmi — ludźmi — bardzo
szczególnie zaś z tym, kto cierpi na
ciele i na duszy.

Z tego przekonania rodzi się i tryska
cały duch miłości, którym z
upodobaniem próbują żyć
chrześcijanie: uznać w bliźnim
Chrystusa i praktykować w stosunku
do niego miłość, jak gdyby chodziło o
samego Chrystusa. Z tej pewności
rodzi się troska wierzących o
najbardziej potrzebujących, którzy
zawsze w konieczny sposób będą
zajmować uprzywilejowane miejsce
w sercu Kościoła.

Maryja — Dziewica i Matka

Głęboko zjednoczona z tajemnicą
Chrystusa — Boga i człowieka — jest
tajemnica Maryi — Dziewicy i Matki.



Być może dzisiaj jest szczególnie
trudno zrozumieć Maryję, ponieważ
określają Ją dwa aspekty, które
obecnie są odrzucane w wielu
środowiskach: dziewictwo i
macierzyństwo.

Wiara chrześcijan wyznaje, że
Najświętsza Maryja Panna poczęła
Jezusa w dziewictwie. Oczywiście
chodzi o stwierdzenie wiary, które
ma podstawę w tekstach
ewangelicznych. Święty Mateusz
mówi wprost, że poczęcie Jezusa było
dziełem Ducha Świętego w łonie
Maryi. Święty Łukasz stwierdza
wyraźnie tę tajemnicę w
zwiastowaniu Gabriela, natomiast
Święty Jan stwierdza, że Słowo stało
się ciałem nie poprzez ludzkie,
zwyczajne rodzicielstwo. Z drugiej
strony Kościół niezmiennie stwierdza
dziewicze narodziny Jezusa.

Wreszcie Maryja jest również matką,
matką Jezusa — prawdziwego Boga i



prawdziwego Człowieka. Głęboka
jedność Jezusa z każdym
człowiekiem, jak również wyraźne
polecenie, które wydał swojej Matce
z Krzyża, wiąże Maryję Dziewicę z
każdym wierzącym w charakterze
jego matki. W godzinie śmierci Jezus
powierzył swoją Matkę Apostołowi
Janowi i powierzył Jana swojej Matce
(por. J 19, 26-27). W ten sposób, jak
rozumie Kościół, Jezus ogłosił Maryję
matką wszystkich ludzi i powierzył
ludziom strzeżenie centralnej postaci
Maryi, żeby karmić wiarę narodów.
Pobożność maryjna nie jest
opcjonalna albo dodatkowa,
ponieważ spotkanie z Jezusem to
przyjęcie Maryi jako matki,
natomiast spotkanie z Maryją to
bycie prowadzonym po raz kolejny
do głębokiego miłosierdzia Serca
Jezusa, ponieważ «do Jezusa zawsze
idzie się i „powraca” poprzez
Maryję»[7].

Fulgencio Espa



Tłum. Bronisław Jakubowski

Bibliografia

- Katechizm Kościoła Katolickiego,
484-570, 720-726 i 963-975.

- Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego, 85-94.

- Temat 9. Wcielenie, w: Zgłębiać
wiarę; Kurs doktryny .

- II Sobór Watykański, Konstytucja
dogmatyczna Lumen Gentium, 55-66.

- Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris
Mater, (25 marca 1987 r.), 8.

- Benedykt XVI-Józef Ratzinger, Jezus
z Nazaretu. Część I Od Chrztu w
Jordanie do Przemienienia, tłum.
Wiesław Szymona OP, Wydawnictwo
M, Kraków 2011 (Wstęp i rozdz. 10).

- Newman J. H., Kazania: wybór,
tłum. Klara Nawratilowa,

https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/temat-9-wcielenie/


Wydawnictwo Marek Derewiecki,
Kęty 2017.

- Św. Teresa Benedykta od Krzyża–
Edyta Stein, Dzieje pewnej rodziny
żydowskiej oraz inne zapiski
autobiograficzne, tłum. Immakulata
I. Adamska OCD, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 2005.

- Bastero de Elizalde J. L., María,
Madre del Redentor, 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

- Ocáriz F. – L. F. Mateo Seco – J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

- Ponce Cuéllar M., María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, 2ª ed.,
Herder, Barcelona 2001.

[1] Por. Św. Teresa Benedykta od
Krzyża–Edyta Stein, Dzieje pewnej



rodziny żydowskiej oraz inne zapiski
autobiograficzne, tłum. Immakulata
I. Adamska OCD, Wydawnictwo
Karmelitów Bosych, Kraków 2005.

[2] Por. Biografia Św. Teresy
Benedykty od Krzyża–Edyty Stein,
opracowana z okazji jej kanonizacji
11 października 1998 r.,
opublikowana na www.vatican.va.

[3] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 638 i nn.

[4] J. H. Newman, Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009, str. 137.

[5] Tamże, str. 137. Następnie dodaje:
«Jeżeli postrzegamy Chrystusa jako
objawionego w Ewangeliach —
Chrystusa, który tam istnieje, poza
naszą wyobraźnią — i widzimy, że
jest to istota, która naprawdę żyje,
która rzeczywiście żyła na ziemi jak
każdy z nas, na koniec uwierzymy w
Niego z pełnym przekonaniem,



ufnością i w pełni, w sposób tak
niezniszczalny jak wiara w nasze
własne zmysły. Dla chrześcijanina
nie jest możliwe rozważanie
Ewangelii bez odczuwania, poza
wszelkimi wątpliwościami, że
podmiotem całej Ewangelii jest Bóg».

[6] Św. Josemaría, Instrukcja z 9
stycznia 1935 r., 248, cytowane w: 
Camino. Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2002, str. 732.

[7] Św. Josemaría, Droga, 495.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jeden-z-naszych-wcielenie/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jeden-z-naszych-wcielenie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jeden-z-naszych-wcielenie/

	Jeden z naszych: Wcielenie

