opusdei.org

Jaka droge wybrac?
(I11)

»W jaki sposéb odkrywa sie u
siebie samego 1 proponuje
komus innemu szczegdlne
powolanie?” W ramach
przygotowania do Synodu
Biskupow oddajemy trzeci
odcinek z drugiego cyklu
tekstow o powotaniu.

02-04-2018

Przedstawianie powolania

6. Jezeli zycie jest powolaniem i
chrzescijanstwo rozumie sie jako



wezwanie Boga do czlowieka, zeby
zaprosic go do przyjazni i wspolnoty
z Bogiem, cala praca apostolska
powinna by¢ przesycona glebokim
sensem powotania. Gloszenie
Ewangelii to gloszenie Bozego
wezwania kazdej osobie. Dlatego
zaklada sie, ze wszystko, co zostanie
powiedziane w tej czesci, polega na
nauczeniu sie przedstawiania
chrzescijariskiego zycia — ze
wszystkimi jego wyzwaniami 1
wymogami — jako odpowiedzi Bogu,
ktory nas mituje i wzywa, Odpowiedzi
Komus, dla kogo jesteSmy istotni i kto
sie z nami liczy. Wzbudzenie tej
Swiadomosci w osobach, ktore
zblizaja sie do pracy Dziela, posiada
sile, ktorej znaczenie trudno
przecenic:

«Jezeli czlowiek jest Swiadomy, ze
zostal stworzony przez Boga, ktory
go powolal, a zatem, ze z samej swej
istoty jest stworzeniem powotanym,
jezeli widzi rozne sytuacje ze



swojego zycia jako formy, w ktorych
to wezwanie staje sie pilne i swoje
wlasne ludzkie postepowanie widzi
jako odpowiedzi na takie wezwanie,
wowczas glebia jego osoby bedzie
stawac sie coraz bardziej
zdecydowana, pewna i wolna, jego
istota za§ — bogatsza i bardziej pelna
wiecznosci»[1].

Z drugiej strony przez samo nasze
zycie w charakterze apostolow kazda
osoba zblizajaca sie do nas, powinna
czuc sie powolana przez Bozg Milosc
do peinego zycia, zycia w komunii z
Nim i do troski o dusze, przynaglana
do przeobrazania Swiata silg milosci
— od matlego Swiata swoich
osobistych relacji az do Swiata
wielkich decyzji.

Czesto przedstawia sie
duszpasterstwo powotaniowe jako
zaproszenie do nasladowania
Chrystusa, ktore, na przykilad,
pojawia sie i jest wielokrotnie



zalecane w Ewangelii. Pierwsza
rzeczg jest obudzenie w kazdym
poczucia powolania, ktére
odpowiada chrzescijaiiskiemu zyciu.
I tak, powolanie rozumiane jako
szczegOlne wezwanie do okreslonej
drogi oddania Bogu jest, w pewnym
sensie, zwienczeniem duchowego
postepu, ktdry rozpoczyna sie wraz z
odkryciem wezwania Boga do
przyjazni z Nim. I tak,
duszpasterstwo powotaniowe to nie
jakis dzial pracy apostolskiej, ale cos,
co powinno ja catkowicie
przenikac[2].

7. Bedziemy teraz mowic o
duszpasterstwie powolaniowym,
skupiajac sie na tych powotaniach do
peinego oddania Panu, ktore niosa ze
soba szczegolng droge. Pierwsza
rzeczy, ktorg kazdy powinien
realizowad, jest modlitwa, proszenie
Boga, aby udzielil wielu osobom daru
powolania, pelnego oddania misji
apostolskiej: «Zniwo wprawdzie



wielkie, ale robotnikdw mato. Proscie
Pana zniwa, zeby wyprawit
robotnikow na swoje zniwo» (Mt 9,
37-38). Jako owoc tej troski Pawel VI
ustanowil w Kosciele Swiatowy
Dzien Modlitw o Powotania. Obok
modlitwy konieczna jest rowniez
«chrzescijanska pokuta»[3].

Kazdy moze w swoim Srodowisku
wspierac te sama modlitwe i pokute
(czyli to nagabywanie «Pana zniwa»)
u 0s0b w kazdym wieku i kazdego
stanu, rozpoczynajac od 0jcow i
matek rodzin, poprzez dziadkow
(ktorzy czasami maja pogodniejsza
wizje zycia) i konczac na samych
milodych. To jest juz autentyczne
duszpasterstwo powotaniowe.
Istotnie, mowigc konkretnie o
kaptanstwie, II Sobor Watykanski
przypomnial, ze «obowigzek
budzenia powolan cigzy na calej
spotecznosci chrzescijanskiej, ktora
winna speiniac go przede wszystkim
przez zycie w pelni chrzescijanskie.



Najwiecej przystugi oddaja w tym
rodziny, ktdre jesli ozywione sa
duchem wiary, mitosci i poboznosci,
staja sie jakby pierwszym
seminarium, podobnie tez parafie, w
ktorych bujnym zyciu religijnym
uczestniczg mlodziency»[4].

8. Obok modlitwy trzeba glosié
Ewangelie powolania, proponujac
konkretng droge okreslonej osobie.
W zwigzku z tym Ojciec mowil nam o
swoim pragnieniu sprawienia, «aby
ta refleksja przynaglita nas do tego,
by z taska Boza i wolng oraz hojna
odpowiedzig 0sob, bylo wiele
powolan — tyle, ile pragnie Bog —
Numerariuszy, Przylaczonych,
Supernumerariuszy oraz kaptanow
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza»[5]. W kazdej
osobie rozmilowanej w Chrystusie,
kiedy oglada panorame otwierajaca
sie przed jej oczami, rodzi sie
pragnienie, «aby nie$¢ radosc
Ewangelii wielu duszom, i by wiele



0s0b poczulo sie pociggnietych
przez Jezusa Chrystusa»[6].

Zapraszanie innych osob do
powaznego wziecia pod uwage
mozliwosci oddania calego zycia
Panu nie oznacza zadnej
nieuprawnionej ingerencji, jezeli
tylko odbywa sie¢ we wilasciwy
sposob. Sam Jezus Chrystus
porownat Krolestwo Boze do wielkiej
uczty przygotowanej przez Boga. Bog
chce, zeby w tej uczcie uczestniczyli
wszyscy ludzie, wlgcznie z tymi,
ktorzy na poczatku nie wydawali sie
zaproszeni (Lk 14, 15-24). To
zaproszenie nabiera konkretnych
wymiarow w koniecznosci
zaproponowania wielu duszom
wielkosci zycia w stuzbie Bogu i Jego
Kosciolowi. Istotnie, zwykle Bog liczy
na zewnetrzne zaproszenie, zeby Jego
glos zostal ustyszany w sercu
czlowieka:



«Powolanie jest wezwaniem. Jest to
najwieksza wolnos¢, wystawiona na
probe, by¢ moze najtrudniejszg, ale
bez watpienia najpiekniejszg. Jest to
glos, ktory ma podwojny jezyk:
wewnetrzny, milczacy, w glebi serca,
ale wyrazny i jezeli autentyczny, nie
dajacy sie pomyli¢ z niczym innym —
jezyk Pana, ktéry mowi przez Ducha
Swietego. Oraz drugi — zewnetrzny,
badajacy, wychowujacy, ktory daje
pewnosc¢ [rassicurante], nigdy
przypadkowy [contingente], zawsze
dobry i macierzynski — jezyk
Pasterza, mistrza duchowego.

Jest to glos, ktory mowi:
»Przyjdzcie!”i ktory sptywa niczym
profetyczny wiatr, na glowy
mezczyzn, rowniez mezczyzn z tego
pokolenia, tak pelnego zgietku
wspolczesnego zycia, Zze, mozna by
powiedzied, gluchego i niezdatnego
do pochwycenia ukrytego i
dramatycznego znaczenia, ale tak nie
jest. Jest ktos, kto stucha»[7].



Bog bierze zatem pod uwage glos
ludzi, zeby dotykac serc.
Rzeczywiscie w odkrywaniu
wlasnego powoltania zwyklo sie
Iaczy¢ aspekt wewnetrzny, mniej lub
bardziej Swiadomy, oraz zewnetrzny,
nalezacy do Kosciola, ktéry wzywa i/
lub rozeznaje zdatnos¢. Nie nalezy
zamienia¢ powolania w zjawisko tak
wewnetrzne (albo tak romantyczne),
Ze zatraca sie ten drugi aspekt.
Swiety Augustyn nawrdcil sie na
drodze wewnetrznej, ale zostatl
kaplanem, dlatego ze go o to
poproszono. W wezwaniu do
kaptanstwa niektorych sposrod
pierwszych cztonkow Opus Dei
glowna role odegralo zewnetrzne
wezwanie, ktore jednakze umieli
uczyni¢ wilasnym, odkrywajac w nim
wezwanie Boga. W roznym stopniu i
na rozne sposoby w powotlaniach
Kosciola wiaze sie aspekt
wewnetrzny osoby (zawsze wolnej)
oraz aspekt zewnetrzny wezwania
albo potwierdzenia powolania. Poza



tym w glebi zawsze lezy dzialanie
Boga, ktéremu chce si¢ podobac i
stuzyc.

9. Wezwanie zewnetrzne, ktdre
dokonuje sie w odpowiedzialny
sposob wobec tych, ktérzy posiadaja
odpowiednie warunki, w kazdym
przypadku jest zaproszeniem,
propozycja. Czesto polega na
«otwieraniu nowego horyzontu»
przed tym, o kim sgdzimy, ze moze to
zrozumiec i tego zapragnac[8]. Nie
mozna nikogo zmuszac do
nasladowania jakiej$ osoby, chocby
byt to sam Bag, 1 dlatego
nasladowanie nie powinno w
zadnym razie by¢ ukazywane z
zewnatrz jako obowiqgzek. Jak
powiedziano wyzej, serce porusza sie
naprzod nie przy pomocy
szturchancow. W rzeczywistosci dazy
do pelni, ktéra moga nasycic tylko
«rzeczy wielkie» i to one sg dla niego
szczegoOlnie pociagajace.



Mistrzowska droga stuzaca do tego,
zeby dusza zdecydowala sie podazac
za ideatem i odpowiedziec na
wezwanie Chrystusa, nie jest
przymus, tylko szacunek dla tegoz
ideatu — dla Milosci, ktora ma sie
przed sobg. Jako nadmiernie obfita,
niezmierna, niespodziewana
odpowiedz na pragnienia, jakie ta
dusza nosi w sercu, a w zwigzku z
tym jako droga peini. To jest dobry
SposoOb przedstawiania i
proponowania powotania. Jak pisat
Sw. Ignacy Antiochenski,
«chrzescijanstwo nie jest dzietem
perswazji, lecz wielkos$ci»[9].
Wystarczy zaproponowac je w calej
jego wielkos$ci i wspanialosci, stowem
1 wlasnym zyciem, zeby przyciaggneto
dusze swoja wlasng silg, jezeli tylko
dusza zgodzi sie, zeby Chrystus
zwrocit sie do niej i Zeby na nia
patrzyt (cfr. Mk 10, 21). To wiasnie w
tym znaczeniu Papiez Franciszek
napisal, ze «Koscidl nie rosnie przez
prozelityzm, ale ,przez



przycigganie”»[10]. On sam,
zwracajac sie do uczestnikow
Miedzynarodowego Kongresu
Duszpasterstwa Powolaniowego,
powiedziak:

«Nie bdjcie sie glosi¢ Ewangelii,
spotykac sie z mtodymi ludzmi i
ukierunkowywac ich zycie. I nie
badzcie onieSmieleni w
proponowaniu im drogi zycia
kaplanskiego, pokazujcie zwlaszcza
waszym radosnym $swiadectwem, ze
wspaniale jest pgjsc¢ za Panem i Jemu
oddac zycie na zawsze. A — jako
fundament tej dziatalnosci —
pamietajcie zawsze o tym, by
powierzac sie Panu, proszac Go o
nowych robotnikow do Jego zZniwa i
wspierajac inicjatywy modlitwy o
powotlania»[11].

Obok tych «rzeczy wielkichy,
poruszajacych serce Apostotow,
ktorzy oddali swoje zycie Bogu, nic
nie ma tak wielkiej sily przyciggania



jak doSwiadczenie szczerej i
bezinteresownej mitosci. Cos, czego
we wspoélczesnym spoteczenstwie
wielu doswiadczylo niezmiernie
rzadko i co dlatego ma wielka
niszczaca site. Oczywiscie, nie jest to
kwestia taktyki, ale chodzi o «uczenie
sie stylu Jezusa, ktory przechodzi
przez miejsca zycia codziennego,
zatrzymuje sie, bez pospiechu i,
patrzac na braci z milosierdziem,
prowadzi ich na spotkanie z Bogiem
Ojcemn»[12].

Ci, ktorzy wiedza, Ze sa apostolami,
umieja tak jak Jezus zblizac sie do
kazdego czlowieka z wielkim sercem,
zatrzymujac sie u jego boku i
poswiecajac mu tyle czasu, ile trzeba.
W Swiecie, w ktorym zyjemy, nie jest
fatwo tak zycC. Czesto mozemy stac sie
ludzmi, ktorzy sg «ogarnieci
pospiechem, nadmiernie troszczacy
sie o to, co trzeba zrobi¢, tak iz grozi
im, Ze popadng w prozny aktywizm
organizacyjny i nie potrafia



zatrzymac sie, aby spotkac osoby».
Niemniej jednak, przyda sie nam
miec na uwadze przyklad Jezusa,
ktory «zatrzymuje sie i spotyka
wzrokiem z drugim, bez pospiechu.
To powoduje, ze Jego powolanie jest
atrakcyjne i fascynujace»[13].

Jako przyklad wcielenia tego stylu
Jezusa mamy zycie Sw. Josemarii i
tak wielu wiernych Opus Deli, ktorzy
nas poprzedzili. Jest wiecej niz
znane, jak nasz Zalozyciel rozumiat
stowa compelle intrare z
przypowiesci:

Nie jest jak szturchaniec, tylko jak
obfitosc¢ swiatla, doktryny;
duchowy bodziec waszej modlitwy
i waszej pracy, ktora jest
autentycznym swiadectwem
doktryny; wielka liczba poswiecen,
kiedy umiecie ofiarowac usmiech,
ktory pojawia sie na waszych
ustach, poniewaz jestescie dziecmi
Bozymi (...). Dodajcie do tego



wszystkiego wasz wdziek i wasz
ludzki, sympatyczny charakter i
otrzymamy tresc¢ compelle
intrare[14].

Biografia Sw. Josemarii, a zwlaszcza
studia, ktore pojawily sie na temat
pierwszych lat pracy Dziela, ukazuja,
do jakiego stopnia jego slowa
odzwierciedlajg przezyte
doswiadczenie.

10. Fundamentem kazdego
apostolskiego zadania jest modlitwa i
praca w winnicy Panskiej odbywa sie
reka w reke z modlitwa. To Bog
przynagla nas do cigglego czuwania,
poniewaz pozostawil swoje talenty w
naszych rekach, nie znamy za$ czasu,
w jakim powinny one przyniesc¢
owoce (cfr. Mt 25, 14-30). Logicznie
rzecz biorac, nie chodzi o pospiech,
zeby uzyskac owoce, poniewaz te sg
zawsze darem Boga i nadejda w
swoim czasie. Jest to raczej poSpiech
rodzacy sie z samego spotkania z



Panem i prowadzgcy nas do
angazowania wszystkiego, co zalezy
od nas, zeby te owoce sie pojawily:
Chrystus nas przynagla. Kazdy z
was ma by¢ nie tylko apostotem,
lecz apostotem apostotow, ktory
pociqggnie za sobq innych i pobudzi
ich do ukazywania Jezusa[15]. To
przynaglenie, zrodzone z Mitosci,
ktora kazala samemu Panu
zakrzyknac: «Przyszediem rzucic
ogien na ziemie i jakze bardzo
pragne, zeby on juz zaptonal. Chrzest
mam przyjac i jakiej doznaje udreki,
az sie to stanie» (L.k 12, 49-50). Sama
ta MiloS¢ przynaglala Apostolow:
«Albowiem mito$¢ Chrystusa
przynagla nas» (2 Kor 5, 14). Jest to
idea powtarzajaca sie w Biblii:
«Przestanie Dobrej Nowiny, ktore
zostalo nam powierzone, jest pilne,
my rowniez musimy biec jak
zwiastun po gorach [1z 52, 7], bo
swiat nie moze czekaé, ludzkos¢
czuje gldd i pragnienie



sprawiedliwosci, prawdy i
pokoju»[16].

W tym kontekscie nalezy rozumie¢
prace dyrektorow — zagadnienie
stuzby i mitosci[17] — zeby
zachecac do pracy i czuwac nad
skutecznymi srodkami, ktore stosuje
sie, zeby praca przynosita wzrost. W
rzeczywistosci to zagadnienie jest
czesciag szerszego zadania: wysitku,
zebySmy wszyscy w Dziele
intensywnie przezywali apostolstwo
i zebySmy nie zapominali, ze jest ono
czescig samej naszej tozsamosci: «nie
zajmujemy sie apostolstwem, lecz
jesteSmy apostotami!»[18]. W
rzeczywistosci wszyscy w Dziele
doswiadczamy tego przynaglenia
zarowno jesli chodzi o wlasna
swietosc, jak i o misje przyblizania
wielu dusz do Chrystusa[19]. Owa
praca dyrektoréw jest przejawem
milosci wlasciwej dla tych, ktérzy
maja jakiekolwiek zadanie rzgdzenia
w Kosciele. Uczestnictwo w misji



Dobrego Pasterza, jakie zaklada ich
stanowisko, prowadzi dyrektorow do
usychania z mitosci do innych[20].
Pomaga kazdemu z nich w
zachowywaniu impulsu, ktory jest
wilasciwy dla jego powotlania i
sprawia, ze kazdy wciaz robi to, co
do niego nalezy, jesli chodzi o troske
o0 zycie modlitewne, osobista
przyjazn z tymi, ktorych ma obok
siebie, 0 wzrastanie w cnotach,
nadziejach zawodowych, o staranie o
uswiecenie pracy i trud apostolski,
ktory konkretyzuje sie rowniez w
opiece nad powierzonymi mu
zadaniami apostolskimi[21].
Ostatecznie, chodzi o utrzymywanie
przy zyciu owej walki, ktora jest
synonimem Milosci[22].

Na plaszczyznie teoretycznej, aby
mowic o czyims powotaniu,
wystarczy niewiele. Istota ludzka jest
powolana przez Boga; Ko$cio! jest
wezwaniem do wszystkich, aby
odnalez¢ Boga poprzez Jego Syna.



Wszystkie instytucje Kosciola
powotuja ludzi, zeby moc wypeinic
swoja misje. Nie trzeba wiecej teorii
niz te trzy linijki na temat powolania,
zeby zaproponowac je temu, kto
wydawalby sie do tego odpowiedni.
Jedyna rzecza, ktorej brakuje, jest,
zeby powotlani czuli sie pociggnieci i
widzieli w tym wezwaniu szanse
stuzby Panu i spelnienia pragnienia
peini, ktora zajmuje ich serce. On nie
przestaje wzywac kazdego. Dlatego
jezeli w pracy, ktdra realizujemy,
powolania pojawiajq sie z
opoOznieniem, nie powinnismy tracic¢
nadprzyrodzonej perspektywy.
Przeciwnie — by¢ moze jest to
chwila, w ktdrej nalezy odnowic
naszg wiare. ROwniez moze to by¢
okazja, zeby zadac sobie pytanie, czy
w naszym oddaniu jest cos, co nie
jest autentyczne, co nie wciela
radosci wiasciwej Ewangelii oraz
tym, ktorzy oddali sie MiloSci pisanej
wielka literg. Czasami ponosimy
ryzyko nadawania wiekszej wagi



argumentom, ktore podajemy,
spotkaniom i rozmowom w ramach
kierownictwa duchowego, niz temu,
czym Zyjemy. Natomiast, jesli chodzi
0 przyblizenie do Jezusa wielu 0sob i
sprawienie, zeby zdecydowatly sie
oddac¢ Mu cate serce, by¢ moze nic
nie bedzie mialo takiej sily jak owo
«Chodz i zobacz!» z Ewangelii (] 1,
46).

Lucas Buch i Javier Herrero.
Tlumaczy! Bronistaw Jakubowski

Cigg dalszy

[1] R. Guardini, La sabiduria de los
Salmos, Desclée De Brouwer, Bilbao
2014, Komentarz do psalmu 113
(114-115).

[2] «Wyznaje wam, ze zawsze troche
obawiam sie uzywac pewnych


https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-iv/

powszechnych wyrazen z naszego
jezyka koscielnego: «duszpasterstwo
powolaniowe» mogloby przywodzié¢
na mysl jeden z wielu sektorow
dzialalnosci koscielnej, jakis urzad
kurii czy moze wypracowanie
jakiegos projektu. Nie méwie, ze to
nie jest wazne, lecz jest ono czyms
znacznie wiecej: duszpasterstwo
powolaniowe jest spotkaniem z
Panem! Kiedy przyjmujemy
Chrystusa, przezywamy decydujace
spotkanie, ktore rzuca Swiatlo na
nasze istnienie, wydobywa nas z
clasnoty naszego malego Swiata i
sprawia, ze stajemy sie uczniami
zakochanymi w Nauczycielu»,
Franciszek, Przemowienie, 21
pazdziernika 2016 r., dostepne w
jezyku wloskim na www.vatican.va.

[3] IT Sobor Watykanski, Dekret
Optatam totius, 28 pazdziernika 1965
r., 2.


https://www.vatican.va

[4] Idem; cfr. IT Sobdr Watykanski,
Dekret Presbyterorum Ordinis, 7
grudnia 1965 r., 11.

[5] Mons. F. Ocariz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 9.

[6] Idem.

[7] BL. Pawel VI, Aniot Panski, 20
kwietnia 1969 r., dostepne w jezyku
wloskim na: www.vatican.va

[8] Te akapity sa wziete, z drobnymi
zmianami, z dokumentu Corazon de
sacerdote, Textos para las
convivencias de sacerdotes [Serce
kaptana, teksty na spotkania
kaplanskie] 2016, Sesja IV: «Llegar al
fondo en la predicacion» [Dotrzec do
glebi w przepowiadaniu].

[9] Sw. Ignacy Antiochenski, List do
Rzymian: «Non suasionis opus, sed
magnitudinis est christianismus,
quando odio habetur a mundo».


https://www.vatican.va

[10] Papiez Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24
listopada 2013 r., 14. Cfr. F. Ocariz,
Evangelizacion, atraccion y
proselitismo, «<PATH» 13 (2014)
429-438 (dostepne na
www.almudi.org) albo obszerniejszy
tekst tegoz autora, Evangelizacion,
proselitismo y ecumenismo, «Scripta
Theologica» 38 (2006/2) 617-636.

[11] Franciszek, Przemowienie, 21
pazdziernika 2016 r., dostepne w
jezyku wloskim na: www.vatican.va

[12] Idem. Z drugiej strony vid. infra,
Sesja IV, 1-3.

[13] Franciszek, Przemowienie, 21
pazdziernika 2016 r.

[14] Sw. Josemaria, List z 24
pazdziernika 1942 r., 9.

[15] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 147.


https://www.almudi.org
https://www.vatican.va

[16] Papiez Franciszek, Audiencja
0golna, 14 grudnia 2016 r.

[17] A. Vazquez de Prada, Zatozyciel
Opus Dei, t. 3: Boze drogi na ziemi,
thum. Pawel Skibinski, Wydawnictwo
M-Ksiegarnia Sw. Jacka, Krakow-
Katowice 2006 , rozdzial XIX:
»Jjednosc Dziela”.

[18] Mons. F. Ocariz, List pasterski,
14 lutego 2017 r., 9.

[19] Niech za przykiad postuzy ten
krétki punkt z rozwazan Sw.
Josemarii: Skoro Bog nazwat cie
sprzyjacielem”, powinienes
odpowiedziec na to wezwanie,
powinienes iS¢ szybkim krokiem, z
nalezytym pospiechem — w Bozym
tempie! W przeciwnym razie
narazasz sie na to, ze
pozostaniesz zwyktym
widzem,Bruzda, 629.

[20] A. Vazquez de Prada, Zatozyciel
Opus Dei, t. 3: BozZe drogi na ziemi,



thum. Pawel Skibinski, Wydawnictwo
M-Ksiegarnia Sw. Jacka, Krakow-
Katowice 2006 , rozdzial XIX:
»Jjednosc Dziela”.

[21] ROwnoczesnie nie tracg z pola
widzenia faktu, ze, jak powtarzal Sw.
Josemaria i tyle razy podkreslal
Ojciec, zasadnicze apostolstwo
wiernych Opus Dei to
apostolowanieswiadectwem swego
Zycia i swego stowa, w codziennym
obcowaniu ze swoimi przyjaciotmi
i towarzyszami pracy zawodowej.
Wszyscy maja obowigzek wciela¢ w
zycie to, co podkreslal nasz Ojciec,
stwierdzajac, ze Dzielo jest
organizacjq zdezorganizowang, to
znaczy, daje sie pierwszenstwo
duchowi nad organizacjq, ze zycia
czlonkow nie zamyka sie w
gorsecie hasel, planow i zebran.
Kazdy z nich jest wolny, potqgczony
Z innymi wspolnym duchem i
wspolnym pragnieniem swietosci i
apostolstwa i stara sie uswiecic¢



swoje wlasne zZycie, Sw. Josemaria,
Rozmowy z pratatem Escriva, 63,;
poprzedni cytat, Ibidem, 31.

[22] Coraz silniej odczuwatles pilng
potrzebe, idee fix zostania
swietym; i przystqgpites do
codziennej walki bez wahania,
przekonany, Ze musisz odwaznie
zerwac z wszelkimi objawami
ulegania wygodnictwu.

Potem, kiedy w modlitwie
rozmawiates z Panem,
zrozumiates jasniej, ze walka jest
synonimem Mitosci, i prosites Go o
wiekszq Mitosc, bez strachu przed
walkgq, ktora cie czeka, poniewaz
bedziesz walczyc dla Niego, z Nim i
w Nim, Sw. Josemaria, Bruzda, 158.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-


https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/

pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/
(06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/

	Jaką drogę wybrać? (III)
	Przedstawianie powołania


