
opusdei.org

Jaką drogę wybrać?
(III)

„W jaki sposób odkrywa się u
siebie samego i proponuje
komuś innemu szczególne
powołanie?” W ramach
przygotowania do Synodu
Biskupów oddajemy trzeci
odcinek z drugiego cyklu
tekstów o powołaniu.

02-04-2018

Przedstawianie powołania

6. Jeżeli życie jest powołaniem i
chrześcijaństwo rozumie się jako



wezwanie Boga do człowieka, żeby
zaprosić go do przyjaźni i wspólnoty
z Bogiem, cała praca apostolska
powinna być przesycona głębokim
sensem powołania. Głoszenie
Ewangelii to głoszenie Bożego
wezwania każdej osobie. Dlatego
zakłada się, że wszystko, co zostanie
powiedziane w tej części, polega na
nauczeniu się przedstawiania
chrześcijańskiego życia — ze
wszystkimi jego wyzwaniami i
wymogami — jako odpowiedzi Bogu,
który nas miłuje i wzywa, Odpowiedzi
Komuś, dla kogo jesteśmy istotni i kto
się z nami liczy. Wzbudzenie tej
świadomości w osobach, które
zbliżają się do pracy Dzieła, posiada
siłę, której znaczenie trudno
przecenić:

«Jeżeli człowiek jest świadomy, że
został stworzony przez Boga, który
go powołał, a zatem, że z samej swej
istoty jest stworzeniem powołanym,
jeżeli widzi różne sytuacje ze



swojego życia jako formy, w których
to wezwanie staje się pilne i swoje
własne ludzkie postępowanie widzi
jako odpowiedzi na takie wezwanie,
wówczas głębia jego osoby będzie
stawać się coraz bardziej
zdecydowana, pewna i wolna, jego
istota zaś — bogatsza i bardziej pełna
wieczności»[1].

Z drugiej strony przez samo nasze
życie w charakterze apostołów każda
osoba zbliżająca się do nas, powinna
czuć się powołana przez Bożą Miłość
do pełnego życia, życia w komunii z
Nim i do troski o dusze, przynaglana
do przeobrażania świata siłą miłości
— od małego świata swoich
osobistych relacji aż do świata
wielkich decyzji.

Często przedstawia się
duszpasterstwo powołaniowe jako
zaproszenie do naśladowania
Chrystusa, które, na przykład,
pojawia się i jest wielokrotnie



zalecane w Ewangelii. Pierwszą
rzeczą jest obudzenie w każdym
poczucia powołania, które
odpowiada chrześcijańskiemu życiu.
I tak, powołanie rozumiane jako
szczególne wezwanie do określonej
drogi oddania Bogu jest, w pewnym
sensie, zwieńczeniem duchowego
postępu, który rozpoczyna się wraz z
odkryciem wezwania Boga do
przyjaźni z Nim. I tak,
duszpasterstwo powołaniowe to nie
jakiś dział pracy apostolskiej, ale coś,
co powinno ją całkowicie
przenikać[2].

7. Będziemy teraz mówić o
duszpasterstwie powołaniowym,
skupiając się na tych powołaniach do
pełnego oddania Panu, które niosą ze
sobą szczególną drogę. Pierwszą
rzeczą, którą każdy powinien
realizować, jest modlitwa, proszenie
Boga, aby udzielił wielu osobom daru
powołania, pełnego oddania misji
apostolskiej: «Żniwo wprawdzie



wielkie, ale robotników mało. Proście
Pana żniwa, żeby wyprawił
robotników na swoje żniwo» (Mt 9,
37-38). Jako owoc tej troski Paweł VI
ustanowił w Kościele Światowy
Dzień Modlitw o Powołania. Obok
modlitwy konieczna jest również
«chrześcijańska pokuta»[3].

Każdy może w swoim środowisku
wspierać tę samą modlitwę i pokutę
(czyli to nagabywanie «Pana żniwa»)
u osób w każdym wieku i każdego
stanu, rozpoczynając od ojców i
matek rodzin, poprzez dziadków
(którzy czasami mają pogodniejszą
wizję życia) i kończąc na samych
młodych. To jest już autentyczne
duszpasterstwo powołaniowe.
Istotnie, mówiąc konkretnie o
kapłaństwie, II Sobór Watykański
przypomniał, że «obowiązek
budzenia powołań ciąży na całej
społeczności chrześcijańskiej, która
winna spełniać go przede wszystkim
przez życie w pełni chrześcijańskie.



Najwięcej przysługi oddają w tym
rodziny, które jeśli ożywione są
duchem wiary, miłości i pobożności,
stają się jakby pierwszym
seminarium, podobnie też parafie, w
których bujnym życiu religijnym
uczestniczą młodzieńcy»[4].

8. Obok modlitwy trzeba głosić 
Ewangelię powołania, proponując
konkretną drogę określonej osobie.
W związku z tym Ojciec mówił nam o
swoim pragnieniu sprawienia, «aby
ta refleksja przynagliła nas do tego,
by z łaską Bożą i wolną oraz hojną
odpowiedzią osób, było wiele
powołań — tyle, ile pragnie Bóg —
Numerariuszy, Przyłączonych,
Supernumerariuszy oraz kapłanów
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża»[5]. W każdej
osobie rozmiłowanej w Chrystusie,
kiedy ogląda panoramę otwierającą
się przed jej oczami, rodzi się
pragnienie, «aby nieść radość
Ewangelii wielu duszom, i by wiele



osób poczuło się pociągniętych
przez Jezusa Chrystusa»[6].

Zapraszanie innych osób do
poważnego wzięcia pod uwagę
możliwości oddania całego życia
Panu nie oznacza żadnej
nieuprawnionej ingerencji, jeżeli
tylko odbywa się we właściwy
sposób. Sam Jezus Chrystus
porównał Królestwo Boże do wielkiej
uczty przygotowanej przez Boga. Bóg
chce, żeby w tej uczcie uczestniczyli
wszyscy ludzie, włącznie z tymi,
którzy na początku nie wydawali się
zaproszeni (Łk 14, 15-24). To
zaproszenie nabiera konkretnych
wymiarów w konieczności
zaproponowania wielu duszom
wielkości życia w służbie Bogu i Jego
Kościołowi. Istotnie, zwykle Bóg liczy
na zewnętrzne zaproszenie, żeby Jego
głos został usłyszany w sercu
człowieka:



«Powołanie jest wezwaniem. Jest to
największa wolność, wystawiona na
próbę, być może najtrudniejszą, ale
bez wątpienia najpiękniejszą. Jest to
głos, który ma podwójny język:
wewnętrzny, milczący, w głębi serca,
ale wyraźny i jeżeli autentyczny, nie
dający się pomylić z niczym innym —
język Pana, który mówi przez Ducha
Świętego. Oraz drugi — zewnętrzny,
badający, wychowujący, który daje
pewność [rassicurante], nigdy
przypadkowy [contingente], zawsze
dobry i macierzyński — język
Pasterza, mistrza duchowego.

Jest to głos, który mówi:
„Przyjdźcie!”i który spływa niczym
profetyczny wiatr, na głowy
mężczyzn, również mężczyzn z tego
pokolenia, tak pełnego zgiełku
współczesnego życia, że, można by
powiedzieć, głuchego i niezdatnego
do pochwycenia ukrytego i
dramatycznego znaczenia, ale tak nie
jest. Jest ktoś, kto słucha»[7].



Bóg bierze zatem pod uwagę głos
ludzi, żeby dotykać serc.
Rzeczywiście w odkrywaniu
własnego powołania zwykło się
łączyć aspekt wewnętrzny, mniej lub
bardziej świadomy, oraz zewnętrzny,
należący do Kościoła, który wzywa i/
lub rozeznaje zdatność. Nie należy
zamieniać powołania w zjawisko tak
wewnętrzne (albo tak romantyczne),
że zatraca się ten drugi aspekt.
Święty Augustyn nawrócił się na
drodze wewnętrznej, ale został
kapłanem, dlatego że go o to
poproszono. W wezwaniu do
kapłaństwa niektórych spośrod
pierwszych członków Opus Dei
główną rolę odegrało zewnętrzne
wezwanie, które jednakże umieli
uczynić własnym, odkrywając w nim
wezwanie Boga. W różnym stopniu i
na różne sposoby w powołaniach
Kościoła wiąże się aspekt
wewnętrzny osoby (zawsze wolnej)
oraz aspekt zewnętrzny wezwania
albo potwierdzenia powołania. Poza



tym w głębi zawsze leży działanie
Boga, któremu chce się podobać i
służyć.

9. Wezwanie zewnętrzne, które
dokonuje się w odpowiedzialny
sposób wobec tych, którzy posiadają
odpowiednie warunki, w każdym
przypadku jest zaproszeniem,
propozycją. Często polega na
«otwieraniu nowego horyzontu»
przed tym, o kim sądzimy, że może to
zrozumieć i tego zapragnąć[8]. Nie
można nikogo zmuszać do
naśladowania jakiejś osoby, choćby
był to sam Bóg, i dlatego
naśladowanie nie powinno w
żadnym razie być ukazywane z
zewnątrz jako obowiązek. Jak
powiedziano wyżej, serce porusza się
naprzód nie przy pomocy
szturchańców. W rzeczywistości dąży
do pełni, którą mogą nasycić tylko
«rzeczy wielkie» i to one są dla niego
szczególnie pociągające.



Mistrzowską drogą służącą do tego,
żeby dusza zdecydowała się podążać
za ideałem i odpowiedzieć na
wezwanie Chrystusa, nie jest
przymus, tylko szacunek dla tegoż
ideału — dla Miłości, którą ma się
przed sobą. Jako nadmiernie obfita,
niezmierna, niespodziewana
odpowiedź na pragnienia, jakie ta
dusza nosi w sercu, a w związku z
tym jako droga pełni. To jest dobry
sposób przedstawiania i
proponowania powołania. Jak pisał
Św. Ignacy Antiocheński,
«chrześcijaństwo nie jest dziełem
perswazji, lecz wielkości»[9].
Wystarczy zaproponować je w całej
jego wielkości i wspaniałości, słowem
i własnym życiem, żeby przyciągnęło
dusze swoją własną siłą, jeżeli tylko
dusza zgodzi się, żeby Chrystus
zwrócił się do niej i żeby na nią
patrzył (cfr. Mk 10, 21). To właśnie w
tym znaczeniu Papież Franciszek
napisał, że «Kościół nie rośnie przez
prozelityzm, ale „przez



przyciąganie”»[10]. On sam,
zwracając się do uczestników
Międzynarodowego Kongresu
Duszpasterstwa Powołaniowego,
powiedział:

«Nie bójcie się głosić Ewangelii,
spotykać się z młodymi ludźmi i
ukierunkowywać ich życie. I nie
bądźcie onieśmieleni w
proponowaniu im drogi życia
kapłańskiego, pokazujcie zwłaszcza
waszym radosnym świadectwem, że
wspaniale jest pójść za Panem i Jemu
oddać życie na zawsze. A — jako
fundament tej działalności —
pamiętajcie zawsze o tym, by
powierzać się Panu, prosząc Go o
nowych robotników do Jego żniwa i
wspierając inicjatywy modlitwy o
powołania»[11].

Obok tych «rzeczy wielkich»,
poruszających serce Apostołów,
którzy oddali swoje życie Bogu, nic
nie ma tak wielkiej siły przyciągania



jak doświadczenie szczerej i
bezinteresownej miłości. Coś, czego
we współczesnym społeczeństwie
wielu doświadczyło niezmiernie
rzadko i co dlatego ma wielką
niszczącą siłę. Oczywiście, nie jest to
kwestia taktyki, ale chodzi o «uczenie
się stylu Jezusa, który przechodzi
przez miejsca życia codziennego,
zatrzymuje się, bez pośpiechu i,
patrząc na braci z miłosierdziem,
prowadzi ich na spotkanie z Bogiem
Ojcem»[12].

Ci, którzy wiedzą, że są apostołami,
umieją tak jak Jezus zbliżać się do
każdego człowieka z wielkim sercem,
zatrzymując się u jego boku i
poświęcając mu tyle czasu, ile trzeba.
W świecie, w którym żyjemy, nie jest
łatwo tak żyć. Często możemy stać się
ludźmi, którzy są «ogarnięci
pośpiechem, nadmiernie troszczący
się o to, co trzeba zrobić, tak iż grozi
im, że popadną w próżny aktywizm
organizacyjny i nie potrafią



zatrzymać się, aby spotkać osoby».
Niemniej jednak, przyda się nam
mieć na uwadze przykład Jezusa,
który «zatrzymuje się i spotyka
wzrokiem z drugim, bez pośpiechu.
To powoduje, że Jego powołanie jest
atrakcyjne i fascynujące»[13].

Jako przykład wcielenia tego stylu
Jezusa mamy życie Św. Josemaríi i
tak wielu wiernych Opus Dei, którzy
nas poprzedzili. Jest więcej niż
znane, jak nasz Założyciel rozumiał
słowa compelle intrare z
przypowieści:

Nie jest jak szturchaniec, tylko jak
obfitość światła, doktryny;
duchowy bodziec waszej modlitwy
i waszej pracy, która jest
autentycznym świadectwem
doktryny; wielka liczba poświęceń,
kiedy umiecie ofiarować uśmiech,
który pojawia się na waszych
ustach, ponieważ jesteście dziećmi
Bożymi (…). Dodajcie do tego



wszystkiego wasz wdzięk i wasz
ludzki, sympatyczny charakter i
otrzymamy treść compelle
intrare[14].

Biografia Św. Josemaríi, a zwłaszcza
studia, które pojawiły się na temat
pierwszych lat pracy Dzieła, ukazują,
do jakiego stopnia jego słowa
odzwierciedlają przeżyte
doświadczenie.

10. Fundamentem każdego
apostolskiego zadania jest modlitwa i
praca w winnicy Pańskiej odbywa się
ręka w rękę z modlitwą. To Bóg
przynagla nas do ciągłego czuwania,
ponieważ pozostawił swoje talenty w
naszych rękach, nie znamy zaś czasu,
w jakim powinny one przynieść
owoce (cfr. Mt 25, 14-30). Logicznie
rzecz biorąc, nie chodzi o pośpiech,
żeby uzyskać owoce, ponieważ te są
zawsze darem Boga i nadejdą w
swoim czasie. Jest to raczej pośpiech
rodzący się z samego spotkania z



Panem i prowadzący nas do
angażowania wszystkiego, co zależy
od nas, żeby te owoce się pojawiły: 
Chrystus nas przynagla. Każdy z
was ma być nie tylko apostołem,
lecz apostołem apostołów, który
pociągnie za sobą innych i pobudzi
ich do ukazywania Jezusa[15]. To
przynaglenie, zrodzone z Miłości,
która kazała samemu Panu
zakrzyknąć: «Przyszedłem rzucić
ogień na ziemię i jakże bardzo
pragnę, żeby on już zapłonął. Chrzest
mam przyjąć i jakiej doznaję udręki,
aż się to stanie» (Łk 12, 49-50). Sama
ta Miłość przynaglała Apostołów:
«Albowiem miłość Chrystusa
przynagla nas» (2 Kor 5, 14). Jest to
idea powtarzająca się w Biblii:
«Przesłanie Dobrej Nowiny, które
zostało nam powierzone, jest pilne,
my również musimy biec jak
zwiastun po górach [Iz 52, 7], bo
świat nie może czekać, ludzkość
czuje głód i pragnienie



sprawiedliwości, prawdy i
pokoju»[16].

W tym kontekście należy rozumieć
pracę dyrektorów — zagadnienie
służby i miłości[17] — żeby
zachęcać do pracy i czuwać nad
skutecznymi środkami, które stosuje
się, żeby praca przynosiła wzrost. W
rzeczywistości to zagadnienie jest
częścią szerszego zadania: wysiłku,
żebyśmy wszyscy w Dziele
intensywnie przeżywali apostolstwo
i żebyśmy nie zapominali, że jest ono
częścią samej naszej tożsamości: «nie
zajmujemy się apostolstwem, lecz
jesteśmy apostołami!»[18]. W
rzeczywistości wszyscy w Dziele
doświadczamy tego przynaglenia
zarówno jeśli chodzi o własną
świętość, jak i o misję przybliżania
wielu dusz do Chrystusa[19]. Owa
praca dyrektorów jest przejawem
miłości właściwej dla tych, którzy
mają jakiekolwiek zadanie rządzenia
w Kościele. Uczestnictwo w misji



Dobrego Pasterza, jakie zakłada ich
stanowisko, prowadzi dyrektorów do
usychania z miłości do innych[20].
Pomaga każdemu z nich w
zachowywaniu impulsu, który jest
właściwy dla jego powołania i
sprawia, że każdy wciąż robi to, co
do niego należy, jeśli chodzi o troskę
o życie modlitewne, osobistą
przyjaźń z tymi, których ma obok
siebie, o wzrastanie w cnotach,
nadziejach zawodowych, o staranie o
uświęcenie pracy i trud apostolski,
który konkretyzuje się również w
opiece nad powierzonymi mu
zadaniami apostolskimi[21].
Ostatecznie, chodzi o utrzymywanie
przy życiu owej walki, która jest
synonimem Miłości[22].

Na płaszczyźnie teoretycznej, aby
mówić o czyimś powołaniu,
wystarczy niewiele. Istota ludzka jest
powołana przez Boga; Kościół jest
wezwaniem do wszystkich, aby
odnaleźć Boga poprzez Jego Syna.



Wszystkie instytucje Kościoła
powołują ludzi, żeby móc wypełnić
swoją misję. Nie trzeba więcej teorii
niż te trzy linijki na temat powołania,
żeby zaproponować je temu, kto
wydawałby się do tego odpowiedni.
Jedyną rzeczą, której brakuje, jest,
żeby powołani czuli się pociągnięci i
widzieli w tym wezwaniu szansę
służby Panu i spełnienia pragnienia
pełni, która zajmuje ich serce. On nie
przestaje wzywać każdego. Dlatego
jeżeli w pracy, którą realizujemy,
powołania pojawiają się z
opóźnieniem, nie powinniśmy tracić
nadprzyrodzonej perspektywy.
Przeciwnie — być może jest to
chwila, w której należy odnowić
naszą wiarę. Również może to być
okazja, żeby zadać sobie pytanie, czy
w naszym oddaniu jest coś, co nie
jest autentyczne, co nie wciela
radości właściwej Ewangelii oraz
tym, którzy oddali się Miłości pisanej
wielką literą. Czasami ponosimy
ryzyko nadawania większej wagi



argumentom, które podajemy,
spotkaniom i rozmowom w ramach
kierownictwa duchowego, niż temu,
czym żyjemy. Natomiast, jeśli chodzi
o przybliżenie do Jezusa wielu osób i
sprawienie, żeby zdecydowały się
oddać Mu całe serce, być może nic
nie będzie miało takiej siły jak owo
«Chodź i zobacz!» z Ewangelii (J 1,
46).

Lucas Buch i Javier Herrero.

Tłumaczył Bronisław Jakubowski

Ciąg dalszy

[1] R. Guardini, La sabiduría de los
Salmos, Desclée De Brouwer, Bilbao
2014, Komentarz do psalmu 113
(114-115).

[2] «Wyznaję wam, że zawsze trochę
obawiam się używać pewnych

https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-iv/


powszechnych wyrażeń z naszego
języka kościelnego: «duszpasterstwo
powołaniowe» mogłoby przywodzić
na myśl jeden z wielu sektorów
działalności kościelnej, jakiś urząd
kurii czy może wypracowanie
jakiegoś projektu. Nie mówię, że to
nie jest ważne, lecz jest ono czymś
znacznie więcej: duszpasterstwo
powołaniowe jest spotkaniem z
Panem! Kiedy przyjmujemy
Chrystusa, przeżywamy decydujące
spotkanie, które rzuca światło na
nasze istnienie, wydobywa nas z
ciasnoty naszego małego świata i
sprawia, że stajemy się uczniami
zakochanymi w Nauczycielu»,
Franciszek, Przemówienie, 21
października 2016 r., dostępne w
języku włoskim na www.vatican.va.

[3] II Sobór Watykański, Dekret 
Optatam totius, 28 października 1965
r., 2.

https://www.vatican.va


[4] Idem; cfr. II Sobór Watykański,
Dekret Presbyterorum Ordinis, 7
grudnia 1965 r., 11.

[5] Mons. F. Ocáriz, List pasterski, 14
lutego 2017 r., 9.

[6] Idem.

[7] Bł. Paweł VI, Anioł Pański, 20
kwietnia 1969 r., dostępne w języku
włoskim na: www.vatican.va

[8] Te akapity są wzięte, z drobnymi
zmianami, z dokumentu Corazón de
sacerdote, Textos para las
convivencias de sacerdotes [Serce
kapłana, teksty na spotkania
kapłańskie] 2016, Sesja IV: «Llegar al
fondo en la predicación» [Dotrzeć do
głębi w przepowiadaniu].

[9] Św. Ignacy Antiocheński, List do
Rzymian: «Non suasionis opus, sed
magnitudinis est christianismus,
quando odio habetur a mundo».

https://www.vatican.va


[10] Papież Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24
listopada 2013 r., 14. Cfr. F. Ocáriz, 
Evangelización, atracción y
proselitismo, «PATH» 13 (2014)
429-438 (dostępne na 
www.almudi.org) albo obszerniejszy
tekst tegoż autora, Evangelización,
proselitismo y ecumenismo, «Scripta
Theologica» 38 (2006/2) 617-636.

[11] Franciszek, Przemówienie, 21
października 2016 r., dostępne w
języku włoskim na: www.vatican.va

[12] Idem. Z drugiej strony vid. infra,
Sesja IV, 1-3.

[13] Franciszek, Przemówienie, 21
października 2016 r.

[14] Św. Josemaría, List z 24
października 1942 r., 9.

[15] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 147.

https://www.almudi.org
https://www.vatican.va


[16] Papież Franciszek, Audiencja
ogólna, 14 grudnia 2016 r.

[17] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, t. 3: Boże drogi na ziemi,
tłum. Paweł Skibiński, Wydawnictwo
M-Księgarnia Św. Jacka, Kraków-
Katowice 2006 , rozdział XIX:
„Jedność Dzieła”.

[18] Mons. F. Ocáriz, List pasterski,
14 lutego 2017 r., 9.

[19] Niech za przykład posłuży ten
krótki punkt z rozważań Św.
Josemaríi: Skoro Bóg nazwał cię
„przyjacielem”, powinieneś
odpowiedzieć na to wezwanie,
powinieneś iść szybkim krokiem, z
należytym pośpiechem — w Bożym
tempie! W przeciwnym razie
narażasz się na to, że
pozostaniesz zwykłym
widzem,Bruzda, 629.

[20] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, t. 3: Boże drogi na ziemi,



tłum. Paweł Skibiński, Wydawnictwo
M-Księgarnia Św. Jacka, Kraków-
Katowice 2006 , rozdział XIX:
„Jedność Dzieła”.

[21] Równocześnie nie tracą z pola
widzenia faktu, że, jak powtarzał Św.
Josemaría i tyle razy podkreślał
Ojciec, zasadnicze apostolstwo
wiernych Opus Dei to
apostołowanieświadectwem swego
życia i swego słowa, w codziennym
obcowaniu ze swoimi przyjaciółmi
i towarzyszami pracy zawodowej.
Wszyscy mają obowiązek wcielać w
życie to, co podkreślał nasz Ojciec,
stwierdzając, że Dzieło jest 
organizacją zdezorganizowaną, to
znaczy, daje się pierwszeństwo
duchowi nad organizacją, że życia
członków nie zamyka się w
gorsecie haseł, planów i zebrań.
Każdy z nich jest wolny, połączony
z innymi wspólnym duchem i
wspólnym pragnieniem świętości i
apostolstwa i stara się uświęcić



swoje własne życie, Św. Josemaría, 
Rozmowy z prałatem Escrivá, 63;
poprzedni cytat, Ibidem, 31.

[22] Coraz silniej odczuwałeś pilną
potrzebę, idee fix zostania
świętym; i przystąpiłeś do
codziennej walki bez wahania,
przekonany, że musisz odważnie
zerwać z wszelkimi objawami
ulegania wygodnictwu.

Potem, kiedy w modlitwie
rozmawiałeś z Panem,
zrozumiałeś jaśniej, że walka jest
synonimem Miłości, i prosiłeś Go o
większą Miłość, bez strachu przed
walką, która cię czeka, ponieważ
będziesz walczyć dla Niego, z Nim i
w Nim, Św. Josemaría, Bruzda, 158.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/


pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/
(06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-iii/

	Jaką drogę wybrać? (III)
	Przedstawianie powołania


