
opusdei.org

Jaką drogę wybrać?
(II)

„W jaki sposób odkrywa się u
siebie samego i proponuje
komuś innemu szczególne
powołanie?”

27-03-2018

Pierwsza część

Odkrywanie (własnego)
powołania

2. Jeśli byście mnie zapytali, w jaki
sposób można zauważyć Boże
powołanie, w jaki sposób ktoś

https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-i/


może sobie z niego zdać sprawę,
powiedziałbym wam, że jest to
nowa wizja życia. Jest to tak, jakby
zapaliło się w nas światło; jest to
tajemniczy impuls, który popycha
człowieka, by poświęcać
najszlachetniejsze swe energie
życiowe na działalność, która
wraz z nabieraniem praktyki staje
się zadaniem naszego życia. Ta
siła życiowa, która ma coś z
niszczącej lawiny, jest czymś, co
inni nazywają powołaniem, Św.
Josemaría, List z 9 stycznia 1932 r., 9.

Istnieją trzy aspekty, które należy
mieć na uwadze od początku. Z
jednej strony fakt, że «powołanie jest
„darem”, żeby tak powiedzieć, o
charakterze rozwojowym»: Bóg
zasiewa je w duszy «jak ziarno, które
wzrasta, rozwija się dzięki
pielęgnacji i obejmuje w posiadanie
naturę i życie człowieka, całkowicie
je przeobrażając»[1]. Znacząca jest
liczba przypowieści Jezusa



odnoszących się do Królestwa Bożego
i do życia chrześcijańskiego jako
nasienia, rosnącej rośliny, pola, na
którym się sieje i zbiera, winnicy.
Rozwój powołania ma w związku z
tym swój właściwy czas. Stąd zatem
Kościół zawsze postanawia, żeby
istniały okresy szczególnej formacji i
rozeznania, w których można
weryfikować i pielęgnować oddanie
Bogu na szczególnej drodze.

Po drugie powołanie to dojrzewanie
życia teologalnego. Jako dialog,
przyjaźń i wspólnota stanowi
dojrzewanie odpowiednio wiary,
miłości i nadziei. W niektórych
przypadkach Bóg udziela również
szczególnych łask i charyzmatów,
żeby realizować pewną szczególną
misję (na przykład, celibat[2]). W
każdym razie uznanie, że Bóg bierze
kogoś pod uwagę w przypadku
szczególnej misji niekoniecznie
niesie ze sobą nadzwyczajne
zjawiska. W rzeczywistości



najczęściej żadne nadzwyczajne
wydarzenia nie mają miejsca.

Wreszcie, kiedy chodzi o «szczególną
łaskę, jedyną i niepowtarzalną»[3],
należy uznać, że jest tyle powołań, ile
osób. Jeżeli przyjrzeć się
opowieściom o powołaniu, które
pojawiają się w Biblii (Abraham,
Mojżesz; Amos; Izajasz; Jeremiasz,
Jan Chrzciciel; Maryja, Józef i każdy z
Apostołów), trzeba stwierdzić
ogromną różnorodność, jaka pojawia
się, jeśli chodzi o zjawisko
powołania. To samo dzieje się, kiedy
przypominamy sobie historię
Kościoła. W życiu Świętych można
odkryć powołania od takich, które
pochodzą z wezwania Kościoła
(Ambroży, Grzegorz z Nazjanzu,
Tomasz Becket), po powołania
wewnętrzne, czy to o charakterze
mistycznym, czy też będące owocem
spotkania z Chrystusem w Jego
Słowie, w misji Kościoła albo w
najbardziej potrzebujących



(Augustyn, Antoni Opat; Franciszek z
Asyżu, Katarzyna ze Sieny; Teresa od
Jezusa; Ignacy z Loyoli; Faustyna,
Matka Teresa, Josemaría Escrivá)
albo nawet powołania jako
(niespodziewany) kres poszukiwania
prawdy, które może odbywać się w
bardzo różny sposób (Justyn, Jan
Henryk Newman, Edyta Stein).

Oddanie Bogu następujące po
szczególnym powołaniu może być
owocem spotkania z Chrystusem w
dojrzałym wieku albo dojrzewania
woli Boga przeczuwanej od młodości.
Jednakże we wszystkich
przypadkach rozpoznaje się wzrost
(rozwój) i zjawisko właściwe dla
życia teologalnego (cfr. Hbr 11)[4].

3. «W niektórych przypadkach,
zwłaszcza, ale nie wyłącznie
wówczas, kiedy chodzi o powołania
szczególne, Opatrzność Boża sprawia
— na różne sposoby, ale zawsze przy
pomocy jakiegoś ludzkiego



pośrednictwa — że człowiek ma 
psychiczne doświadczenie własnego
powołania. Jest to sytuacja, w której
uświadamia sobie konkretny Boży
zamysł w stosunku do siebie samego
i wiążącą się z nim prośbę o
odpowiedź»[5].

To doświadczenie ukazuje podwójny
wymiar powołania jak światło i jak 
impuls: «światło, które oświetla
drogę własnego życia, i impuls
popychający do jej pokonania»[6]. W
ten sposób charakteryzuje to Św.
Josemaría w tekście cytowanym
powyżej:Jest to tak, jakby zapaliło
się w nas światło; jest to
tajemniczy impuls, który popycha
człowieka, by poświęcać
najszlachetniejsze swe energie
życiowe na działalność, która
wraz z nabieraniem praktyki staje
się zadaniem naszego życia[7].

Jeśli chodzi o światło, powołanie jest
«dojrzewaniem wiary»[8], ponieważ



oznacza wzrost w życiu łaski,
porusza się w światłocieniu, który
jest właściwy dla życia teologalnego
na ziemi i jest czymś, co napełnia
całe życie. W przypadku wielu osób,
które zbliżają się do Boga, jest to
światło, które oświetla ich życie,
nadając mu sens. W młodym
człowieku z mocą budzą się
pragnienia szczęścia, którym
towarzyszy odkrycie jego własnej
roli w zadaniu naprawiania świata,
w którym żyje, a konkretnie
rozwijania misji, jaką Pan powierzył
swojemu Kościołowi. Być może u
osoby dorosłej takie pytanie pojawi
się po rozbudzeniu
intensywniejszego życia religijnego.
W obu przypadkach każdy zadaje
sobie pytanie: «Co ja mogę zrobić?».
Przed jego oczami otwierają się
różne możliwości, równie dobre
drogi…

Taka osoba, być może zachęcona
przez przyjaciela, przez kapłana,



przez kogoś, kogo ceni, zastanawia
się nad możliwością oddania całego
życia Bogu, podążania szczególną
drogą oddania wewnątrz Kościoła. 
Rozumie wówczas, że to nadaje sens
posiadanym talentom, historii jej
życia… «To prawda!, Bóg mógłby na
mnie liczyć w tej sprawie!». Jest to
możliwość, która odwołuje się do
danego człowieka osobiście, do jego
największej głębi. Jest to światło,
które nadaje sens całemu jego
minionemu życiu i które otwiera
szeroką panoramę na przyszłość[9]. I
tak, w świetle wiary, ta osoba
odkrywa w swoim życiu wezwanie
Boga, żeby iść za Nim[10].

Ciąg dalszy

[1] E. de la Lama, La vocación
sacerdotal, 100. Stwierdza to,
odnosząc się do listu apostolskiego 

https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-iii/


Summi Dei Verbum Pawła VI z 4
listopada 1963 r.

[2] Na temat celibatu przeżywanego
w Opus Dei cfr. L. Touze, hasło 
Celibat w: Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, 2013.

[3] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptor Hominis, 4 marca 1979 r.,
21.

[4] Ten punkt podkreśla w sporej
części swojego wykładu J. B. Torelló, 
Psicología y vida espiritual, zwłaszcza
186-199. Na temat różnorodności
zjawiska powołania cfr. M. Sauvage, 
Vocation. II. Des vocations
particulières: sacerdoce et vie
consacrée, w: Dictionnaire de
Spiritualité, t. 16, 1123-1124,
1131-1134.



[5] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, 148.

[6] Ibidem, 150.

[7] Św. Josemaría, List z 9 stycznia
1932 r., 92, za: A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei: życie Josemaríi
Escrivy, t. 1: Panie, żebym przejrzał!,
tłum. Paweł Skibiński, Wydawnictwo
M-Księgarnia Świętego Jacka,
Kraków-Katowice 2002, rozdz. V
„Założenie Opus Dei”.

[8] F. Ocáriz, La vocación al Opus Dei
como vocación en la Iglesia, 150.

[9] Można zdefiniować powołanie
«jako oświecenie w sprawie wartości
i znaczenia spraw i wydarzeń
stanowiących główny nurt
egzystencji. Lub też jako objawienie,
jakie Bóg czyni człowiekowi na temat
przyczyny i celu jego życia i samej
jego osoby. W powołaniu człowiek w
sposób ostateczny poznaje samego
siebie, poznaje świat i poznaje Boga»,



J. L. Illanes, Mundo y santidad,
Madrid, Rialp 1984, 109.

[10] «Proces rozeznania osobistego
powołania ma wiele wspólnego z
konkretnymi okolicznościami —
osobistymi, rodzinnymi,
kulturowymi, zawodowymi,
związanymi z temperamentem,
charakterem, duchowymi — w jakich
znajduje się dana jednostka. Poprzez
takie okoliczności, które objawiają
Bożą Opatrzność, okoliczności, które
mogą nawet wydawać się banalne i
przelotne, materialne i akcydentalne,
uobecnia się konkretna wola Boga
wobec każdej osoby, to znaczy,
wezwanie», P. O’Callaghan, Figli di
Dio nel mondo. Un trattato di
Antropologia teologica, EDUSC, Roma
2013, 292.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jaka-droge-wybrac-ii/
(30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-ii/

	Jaką drogę wybrać? (II)
	Odkrywanie (własnego) powołania


