opusdei.org

Jaka droge wybrac?
(D

»W jaki sposéb odkrywa sie u
siebie samego 1 proponuje
komus innemu szczegdlne
powolanie?” W ramach
przygotowania do Synodu
Biskupow rozpoczynamy drugi
cykl tekstow o powolaniu.

29-07-2018

1. Jesli chodzi o opis, w jaki sposob
odkrywa sie wlasne powolanie albo
w jaki sposob mozna je odnalez¢ u
kogo$ innego, by¢ moze najlepie;j
bytoby zaczac¢ od dwdch wizji



zawezajacych wezwanie Boga. Sa to
dwa nieustanne zagrozenia, wobec
ktorych kazdy pasterz Kosciola
powinien zachowac czujnosc,
poniewaz znieksztalcajg one
zjawisko powotania i ostatecznie
prowadza do niewystarczajacych
propozycji duszpasterskich.

a) Po pierwsze jest to wizja
powolania jako planu zatozonego z
gory przez Boga, na ktory cztowiek
ma obowiqzek odpowiedziec¢
pozytywnie. W tym przypadku
wezwanie Boga jest doSwiadczane
jako obowigzek. Ucieczka od tego
obowigzku niostaby ze soba
oddalenie od Boga, a na koncu
wieczne potepienie. By¢ moze wiele
0s0b, nie stawiajgc tak tej kwestii,
wlasnie w ten sposob przezywa
mozliwos¢ bycia powolanymi przez
Boga albo wiernos¢ decyzji o
oddaniu Bogu.



Wizja ta podkresla uprzedni
charakter kazdego powolania i
zainteresowanie, jakie Bog okazuje
kazdemu. Niemniej jednak, jawi sie
ona jako podejscie ograniczajace
relacje miedzy wiecznos$cig a czasem
(jak gdyby Bog przewidzial «dawno
temu» jakis$ plan dla kazdego i
oczekiwal na chwile, w ktorej go z
tym planem zapozna). Poza tym
wizja ta ogranicza wolnosc do
mozliwosci wyboru (tak lub nie) i
pojmuje ja w perspektywie
obowiqzku, ktéry narzuca sie
kazdemu z nas z zewnatrz. To
prowadzi niekiedy do
przedstawiania powotania jako
nieuchronnego projektu. Odwoluje
sie tez do Krzyza, ktory kazdy
powinien nies$¢ za zbawienie
Swiata..., jak gdyby wola Ojca nie
brala pod uwage Syna (cfr. J 10,
17-18).

Ta koncepcja kidci sie z owymi
«miodymi, pelnymi ognia i fantazji,



odczuwajacych najwznioslejsze
postanowienie w zyciu», o ktorych
mowit Pawel VI[1]. Zapomina ona, Ze
dynamika wtasciwa ludzkiemu sercu,
ktora uruchamia petnq ludzkq
egzystencje, nie jest normatywna,
tylko dqzy w pewnym kierunku.
Inaczej rzecz biorac, aby poruszy¢
serce, nie wystarczg wskazania
negatywne, poniewaz serce nie
rozumuje w kategoriach
minimalistycznych. Serce porusza sie
raczej naprzod, pociggane dobrem,
ktore uwaza za swoj skarb. O skarbie
mowi Pismo, poniewaz chodzi o
wskazanie najwyzszego dobra, na
ktore stawia sie cale zycie.
Przypowiesci o ukrytym skarbie albo
0 drogocennej perle sg wystarczajaco
wymowne (Mt 6, 21; 13, 44-46).

b) Po drugie istnieje koncepcja
powolania jako decyzji, czy to decyzji
Kosciota (powotujacego kogos do
kaplanstwa albo do innej szczegolnej
misji), czy to decyzji osoby



zainteresowanej. W tym sensie
toczyla sie dyskusja na temat
powolania kaplanskiego w pierwszej
potowie XX[2] wieku. Podczas gdy
jedni autorzy bronili koniecznosci
pewnego przyciggania
wewnetrznego (attrait), aby
stwierdzi¢, zZe kto$ moze by¢
powotlany przez Boga do kaplanstwa,
inni bronili tezy, ze to wezwanie
Kosciola stanowi o powolaniu i
przekazuje je podmiotowi tegoz
powolania. W panoramie eklezjalnej
naznaczonej niebezpieczenstwem
modernizmu teza ta cieszyla sie
poczatkowo sympatig, ktora
jednakze zostala niezwlocznie
stonowana. Oczywiscie, w przypadku
powolania kaplanskiego nikt nie
moze zadac Swiecen, opierajac sie na
domniemanym wezwaniu
wewnetrznym. Niemniej jednak, nie
oznacza to, ze absolutnie nie istnieje
Bozy element, objawiajacy sie we
wnetrzu osoby ludzkiej.



Rozw@j Magisterium do czasu II
Soboru Watykanskiego stusznie
podkreslal istnienie «podwdjnego
elementu, a mianowicie, Boskiego i
koScielnego. Co sie tyczy pierwszego
z nich, wezwanie Boze do przyjecia
stanu zakonnego lub kaptanskiego
jest tak potrzebne, ze jezeli go
brakuje, nalezy powiedziec, ze
brakuje samego fundamentu
podtrzymujacego caly gmach»[3].
Postulowano istnienie istotnej relacji
miedzy tymi dwoma elementami, ale
nie udalo sie wyjasnic, na czym
miataby ona polegac. Pierwsze kroki
II Soboru Watykanskiego podkreslity
«niedostateczny charakter
planowania»[4], ktoérego nie mozna
bylo przezwyciezy¢ bez
zaproponowania szerszej wizji
zjawiska powotlania.

Zwrodcenie uwagi na osobista (lub
kos$cielng) decyzje jako element
wspoitworzacy powolanie podkresla
istotng role ludzkiej wolnosci i



szanuje suwerennos$c Boga, ktora
utrzymuje sie na plaszczyznie
pierwotnej przyczyny. Z drugiej
strony unika sie popadania w
sentymentalizm — tak powszechny
obecnie — znieksztalcajgcy zycie
wewnetrzne, zamieniajacy je w
kwestie emocji i iluminacji, zjawisk,
ktorych nikt nie moze sie¢ domagac...
a ktore czesto wskazuja na obecnosc
niedojrzalej lub emocjonalnie
niezréwnowazonej osobowosci.
Wreszcie podkreslanie roli, jaka
odgrywa zewnetrzne powotanie
Kosciola, pozwala unikng¢ pewnych
naduzyc¢ rodzacych sie przy
rozumieniu sumienia jednostki jako
ostatecznej i absolutnej instancji,
ktorej powinny sie poddac wszystkie
pozostate.

Z drugiej strony, jezeli popadnie sie
w skrajnos$¢, podkreslajac
jednostronna role decyzji, przeciwne
tej koncepcji jest tradycyjne w
Kosciele przekonanie, ze nalezy



rozpoznac Boze powolanie, zeby
przyja¢ mlodego mezczyzne do
kaplanstwa albo na okreslona droge
powolania[5]. Wigze sie to z
ryzykiem «poprzestania na wizji
Kosciola, jak gdyby byl on tylko
wielkim historycznym posrednikiem,
powstalym w wyniku zjawiska
genetyki spotecznej»[6]. Jak
podkreslal Jan Pawel I, «istotna dla
catej wspdlnoty Ludu Bozego i dla
kazdego jej czlonka jest nie tylko
jakas specyficzna ,przynaleznosc
spoleczna”, ale istotne jest dla
kazdego i dla wszystkich szczegdlne
spowolanie”»[7].

KKk

Powolanie — szczegodlne powolanie
— to dar Boga, ktory jednakze liczy
sie z wolnoscia kazdego cztowieka
przy nadawaniu temu darowi
pewnego ksztaltu. W sumie daru tego
nie poznamy z calkowita pewnoscia
we wszystkich jego szczegotach az do



konica naszego zycia. Aby
uswiadomic sobie to zjawisko, trzeba
wyjs¢ od zrownowazonej wizji:
gleboko teologalnej, a r6wnoczes$nie
gleboko ludzkiej. Uczynienie tego nie
jest po prostu kwestig teoretyczna o
watpliwym znaczeniu, ale czyms, co
w mniej lub bardziej Swiadomy
sposob w pewnej mierze determinuje
duszpasterskie podejscie pracy
apostolskiej.

Lucas Buch i Javier Herrero.
Thumaczy! Bronistaw Jakubowski

Czytaj druga czesc¢

[1] BL. Pawel VI, Przestanie na IV
Swiatowe Dni Modlitw o Powotania, 5
kwietnia 1967 r., dostepne w jezyku
wiloskim na: www.vatican.va


https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-ii/
https://www.vatican.va

[2] Echa tej debaty mozna odnalez¢
w: J. B. Torelld, Psicologia y vida
espiritual, Rialp, Madrid 20107,
179-185. Wizja tej kwestii w calym jej
rozwoju: E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal. Cien afios de clarificacion,
Palabra, Madrid 1994.

[3] Pius XII, Konstytucja apostolska
Sedes Sapientiae, 1 maja 1956 r. (cytat
w tekscie hiszpanskim za: E. de la
Lama, La vocacion sacerdotal, 69).

[4] E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal, 90.

[5] Cfr. Sw. Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 42. W Statucie Opus
Dei stwierdza sie rowniez: «O
przyjecie moze sie zwrdci¢, za
pozwoleniem miejscowego
dyrektora, kazdy swiecki katolik,
ktory poza osiggnieciem
odpowiedniego wieku i posiadaniem
wymaganych cech, zgodnie z
punktem 20, odczuwa poruszenie



poprzez prawq intencje i BoZe
powotanie, do usilnego poszukiwania
swojego uswiecenia poprzez wlasng
prace lub zawdd, bez zmiany stanu
kanonicznego i pragnie zajmowac sie
ze wszystkich swoich sit
uprawianiem apostolstwa zgodnie z
celami i Srodkami wlasciwymi dla
Opus Dej, a takze jest zdolny do
wypelniania obowigzkdow i realizacji
szczegollnych zadan Dzieta», 18.

[6] E. de la Lama, La vocacion
sacerdotal, 172. W przypadku
powolania do Opus Dei nie chodzi o
«instytucje — nawet zrodzona z
natchnienia Bozego — do ktorej
ludzie wstepuja poprzez jednag
osobistg decyzje, kierowana z
pewnoscig, jak wszystkie
wydarzenia, przez zwyczajna Boza
Opatrznos$¢, bez wzbudzania
jednakze swiadomosci
powolaniowej. Chodzi o wstgpienie a
w zwigzku z tym o stosownag osobistg
decyzje, ktora zaklada szczegolny



wybor-powotanie przez Boga», F.

Ocariz, La vocacion al Opus Dei como
vocacion en la Iglesia, en El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, 136.

[7] Sw. Jan Pawel II, Encyklika
Redemptor hominis, 4 marca 1979 r.,
21.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jaka-droge-wybrac-i/
(12-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-i/

	Jaką drogę wybrać? (I)

