
opusdei.org

Jaką drogę wybrać?
(I)

„W jaki sposób odkrywa się u
siebie samego i proponuje
komuś innemu szczególne
powołanie?” W ramach
przygotowania do Synodu
Biskupów rozpoczynamy drugi
cykl tekstów o powołaniu.

29-07-2018

1. Jeśli chodzi o opis, w jaki sposób
odkrywa się własne powołanie albo
w jaki sposób można je odnaleźć u
kogoś innego, być może najlepiej
byłoby zacząć od dwóch wizji



zawężających wezwanie Boga. Są to
dwa nieustanne zagrożenia, wobec
których każdy pasterz Kościoła
powinien zachować czujność,
ponieważ zniekształcają one
zjawisko powołania i ostatecznie
prowadzą do niewystarczających
propozycji duszpasterskich.

a) Po pierwsze jest to wizja
powołania jako planu założonego z
góry przez Boga, na który człowiek
ma obowiązek odpowiedzieć
pozytywnie. W tym przypadku 
wezwanie Boga jest doświadczane
jako obowiązek. Ucieczka od tego
obowiązku niosłaby ze sobą
oddalenie od Boga, a na końcu
wieczne potępienie. Być może wiele
osób, nie stawiając tak tej kwestii,
właśnie w ten sposób przeżywa
możliwość bycia powołanymi przez
Boga albo wierność decyzji o
oddaniu Bogu.



Wizja ta podkreśla uprzedni
charakter każdego powołania i
zainteresowanie, jakie Bóg okazuje
każdemu. Niemniej jednak, jawi się
ona jako podejście ograniczające
relację między wiecznością a czasem
(jak gdyby Bóg przewidział «dawno
temu» jakiś plan dla każdego i
oczekiwał na chwilę, w której go z
tym planem zapozna). Poza tym
wizja ta ogranicza wolność do
możliwości wyboru (tak lub nie) i
pojmuje ją w perspektywie 
obowiązku, który narzuca się
każdemu z nas z zewnątrz. To
prowadzi niekiedy do
przedstawiania powołania jako
nieuchronnego projektu. Odwołuje
się też do Krzyża, który każdy
powinien nieść za zbawienie
świata…, jak gdyby wola Ojca nie
brała pod uwagę Syna (cfr. J 10,
17-18).

Ta koncepcja kłóci się z owymi
«młodymi, pełnymi ognia i fantazji,



odczuwających najwznioślejsze
postanowienie w życiu», o których
mówił Paweł VI[1]. Zapomina ona, że
dynamika właściwa ludzkiemu sercu,
która uruchamia pełną ludzką
egzystencję, nie jest normatywna,
tylko dąży w pewnym kierunku.
Inaczej rzecz biorąc, aby poruszyć
serce, nie wystarczą wskazania
negatywne, ponieważ serce nie
rozumuje w kategoriach
minimalistycznych. Serce porusza się
raczej naprzód, pociągane dobrem,
które uważa za swój skarb. O skarbie
mówi Pismo, ponieważ chodzi o
wskazanie najwyższego dobra, na
które stawia się całe życie.
Przypowieści o ukrytym skarbie albo
o drogocennej perle są wystarczająco
wymowne (Mt 6, 21; 13, 44-46).

b) Po drugie istnieje koncepcja
powołania jako decyzji, czy to decyzji
Kościoła (powołującego kogoś do
kapłaństwa albo do innej szczególnej
misji), czy to decyzji osoby



zainteresowanej. W tym sensie
toczyła się dyskusja na temat
powołania kapłańskiego w pierwszej
połowie XX[2] wieku. Podczas gdy
jedni autorzy bronili konieczności
pewnego przyciągania
wewnętrznego (attrait), aby
stwierdzić, że ktoś może być
powołany przez Boga do kapłaństwa,
inni bronili tezy, że to wezwanie
Kościoła stanowi o powołaniu i
przekazuje je podmiotowi tegoż
powołania. W panoramie eklezjalnej
naznaczonej niebezpieczeństwem
modernizmu teza ta cieszyła się
początkowo sympatią, która
jednakże została niezwłocznie
stonowana. Oczywiście, w przypadku
powołania kapłańskiego nikt nie
może żądać święceń, opierając się na
domniemanym wezwaniu
wewnętrznym. Niemniej jednak, nie
oznacza to, że absolutnie nie istnieje
Boży element, objawiający się we
wnętrzu osoby ludzkiej.



Rozwój Magisterium do czasu II
Soboru Watykańskiego słusznie
podkreślał istnienie «podwójnego
elementu, a mianowicie, Boskiego i
kościelnego. Co się tyczy pierwszego
z nich, wezwanie Boże do przyjęcia
stanu zakonnego lub kapłańskiego
jest tak potrzebne, że jeżeli go
brakuje, należy powiedzieć, że
brakuje samego fundamentu
podtrzymującego cały gmach»[3].
Postulowano istnienie istotnej relacji
między tymi dwoma elementami, ale
nie udało się wyjaśnić, na czym
miałaby ona polegać. Pierwsze kroki
II Soboru Watykańskiego podkreśliły
«niedostateczny charakter
planowania»[4], którego nie można
było przezwyciężyć bez
zaproponowania szerszej wizji
zjawiska powołania.

Zwrócenie uwagi na osobistą (lub
kościelną) decyzję jako element
współtworzący powołanie podkreśla
istotną rolę ludzkiej wolności i



szanuje suwerenność Boga, która
utrzymuje się na płaszczyźnie
pierwotnej przyczyny. Z drugiej
strony unika się popadania w
sentymentalizm — tak powszechny
obecnie — zniekształcający życie
wewnętrzne, zamieniający je w
kwestię emocji i iluminacji, zjawisk,
których nikt nie może się domagać…
a które często wskazują na obecność
niedojrzałej lub emocjonalnie
niezrównoważonej osobowości.
Wreszcie podkreślanie roli, jaką
odgrywa zewnętrzne powołanie
Kościoła, pozwala uniknąć pewnych
nadużyć rodzących się przy
rozumieniu sumienia jednostki jako
ostatecznej i absolutnej instancji,
której powinny się poddać wszystkie
pozostałe.

Z drugiej strony, jeżeli popadnie się
w skrajność, podkreślając
jednostronną rolę decyzji, przeciwne
tej koncepcji jest tradycyjne w
Kościele przekonanie, że należy



rozpoznać Boże powołanie, żeby
przyjąć młodego mężczyznę do
kapłaństwa albo na określoną drogę
powołania[5]. Wiąże się to z
ryzykiem «poprzestania na wizji
Kościoła, jak gdyby był on tylko
wielkim historycznym pośrednikiem,
powstałym w wyniku zjawiska
genetyki społecznej»[6]. Jak
podkreślał Jan Paweł II, «istotna dla
całej wspólnoty Ludu Bożego i dla
każdego jej członka jest nie tylko
jakaś specyficzna „przynależność
społeczna”, ale istotne jest dla
każdego i dla wszystkich szczególne
„powołanie”»[7].

***

Powołanie — szczególne powołanie
— to dar Boga, który jednakże liczy
się z wolnością każdego człowieka
przy nadawaniu temu darowi
pewnego kształtu. W sumie daru tego
nie poznamy z całkowitą pewnością
we wszystkich jego szczegółach aż do



końca naszego życia. Aby
uświadomić sobie to zjawisko, trzeba
wyjść od zrównoważonej wizji:
głęboko teologalnej, a równocześnie
głęboko ludzkiej. Uczynienie tego nie
jest po prostu kwestią teoretyczną o
wątpliwym znaczeniu, ale czymś, co
w mniej lub bardziej świadomy
sposób w pewnej mierze determinuje
duszpasterskie podejście pracy
apostolskiej.

Lucas Buch i Javier Herrero.

Tłumaczył Bronisław Jakubowski

Czytaj drugą część

[1] Bł. Paweł VI, Przesłanie na IV
Światowe Dni Modlitw o Powołania, 5
kwietnia 1967 r., dostępne w języku
włoskim na: www.vatican.va

https://opusdei.org/pl-pl/document/jaka-droge-wybrac-ii/
https://www.vatican.va


[2] Echa tej debaty można odnaleźć
w: J. B. Torelló, Psicología y vida
espiritual, Rialp, Madrid 20102,
179-185. Wizja tej kwestii w całym jej
rozwoju: E. de la Lama, La vocación
sacerdotal. Cien años de clarificación,
Palabra, Madrid 1994.

[3] Pius XII, Konstytucja apostolska 
Sedes Sapientiae, 1 maja 1956 r. (cytat
w tekście hiszpańskim za: E. de la
Lama, La vocación sacerdotal, 69).

[4] E. de la Lama, La vocación
sacerdotal, 90.

[5] Cfr. Św. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Pastores dabo vobis, 25
marca 1992 r., 42. W Statucie Opus
Dei stwierdza się również: «O
przyjęcie może się zwrócić, za
pozwoleniem miejscowego
dyrektora, każdy świecki katolik,
który poza osiągnięciem
odpowiedniego wieku i posiadaniem
wymaganych cech, zgodnie z
punktem 20, odczuwa poruszenie



poprzez prawą intencję i Boże
powołanie, do usilnego poszukiwania
swojego uświęcenia poprzez własną
pracę lub zawód, bez zmiany stanu
kanonicznego i pragnie zajmować się
ze wszystkich swoich sił
uprawianiem apostolstwa zgodnie z
celami i środkami właściwymi dla
Opus Dei, a także jest zdolny do
wypełniania obowiązków i realizacji
szczególnych zadań Dzieła», 18.

[6] E. de la Lama, La vocación
sacerdotal, 172. W przypadku
powołania do Opus Dei nie chodzi o
«instytucję — nawet zrodzoną z
natchnienia Bożego — do której
ludzie wstępują poprzez jedną
osobistą decyzję, kierowaną z
pewnością, jak wszystkie
wydarzenia, przez zwyczajną Bożą
Opatrzność, bez wzbudzania
jednakże świadomości
powołaniowej. Chodzi o wstąpienie a
w związku z tym o stosowną osobistą
decyzję, która zakłada szczególny



wybór-powołanie przez Boga», F.
Ocáriz, La vocación al Opus Dei como
vocación en la Iglesia, en El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, 136.

[7] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptor hominis, 4 marca 1979 r.,
21.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jaka-droge-wybrac-i/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jaka-droge-wybrac-i/

	Jaką drogę wybrać? (I)

