
opusdei.org

Jak żyć
chrześcijańską cnotą
ubóstwa?

Chrześcijanie, idąc za
przykładem Jezusa, są wezwani
do życia chrześcijańską cnotą
ubóstwa. Często nie rozumiemy,
co to wezwanie oznacza lub
implikuje. Dla wielu jawi się
ono jako żmudne zadanie,
niezgodne z czasami, w których
żyjemy, lub jako negatywna
cnota, która więcej zabiera niż
daje. Przedstawiamy kilka
możliwych pytań, które pomogą
na nowo odkryć bogactwo
chrześcijańskiej cnoty ubóstwa.



12-01-2024

Pomocne linki

Stuff, Orędzie Ojca Świętego 2021, 
Ubóstwo świętego Franciszka, Tekst
codzienny.

Podsumowanie

1. Błogosławieni ubodzy w duchu...

2.Czym jest chrześcijańska cnota
ubóstwa i jak nią żyć?

3. Ubóstwo ducha i pragnienie
szczęścia

4. Czy ubóstwo można pogodzić z
bogactwem materialnym?

5. Jak pierwsi chrześcijanie żyli w
ubóstwie?

6. Jak możemy żyć tą cnotą w XXI
wieku?

https://opusdei.org/pl-pl/article/stuff-otwarta-rozmowa/
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/messages/poveri/documents/20210613-messaggio-v-giornatamondiale-poveri-2021.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/sw-franciszka-z-asyzu-4-x/
https://opusdei.org/pl-pl/dailytext/winnismy-kochac-z-caego-serca/
https://opusdei.org/pl-pl/dailytext/winnismy-kochac-z-caego-serca/


1. Błogosławieni ubodzy w duchu...

W Kazaniu na Górze Jezus ogłasza
„Błogosławieństwa”, obietnice
szczęścia w okolicznościach, w
których pozornie go nie ma. To nie
przypadek, że pierwsze z nich brzmi:
„Błogosławieni ubodzy w duchu,
albowiem do nich należy królestwo
niebieskie” (Mt 5, 3). Jest to klucz do
życia wszystkimi innymi
błogosławieństwami. W ubóstwie
serca zawarty jest sekret pełnego
życia chrześcijanina. „Znacie
przecież łaskę Pana naszego Jezusa
Chrystusa, który będąc bogaty, dla
was stał się ubogim, aby was
ubóstwem swoim ubogacić” (2 Kor 8,
9). Trzeba zanurzyć się w głębię tych
słów, aby wniknąć w istotę Ewangelii
i Jezusa, a tym samym wpisać się w
chrześcijańską logikę.

Medytując ze świętym Josemaríą



Do szczęścia nie jest potrzebne
wygodne życie, lecz zakochane serce.
Bruzda, 795.

Wielu ludzi czuje się nieszczęśliwymi
właśnie dlatego, że posiadają
wszystkiego zbyt wiele. —
Chrześcijanie, jeżeli prawdziwie
postępują jak dzieci Boże, będą
znosić niewygodę, upał, zmęczenie,
chłód… Lecz nigdy nie zabraknie im
radości, ponieważ to — wszystko! —
zsyła lub dopuszcza Ten, który jest
źródłem prawdziwego szczęścia. 
Bruzda 82.

2. Czym jest chrześcijańska cnota
ubóstwa i jak nią żyć?

Ubóstwo jest cnotą, która
harmonizuje i porządkuje relacje
człowieka z dobrami. Jest częścią
kardynalnej cnoty umiarkowania,
ponieważ żyjąc nią, staramy się
cieszyć rozsądnymi przyjemnościami
w odpowiedni sposób, aby nie
odwracały nas od naszego celu,

https://escriva.org/pl/surco/795/
https://escriva.org/pl/surco/82/


którym jest prawdziwe szczęście.
Ubóstwo jest atrakcyjne i pozytywne,
ponieważ zachęca nas do dążenia do
większego dobra i niedawania się
zwieść mniejszym dobrom, które
uniemożliwiają nam prawdziwą
miłość. Krótko mówiąc, jest to cnota,
która daje nam serce wolne do
kochania.

Chrystus, wzór wszystkich cnót, jest
tym, którego wszyscy chrześcijanie
szukają, aby nauczyć się żyć w
ubóstwie. Nowy Testament ukazuje
nam Boga, który będąc Królem i
Panem całego stworzenia, wybrał
ubóstwo od swoich narodzin w
żłobie aż do śmierci na Krzyżu.
Medytując nad Jego życiem, ludzie
wszystkich czasów odkrywają dziś
na nowo osobiste wezwanie do życia
tą cnotą, ponieważ ubóstwo nie może
być mierzone zewnętrznymi
parametrami, ale poprzez
poszukiwanie w sercu ograniczeń,



które uniemożliwiają nam
wielkoduszne podążanie za Panem.

Medytując ze świętym Josemaríą

Drogą do Boga jest Chrystus, ale
Chrystus jest na Krzyżu. Ażeby zaś
wspiąć się na Krzyż, trzeba mieć
serce wolne, oderwane od rzeczy
ziemskich. Droga Krzyżowa, X stacja.

Oderwij się od dóbr tego świata. —
Kochaj i praktykuj ubóstwo ducha:
zadowalaj się tym, co wystarcza, aby
prowadzić życie pełne prostoty i
umiarkowania. — Inaczej nigdy nie
będziesz apostołem. Droga 631.

3. Ubóstwo ducha i pragnienie
szczęścia

„Jedynym dobrem jest kochać Boga
całym sercem i być ubogim w duchu
tu na ziemi” (Teresa z Lisieux).

Kiedy się redukuje cnotę do
poświęcenia, braku lub oderwania, w

https://escriva.org/pl/via-crucis/10/
https://escriva.org/pl/camino/631/


jakiś sposób redukujemy cnotę do
środków prowadzących do
prawdziwego celu, którym jest bycie
wolnym, by kochać w prawdzie, co
jest dążeniem każdego człowieka do
szczęścia.

„Ubóstwo serca jest ostatecznie
wolnością przyjmowania
wszystkiego za darmo, bez naszego
"ego", jego pretensji i roszczeń,
stojących na przeszkodzie. Oznacza
to śmierć dla siebie, radykalne
oderwanie się, ale prowadzi do
doskonałego otwarcia się na
działanie Boga, do radości
przyjmowania i dawania w wolności.

Osiągnięcie tej wolności wymaga
jednak długiego czasu i długiej walki.
Wymaga to głębokiej przemiany
naszej egzystencji, naszego sposobu
odnoszenia się do Boga, do nas
samych i do innych”[1].

Medytując ze świętym Josemaríą



„W ekonomii zbawienia nasz Ojciec
troszczy się o każdą duszę z pełną
miłości delikatnością.Każdy
otrzymuje własny dar od Boga: jeden
taki, a drugi taki. Daremne byłoby
więc zabieganie o to, by ofiarować
Panu coś, czego by potrzebował. W
naszej sytuacji dłużników, którzy nie
mają z czego oddać, nasze dary
byłyby podobne do darów Starego
Przymierza, których Bóg już nie
przyjmuje: ofiar, darów, całopaleń i
ofiar za grzech nie chciałeś i nie
podobały się Tobie, choć składa się je
na podstawie Prawa.

Pan jednak wie, że dawanie jest
rzeczą właściwą zakochanym i On
sam wskazuje nam, czego od nas
pragnie. Nie mają dla Niego
znaczenia ani bogactwa, ani owoce,
ani zwierzęta żyjące na ziemi, w
morzu czy w powietrzu, ponieważ
wszystko to należy do Niego. Chce
tego, co wewnętrzne, duchowe, a co
powinniśmy Mu oddać z wolnością: 



Synu, daj mi swe serce. Widzicie? Nie
zadowala się częścią: chce
wszystkiego. Nie zabiega o nasze
rzeczy - powtarzam - chce nas
samych. Tutaj, tylko tutaj, mają swój
początek wszystkie dary, które
możemy ofiarować Bogu.

Dajmy Mu więc złoto, czyste złoto
ducha - oderwania od pieniędzy i
dóbr materialnych. Nie
zapominajmy, że są to rzeczy dobre,
pochodzące od Boga. Jednakże Pan
rozporządził, byśmy ich używali, nie
pozwalając, aby przywiązało się do
nich nasze serce, używając ich z
pożytkiem dla ludzkości.

Dobra ziemskie nie są złe. Stają się
złe, kiedy człowiek czyni z nich bożki
i przed tymi bożkami się korzy;
uszlachetniają się, kiedy
przemieniamy je w narzędzia
czynienia dobra w chrześcijańskim
działaniu dla sprawiedliwości i
miłości. Nie możemy zabiegać o



dobra materialne jak ktoś, kto
poszukuje skarbu. Nasz skarb jest tu,
złożony w żłobie - to Chrystus. I w
Nim mają skupiać się wszystkie
nasze miłości, bo gdzie jest twój
skarb, tam będzie i serce twoje”. To
Chrystus przechodzi, 35.

4. Czy ubóstwo można pogodzić z
bogactwem materialnym?

Życie cnotą ubóstwa jest zgodne z
posiadaniem dóbr materialnych,
ponieważ nie dąży się do ubóstwa
materialnego, ale do ubóstwa serca,
ducha. Chodzi o oderwanie się od
rzeczy materialnych, od panowania
nad rzeczami. Bóg chce, abyśmy
oddali Mu nasze serce, a nie tylko
zewnętrzne rzeczy i działania. Nie
chodzi więc po prostu o
nieposiadanie, ale o nie wkładanie
serca w to, co się posiada. Kiedy
dobra zajmują miejsce środków, a nie
celów w życiu człowieka, wtedy serce
pozostaje wolne, by kochać Boga i

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/35/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/35/


innych. Z pewnością ta wolność serca
wymaga zdrowej i uporządkowanej
relacji z rzeczami, a osiąga się to
między innymi poprzez życie
cnotami umiarkowania, porządku,
oderwania, panowania i hojności.

Medytując ze świętym Josemaríą

Prawdziwe ubóstwo nie polega na
tym, by nie posiadać, lecz na
oderwaniu się: na dobrowolnym
odrzuceniu panowania nad
rzeczami.

— Dlatego nie brakuje ubogich,
którzy w rzeczywistości są
bogaczami. I odwrotnie. Droga 632.

5. Jak pierwsi chrześcijanie żyli w
ubóstwie?

W Ewangelii widzimy, jak Jezus
kładzie nacisk na cnotę ubóstwa, jak
sam nią żyje i jak ważne jest, aby
chrześcijanie również nią żyli.
Papież Franciszek naucza, że „kiedy

https://escriva.org/pl/camino/632/


Pan posyła swoich siedemdziesięciu
dwóch uczniów, posyła ich "w
ubóstwie", daje im rady dotyczące
ubóstwa”. Jest to „ubóstwo ucznia:
droga ucznia, Pan chce, aby był
ubogi”. Papież sugeruje następnie
„trzy formy, trzy sposoby
przeżywania ubóstwa w życiu
uczniów, różne rodzaje ubóstwa, trzy
etapy - można powiedzieć - różnych
rodzajów ubóstwa”. „Pierwszym
ubóstwem jest oderwanie od
pieniędzy, od bogactwa”, oderwanie
od dóbr materialnych, które, choć
same w sobie dobre, mogą zajmować
zbyt wiele miejsca w sercu. Pan
wysyła swoich uczniów, aby głosili
bez torby, bez sakiewki czy
sandałów. „Warunkiem rozpoczęcia
drogi bycia uczniem jest ubóstwo”,
jak widzimy w przypadku bogatego
młodzieńca, który słysząc wezwanie
Jezusa, „nie mógł pójść za Nim,
ponieważ miał tak wiele bogactw, a
jego serce było przywiązane do
bogactw”. „Drugim jest pokorne



przyjmowanie prześladowań,
tolerowanie prześladowań”, tak jak
tolerowali je pierwsi chrześcijanie i
tak samo wielu chrześcijan dzisiaj na
różne sposoby. Trzeci sposób to
„ubóstwo samotności, opuszczenia:
kiedy uczeń, który z taką mocą
wyruszył, by głosić Pana, znosił
również prześladowania, pod koniec
życia czuje się opuszczony:
opuszczony przez wszystkich”. I to
właśnie przydarzyło się samemu
Chrystusowi, opuszczonemu przez
wszystkich na Krzyżu.

„Ubóstwo drogą ucznia”, podkreśla
Papież. Tak, „uczeń jest ubogi,
ponieważ jego bogactwem jest Jezus.
Ubogi, ponieważ nie jest
przywiązany do bogactwa: pierwszy
krok. Ubogi, ponieważ jest cierpliwy
w obliczu małych lub wielkich
prześladowań: drugi krok. Ubogi,
ponieważ pod koniec życia wchodzi
w ten stan umysłu, który przypomina
nam stan świętego Pawła:



opuszczenia”. I „jest to ta sama droga
Jezusa, która kończy się modlitwą do
Ojca: «Ojcze, Ojcze, czemuś Mnie
opuścił»”[2].

Medytując ze świętym Josemaríą

Powiem ci, jakie skarby posiada
człowiek na tej ziemi, abyś ich nie
marnował: głód, pragnienie, upał,
zimno, cierpienie, hańba, ubóstwo,
samotność, zdrada, oszczerstwo,
więzienie… Droga, 194.

6. Jak możemy żyć tą cnotą w XXI
wieku?

Tak jak pierwsi chrześcijanie żyli
cnotą ubóstwa zgodnie z
konkretnymi okolicznościami swoich
czasów, tak i my dzisiaj jesteśmy
wzywani do tego samego.

Papież Franciszek oświeca nas
następującymi słowami:
„Błogosławieństwa są adresowane do
ubogich, do strapionych, do

https://escriva.org/pl/camino/194/


łaknących sprawiedliwości. Jest to
przesłanie idące pod prąd. Świat w
istocie mówi, że aby być
szczęśliwym, musisz być bogaty,
potężny, zawsze młody i silny, cieszyć
się sławą i sukcesem. Jezus obala te
kryteria i wygłasza proroczą
zapowiedź – i to jest profetyczny
wymiar świętości – prawdziwą
pełnię życia osiąga się przez
postępowanie za Jezusem,
wprowadzanie w życie Jego Słowa. A
to oznacza inne ubóstwo, mianowicie
bycie ubogimi w sercu, ogołocenie się
z samych siebie, żeby zrobić miejsce
Bogu. Ten, kto uważa się za bogatego,
wygrywającego i bezpiecznego,
opiera wszystko na sobie i zamyka
się na Boga i na braci, podczas gdy
człowiek, który wie, że jest ubogi i że
sam sobie nie wystarcza, pozostaje
otwarty na Boga i na bliźniego. I
znajduje radość. Błogosławieństwa
zatem są proroctwem nowego
człowieczeństwa, nowego sposobu
życia – stanie się małymi i



zawierzanie się Bogu zamiast
wynosić się nad innych; bycie
łagodnymi zamiast usiłować
narzucać się; praktykowanie
miłosierdzia, a nie myślenie tylko o
sobie; angażowanie się na rzecz
sprawiedliwości i pokoju, zamiast
umacniać, choćby przez
przyzwolenie, niesprawiedliwości i
nierówności. Świętość to przyjęcie i
wprowadzanie w życie, z pomocą
Bożą, tego proroctwa, które
rewolucjonizuje świat.[3]”

Medytując ze świętym Josemaríą

„Ubogim głosi się Ewangelię” (Mt 11,
5) czytamy w Piśmie Św. Jest to
właśnie jeden ze znaków, które
oznajmiają nadejście Królestwa
Bożego. Kto nie miłuje i nie
praktykuje cnoty ubóstwa, nie ma
ducha Chrystusowego. I to jest
obowiązujące dla wszystkich — tak
dla pustelnika, który usuwa się na
pustynię, jak dla zwykłego



chrześcijanina, który obraca się w
społeczeństwie ludzkim, używając
dóbr tego świata, lub będąc
pozbawionym wielu z nich.

[…]

Czyniąc się echem jednej
wypowiedzi proroka Izajasza (1, 17)
— discete benefacere — lubię mówić,
że "trzeba się nauczyć praktykować
każdą cnotę” i być może specjalnie
cnotę ubóstwa. Trzeba nauczyć się
praktykować ubóstwo w życiu, aby
nie zostało zredukowane ono do
ideału, o którym można dużo pisać,
ale którego nikt poważnie nie
realizuje. Trzeba, aby było widoczne,
że ubóstwo jest zaproszeniem, które
Pan kieruje do każdego
chrześcijanina, a które jest zatem
konkretnym wezwaniem i winno
kształtować całe życie ludzkości. 
Rozmowy z prałatem Escriva, 110.

[1] 1. Jacques Philippe, Szczęście tam,
gdzie się go nie oczekuje.

https://escriva.org/pl/conversaciones/110/


[2] Franciszek, Homilia 18 X 2018r.

[3] Franciszek, Anioł Pański, 1 XI 2021
r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jak-zyc-chrzescijanska-cnota-

ubostwa/ (13-01-2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211101.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/angelus/2021/documents/papa-francesco_angelus_20211101.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-zyc-chrzescijanska-cnota-ubostwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-zyc-chrzescijanska-cnota-ubostwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-zyc-chrzescijanska-cnota-ubostwa/

	Jak żyć chrześcijańską cnotą ubóstwa?

