
opusdei.org

Jak wstąpić do Opus
Dei i jak z niego
wystąpić

W jaki sposób można stać się
częścią Opus Dei? Czy można
przestać być członkiem
Prałatury? W niniejszym
artykule przedstawione są
szczegółowo pewne aspekty
rozeznania oraz etapy
związane ze wstępowaniem do
Opus Dei oraz kwestie związane
z opuszczeniem Dzieła. Tekst
zawiera również kilka refleksji
na temat zjawiska powołania i
towarzyszenia w powołaniu.



24-04-2018

«Zapewniam was, dzieci, że gdy
chrześcijanin nawet najmniej
znaczącą codzienną czynność spełnia
z miłością, to wtedy wypełnia się ona
transcendencją Bożą. Dlatego
powtarzałem, z nieustępliwością
młota kruszącego skałę, że
powołanie chrześcijańskie polega na
układaniu wierszy z prozy dnia
powszedniego. Niebo i ziemia, dzieci
moje, zdają się łączyć na horyzoncie.
Ale tak naprawdę łączą się one w
waszych sercach, gdy żyjecie
uświęcając życie codzienne…» [1].

Misja Opus Dei polega na pomocy
chrześcijanom w życiu tym ideałem.
Używając słów Założyciela, chodzi o
«wielką katechezę» [2] — o drogę,
służącą do odkrywania, że Bóg
patrzy na nas z miłością w każdej,
nawet pozornie najbardziej banalnej



chwili dnia. Chodzi również o drogę
służącą do oświecenia świata tym
samym spojrzeniem, ponieważ przez
Chrzest i Bierzmowanie, a w
niewypowiedzany sposób w
tajemnicy eucharystycznej, Jezus
Chrystus — światłość świata — żyje
w nas a my w Nim (cfr. J 6, 55 i 15,5).

W Opus Dei są bardzo różni ludzie.
Święty Josemaría zwykł mówić, w
nawiązaniu do tej różnorodności, że
«można poruszać się po drodze na
wiele sposobów. Można
przemieszczać się po prawej stronie,
po lewej, zygzakiem, piechotą,
konno. Jest sto tysięcy sposobów
pokonywania tej Bożej drogi»[3].
Istnieje sto tysięcy sposobów i
czasów, jak również osób, które
prowadzą do zetknięcia się z tą drogą
i do odkrycia wezwania Boga do
podążania za Nim.

Każdy mężczyzna i każda kobieta
mają swoją historię. Jesteśmy



istotami biograficznymi: piszemy
nasze życie; piszą w nim również ci,
którzy w taki czy inny sposób kroczą
u naszego boku. Pisze w nim także, z
wielką delikatnością, nasz Bóg
Ojciec. Nasze życie nie jest czymś
napisanym z góry jak zamknięta
umowa albo plan. Jest dziełem
wypracowywanym osobiście, które
idzie naprzód niekiedy poprzez
niespodziewane zwroty i wymaga
upływu czasu. Tak, Bóg bierze pod
uwagę czas i podczas gdy Duch
Święty kontynuuje swoje dzieło na
świecie[4], również robi to przy
pomocy naszej inicjatywy, żeby
każdy «odnalazł się», żebyśmy
odnaleźli nasze miejsce na świecie i
w historii, żebyśmy odkryli jak i
gdzie widzi nas Bóg.

1. Wstępowanie do Opus Dei

Jest wiele osób, które w taki czy inny
sposób uczestniczą w duchowości
Opus Dei, również w krajach, do



których Prałatura jeszcze nie dotarła.
Wiele osób uczestniczy w zajęciach
Prałatury przez pewien czas, nawet
przez wiele lat, nie odczuwając
powołania do bycia częścią Dzieła
[5]. Inne osoby odczuwają w którejś
chwili wezwanie Boga do podążania
za Nim tą drogą. Niemniej jednak,
entuzjazm dla czegoś to jedno,
natomiast stwierdzenie, że to
naprawdę jest czyjaś droga — to
zupełnie co innego. Chodzi o to, czy
Bóg rzeczywiście powołał kogoś do
kroczenia tą drogą, czy ktoś ma
warunki do pokonania tej drogi z
nadzieją i w wolności, idąc za
Bogiem dzień po dniu i rok po roku.

Niezbędny wymiar formalny

Odpowiedź „tak” na powołanie,
decyzja o naśladowaniu Jezusa
Chrystusa w Opus Dei pociągają za
sobą przynależność instytucjonalną,
która zostaje sformalizowana z
czasem, stopniowo. W taki sposób,



odnosząc się do towarzyszenia
duchowego, Papież Franciszek
podkreślał: «Aby dojść do dojrzałości,
czyli aby osiągnąć zdolność do
naprawdę wolnych i
odpowiedzialnych decyzji,
nieodzowny jest czas i ogromna
cierpliwość»[6]. Dlatego, podobnie
jak w wielu dziedzinach życia
społecznego i eklezjalnego, zostały
ustanowione okresy, w których
dokonuje się konkretyzacja tej
przynależności do Opus Dei. Gdyby
ich nie było, zagrażałoby to wolności
zainteresowanego i utrudniało
rozeznanie zarówno przez samego
zainteresowanego, jak i przez
Prałaturę [7].

Istnienie terminów, praw i
obowiązków podejmowanych
zarówno przez Dzieło, jak i przez
każdego z wiernych Dzieła, pokazuje,
że zobowiązania zaciągnięte wraz z
powołaniem są rzeczywiste. Gdyby
nie istniały te aspekty formalne,



Opus Dei byłoby jedynie miejscem
tymczasowym jak stowarzyszenie
kulturalne czy sportowe — ludzie
przychodziliby i odchodzili,
wstępowali i występowali...
Przynależność do Opus Dei ma
charakter powołaniowy, czyli
oznacza wezwanie Boga obejmujące
całe życie. Dlatego konieczny jest
wymiar formalny, który jednak w
codziennym doświadczeniu
wiernych Prałatury nie znajduje się
na pierwszym planie. Na co dzień
każdy po prostu żyje swoim życiem
chrześcijańskim.

Pierwsze etapy: prośba i przyjęcie

Tak samo jak w przypadku innych
powołań w Kościele, istnieje
moment, który naznacza przedtem i
potem dla tych, którzy czują się
powołani do Opus Dei — dzień, w
którym powiedzieli „tak” Jezusowi
Chrystusowi — „tak” na tej drodze.
Boże powołanie to «nowa wizja



życia. Jest to tak, jakby zapaliło się w
nas światło»[8]. Chodzi o osobiste
zobowiązanie, poprzez które «nasze
życie — teraźniejsze, przeszłe i
przyszłe — nabiera nowego
znaczenia, głębi, której wcześniej nie
przeczuwaliśmy»[9]. Jednakże to
zobowiązanie powinno zapuścić
korzenie i dojrzewać w czasie.

Dlatego jeżeli już ten pierwszy krok
jest poprzedzony pogodną refleksją
ze strony zainteresowanego i
Prałatury, rozeznanie trwa dalej i
ulega rozszerzeniu, poczynając od 
prośby o przyjęcie do Dzieła, poprzez
pracę cierpliwą jak praca ogrodnika.
To rozeznanie jest konieczne,
ponieważ «Duch Dzieła, jak
Ewangelia, nie narzuca się naszej
istocie, tylko ją ożywia. Jest ziarnem
przeznaczonym do tego, żeby
wzrastać na glebie każdego
człowieka»[10]. Dzieje się tak nie
tylko na początkowych etapach



powołania, ale również przez całe
życie w Dziele.

Jeżeli po gruntownym, spokojnym
rozważeniu kwestii powołania, ktoś
formalnie prosi o przynależność do
Opus Dei, musi uzyskać zgodę
dyrektora jednego z ośrodków
Prałatury [11] i mieć przynajmniej
szesnaście i pół roku [12]. Od tego
momentu rozpoczyna się pierwszy
okres sześciu miesięcy, podczas
którego ta osoba zaczyna żyć w
miarę możliwości zgodnie z Bożym
powołaniem, które przyjęła w swojej
duszy, i otrzymuje wstępną formację.

Przed kandydatem pozostaje droga
formacji i umacniania w powołaniu,
ale już teraz wezwanie Boga
postrzega się jako miłość, obejmującą
całą egzystencję: «Wszystkie fakty i
wydarzenia zajmują teraz swoje
właściwe miejsce: rozumiemy, dokąd
chce nas zaprowadzić Pan i czujemy



się jakby porwani tym zadaniem,
które się nam powierza»[13].

Po upływie tego wstępnego okresu
sześciu miesięcy Prałatura formalnie
odpowiada na prośbę o przyjęcie. Ta
odpowiedź nosi nazwę przyjęcia. Nie
oznacza jeszcze włączenia do Opus
Dei. Ze strony zainteresowanego
niesie ze sobą dojrzałą decyzję, aby
starać się żyć życiem chrześcijańskim
i misją apostolską w zgodzie z
duchem Opus Dei, w perspektywie
służby Kościołowi i ludzkości [14].

Przystąpienie czasowe i ostateczne do
Opus Dei

Do wstąpienia do Opus Dei powinien
upłynąć przynajmniej jeszcze jeden
rok od przyjęcia. Ten krok nosi w
Statutach nazwę oblacji i można go
dokonać dopiero po ukończeniu 18
lat, znając i akceptując podejmowane
obowiązki.



Więź, jaka wytwarza się między
Prałaturą a wiernym poprzez to
pierwsze czasowe przyłączenie,
posiada analogię, jaka wiąże każdego
wiernego z jego diecezją, i ma dwie
szczególne cechy: po pierwsze więź
w tym przypadku odpowiada
szczególnemu powołaniu Bożemu, po
drugie zaś zostaje ustanowiona
poprzez wzajemne formalne
oświadczenie w obecności dwóch
świadków [15].

Miłość nie stawia warunków, po
prostu mówi „tak”. Jednakże
roztropność nakazuje poczekać
przed sformalizowaniem spraw na
zawsze. Dlatego dwustronne
zobowiązanie, które dokonuje się w 
oblacji, trwa maksymalnie jeden rok,
a konkretnie do następnego 19 marca
— uroczystości Św. Józefa. W ten
sposób otwiera się pewien okres z
perspektywą przyłączenia
ostatecznego, które może się dokonać
w minimalnym terminie pięciu lat od



chwili pierwszego przystąpienia do
Dzieła.

W tym czasie każdy wierny nadal
podąża swoją drogą ― zawodową,
społeczną itd. ― zgodnie ze swoim
powołaniem, starając się wzrastać w
«jedności życia»[16]. Prałatura nadal
pomaga mu formować się w wierze i
w duchu Opus Dei, w atmosferze
zaufania. Co roku każdy odnawia to
zobowiązanie, jeżeli tego pragnie, i
jeżeli Prałatura nie wyrazi
sprzeciwu. Logicznie rzecz biorąc, w
ciągu tego okresu, zwykle występują
chwile zmęczenia, a być może
również wątpliwości i wahań.
Jednakże wszyscy wiedzą, że mogą
liczyć na wsparcie i siłę innych w
Opus Dei — konkretne wsparcie
poszczególnych braci.

Przynajmniej pięć lat po oblacji, za
przyzwoleniem Prałatury, wierni
mogą dokonać procedury noszącej
nazwę wierności, czyli ostatecznego



włączenia do Opus Dei [17]. Święty
Josemaría zarządził w 1950 roku, że
w przypadku supernumerariuszy, ze
względu na mnogość okoliczności, w
jakich się znajdują, i ze względu na
sposób, w jaki otrzymują formację,
zwykle termin na ostateczne
przyłączenie jest dłuższy. To
przyłączenie, tak jak poprzednie, nie
niesie ze sobą zmiany stanu
świeckich. Nie zmienia się również
stan kapłanów świeckich
(diecezjalnych), którzy
inkardynowani do swoich diecezji,
wstępują do Kapłańskiego
Stowarzyszenia Świętego Krzyża.

2. Wystąpienie z Opus Dei

Cała droga, którą nakreślono
powyżej, wymaga wolności,
dojrzałości, nadziei, ufności w Bogu i
w tych, których stawia On u naszego
boku. Wierni Opus Dei spoczywają w
rękach swojego Ojca Boga i cieszą się
wsparciem innych, ale nie przestają



być narażeni na wszystkie wichry,
które dotykają każdego człowieka:
stan zdrowia, kwestia
temperamentu, środowisko rodzinne
i społeczne, kryzysy ekonomiczne,
brak stabilności zawodowej itd.

Poza własnymi ograniczeniami,
wadami i grzechami nie brakuje
uczniom Chrystusa prób, pokus i
prześladowań o różnym charakterze
(cfr. J 15, 20) [18]. Nie brakuje
również, w niektórych przypadkach,
błędów rozeznania powołania
(zdatność, dojrzałość…) albo błędów
w towarzyszeniu duchowym [19]. Z
drugiej strony jest silna presja
współczesnego społeczeństwa, w
którym bycie chrześcijaninem wiąże
się z tym, aby «nie bać się iść pod
prąd i cierpieć za głoszenie
Ewangelii»[20] i w którym mimo
wielkiego pragnienia pokoju i
stabilności, zaciemnieniu uległa
wartość wierności.



W sumie wiele jest elementów
wpływających na życiową drogę
osób, które pewnego dnia oddały się
Bogu. Niektóre z tych elementów
pozwalają częściowo wyjaśnić,
dlaczego ktoś, kto wyraził intencję
bycia wiernym swojemu powołaniu
w Opus Dei, może w jakimś
momencie życia zapragnąć opuścić
Dzieło. W każdym razie tajemnica
osoby ludzkiej domaga się
nieskończonego szacunku i
roztropności unikającej wszelkiego
osądzania. Tylko Bóg «przenika
wszystkie serca i zgłębia wszystkie
tajniki myśli» (1 Krn 28, 9).

Różne sytuacje

Przed oblacją wystarczy, żeby wierni,
którzy pragną opuścić Dzieło, zgłosili
to ustnie. Z drugiej strony w tym
okresie prałat albo wikariusz
regionalny mogą postanowić o ich
odejściu lub je doradzać, jeżeli



uważają, że nie mają oni koniecznej
gotowości lub zdolności [21].

Wierny Opus Dei, który złożył
czasowe zobowiązanie poprzez 
oblację, pozostaje w Prałaturze, jeżeli
odnowi to zobowiązanie 19 marca
(nie ma tu żadnej specjalnej formuły
— chodzi o wewnętrzny akt przed
Bogiem; wystarczy zgłosić, że się go
dokonało). Jeżeli z własnej woli ktoś
nie odnowi tego zobowiązania owego
dnia, pozostaje poza Prałaturą ipso
facto (to znaczy, przez sam ten fakt) i
nie potrzebuje robić niczego więcej.

Jeżeli dokonało się oblacji i pragnie
się opuścić Dzieło przed 19 marca
następnego roku albo jeśli złożyło się
ostateczne zobowiązanie poprzez 
wierność, aby odejść z Opus Dei,
trzeba poprosić o ustanie więzi
zaciągniętej w stosunku do Prałatury,
a w związku z tym również o
zakończenie związanych z tą więzią
praw i obowiązków [22].



Niezwykle wielka ważność decyzji
dotyczących powołania sprawia, że
szczególnie wobec zamiaru odejścia
z Dzieła, dokłada się starań, aby
pomóc każdej osobie rozważyć z
pogodą przed Bogiem to, co jest dla
niej dobre, w celu uniknięcia
pochopnej decyzji, zawsze starając
się o dobro każdej duszy w chwili
podejmowania tego postanowienia.
Niekiedy wolność mogłaby zostać
ograniczona namiętnością,
przejściowym stanem ducha albo
jakimś zewnętrznym przymusem.
Niemniej jednak, jeżeli mimo
wszystko ktoś wybiera odejście,
procedura jest jasna.

Ustanie więzi między wiernym a
Prałaturą

Dla ustania więzi między daną osobą
a Prałaturą należy stwierdzić, że
zainteresowany chce dobrowolnie
opuścić Prałaturę [23]. Zazwyczaj
wolę tę wyraża się pisemnie listem



skierowanym do prałata Opus Dei
[24]. List przekazywany jest szybko
prałatowi, któremu przysługuje
zwolnienie z zaciągniętych
obowiązków. Nie trzeba, żeby ten list
przedstawiał przyczyny. Wystarczy,
że stwierdza wolną, jasną i wyraźną
wolę, aby nie iść dalej [25].

Potwierdzenie ustania więzi między
daną osobą a Prałaturą jest
przekazywane zainteresowanemu.
Następuje wyjaśnienie każdego
aspektu jego nowej sytuacji. Jeżeli
zaś zainteresowany tego pragnie,
należy zaofiarować mu pomoc
duchową dostosowaną do jego
okoliczności. Zwykle wszystko to
dokonuje się szybko po otrzymaniu
prośby o ustanie więzi. Bardzo często
osoby, które opuściły Opus Dei,
pragną pozostać współpracownikami
Dzieła.

Po pewnym czasie może się zdarzyć,
że jakaś osoba pragnie powrócić i



zostaje przyjęta jako
supernumerariusz lub
supernumerariuszka, za zgodą
Prałata.

3. Przeszłość i przyszłość:
przebaczenie i nadzieja

Kiedy ktoś porzuca drogę
powołaniową, którą podjął, nie jest
łatwo w pełni przyjąć
odpowiedzialność za to, co się stało.
W niektórych przypadkach sytuacja
może być bolesna dla obu stron.
Niekiedy może ciążyć szereg
nieporozumień, które narastały do
tego stopnia, aż trudno było znaleźć
dla nich rozwiązanie. Czasami
przedłużające się zaniedbywanie
życia duchowego ostatecznie
wyeliminowało sens oddania. Innym
razem nastąpił zbieg szeregu
czynników i ktoś nie miał już siły,
żeby iść naprzód…

Jednak życie idzie naprzód: dla Boga
zawsze jest życie przed nami. «Bóg



może pisać prosto także na krzywych
liniach naszych dziejów. Bóg
pozostawia nam wolność, potrafi
jednak doszukać się w naszych
porażkach nowych dróg dla swojej
miłości. Bóg nie ponosi porażki»[26].
Z Jego pomocą należy pielęgnować
dwie postawy, które leczą i
umacniają: przebaczenie i nadzieję.

Przebaczenie jako spojrzenie w
przeszłość, żeby przebaczyć szkodę,
której mogło się doznać, a także
uznać szkodę, jaką samemu mogło
się wyrządzić. Natomiast nadzieja
jako spojrzenie w przyszłość,
ponieważ człowiek wie, że Bóg
kroczy u jego boku [27] i że rana,
rozczarowanie, bunt — albo,
niekiedy, mieszanina wielu spośród
tych rzeczy — może być dla Boga
okazją zaproponowania nowej drogi:
«Taki rozwój, czyli wejście na nową
drogę miłości po porażce pierwszej
propozycji, jest z pewnością zupełnie
możliwy (...). Jakiś element dróg



historii Boga z ludźmi (…) stanowi
właśnie owa „elastyczność” Boga,
który oczekuje dobrowolnej decyzji
człowieka i w wyniku każdego jego
„nie” otwiera nową drogę
miłości»[28].

Poza tym człowiek, który opuszcza
Opus Dei, jest kimś, kto chciał oddać
się Bogu. Taki gest głęboko naznacza
ludzką tożsamość. Bóg nie zapomina
o tym, nie zapomina też o tym
własne serce. Lata oddania, które
pozostają za taką osobą, to lata
modlitwy, chrześcijańskiego
świadectwa, czasu, wysiłków i troski
o sprawy Boga, a także działań
mających na celu ulżenie osobom
najbardziej potrzebującym, w wielu
przypadkach wspieranie dzieł
nauczania, kultury, pomocy
materialnej i zdrowotnej [29]. «Nie
zatraci się żaden z jego uczynków
spełnionych z miłości, nie zatraci się
żadna ze szczerych trosk o innych,
nie zatraci się żaden akt miłości



względem Boga, nie zatraci się żadne
ofiarne zmęczenie, nie zatraci się
żadna bolesna cierpliwość. To
wszystko krąży po świecie jako
życiowa siła»[30].

Z drugiej strony, choćby przez
pewien czas można było dostrzegać
niemal wyłącznie bolesne epizody,
ktoś, kto należał do Prałatury,
otrzymał wiele w formie sympatii i
troski, formacji osobistej i duchowej,
upodobania do dobrze wykonanej
pracy, otwarcia na innych. Cały ten
bagaż doświadczeń towarzyszy mu i
będzie mu pomagał iść naprzód
przez życie w duchu
chrześcijańskim.

Prałatura stara się obudzić w swoich
wiernych gorliwość o to, aby nie
tracić kontaktu z żadną z osób, które
postanowiły opuścić Dzieło, chyba że
ktoś wyrazi przeciwną wolę. Ci,
którzy mają zadania formacyjne w
Prałaturze, są powołani do wcielania



w szczególny sposób w swoim życiu
następującego ojcowskiego
nauczania Papieża Franciszka:

«Ten, kto towarzyszy, umie uznać, że
sytuacja każdego człowieka przed
Bogiem i własnym życiem łaski
stanowi tajemnicę, której nikt nie
może w pełni poznać, patrząc z
zewnątrz. Ewangelia proponuje nam
skorygować i pomóc wzrastać osobie,
poczynając od uznania obiektywnego
zła jej czynów (por. Mt 18, 15), ale
bez wydawania sądów co do jej
odpowiedzialności i winy (por. Mt 7,
1; Łk 6, 37). Kompetentna osoba
towarzysząca nigdy nie zgadza się z
fatalizmem lub małodusznością.
Zawsze zachęca do podjęcia leczenia,
powstawania, przyjmowania krzyża,
pozostawiania wszystkiego,
wychodzenia zawsze na nowo, by
głosić Ewangelię. Osobiste
doświadczenie poddania się
towarzyszeniu i leczeniu, zdolność
ukazania z całą szczerością własnego



życia wobec towarzyszącej nam
osoby, uczy nas cierpliwości i
zrozumienia wobec innych i czyni
nas zdolnymi do wzbudzenia w nich
zaufania, otwarcia i gotowości
rozwoju»[31].

Guillaume Derville – Carlos Ayxelà

[1] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 116 [kompletny
cytat].

[2] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 6 lutego 1967
r., cytowane w: Fernando Ocáriz, List
pasterski, 14 lutego 2017 r., 7.

[3] Św. Josemaría, List z 2 lutego 1945
r., 19, cytowane w: Fernando Ocáriz, 
List pasterski, 9 stycznia 2018 r., 11.

[4] Cfr. Mszał Rzymski, IV Modlitwa
Eucharystyczna.

https://www.pismaescrivy.org/book/rozmowy/punkty/116
https://www.pismaescrivy.org/book/rozmowy/punkty/116
https://opusdei.org/pl-pl/document/list-pralata-opus-dei-14-02-2017/
https://opusdei.org/pl-pl/document/list-pralata-opus-dei-14-02-2017/
https://opusdei.org/pl-pl/document/list-pralata-9-stycznia-2018-r/


[5] «Opus Dei» oznacza po łacinie
«Dzieło Boże». Dlatego Prałaturę
nazywa się również potocznie
«Dziełem».

[6] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 171.

[7] Poszczególne kroki związane ze
wstąpieniem do Opus Dei, jak
również z wystąpieniem z Prałatury,
są opisane w Statutach Prałatury
Opus Dei (Statuta vel Codex iuris
peculiaris Operis Dei), dostępnych 
tutaj. Odnosząc się do tego
dokumentu w dalszej części tekstu,
będziemy używać określenia Statuta.

[8] Św. Josemaría, List z 9 stycznia
1932 r., 19. Cytowany w: A. Vázquez
de Prada, Założyciel Opus Dei: życie
Josemaríi Escrivy, t. 1: Panie, żebym
przejrzał!, tłum. Paweł Skibiński,
Wydawnictwo M-Księgarnia
Świętego Jacka, Kraków-Katowice
2002, rozdz. V „Założenie Opus
Dei” [kompletny cytat].

https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://www.ostatniaszuflada.pl/vprada/5.rtf


[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 45 [kompletny cytat].

[10] Fernando Ocáriz, List pasterski,
9 stycznia 2018 r., 11.

[11] Ta prośba to prosty list pisany
odręcznie, w którym wyraża się
własną wolę przynależności do Opus
Dei. Cfr. Statuta, 14 §1, 19, 63.

[12] Jeżeli taka osoba jest w
młodszym wieku, można uważać ją
za „aspiranta”. Na ten temat cfr.: 
„Aspiranci” w Opus Dei.

[13] To Chrystus przechodzi, 45
[kompletny cytat].

[14] Cfr. Statuta, 20 §1; 22.

[15] Cfr. Statuta, 20 i 27, gdzie
opisana jest szczegółowo treść tej
deklaracji. Deklaracja wiernego
wyraża trwałe i szczere
zobowiązanie do wiernej odpowiedzi
na Boże powołanie do Dzieła, przy

https://www.pismaescrivy.org/book/chrystus_przechodzi/punkty/45
https://opusdei.org/pl-pl/document/list-pralata-9-stycznia-2018-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/aspiranci-w-opus-dei/
https://www.pismaescrivy.org/book/chrystus_przechodzi/punkty/45
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/


świadomości własnej słabości i
ograniczoności oraz wsparcia łaski
Bożej. Dla przyjęcia i włączenia
członków Kapłańskiego
Stowarzyszenia Świętego Krzyża
stosuje się postanowienia dotyczące
przyłączonych i supernumerariuszy
Prałatury, zastępując, w razie
konieczności, Prałaturę Opus Dei
Kapłańskim Stowarzyszeniem
Świętego Krzyża, a wiernych
członkami. Cfr. Kodeks Prawa
anonicznego, kan. 278; cfr. 
Konstytucja apostolska Ut sit,
preambuła i art. I). Poza tym, fakt
przynależności do Kapłańskiego
Stowarzyszenia Świętego Krzyża, bez
inkardynacji do Prałatury Opus Dei,
umacnia całkowitą zależność
członków przyłączonych i
supernumerariuszy od ordynariusza
diecezji i ich służbę diecezji. Ich
jedynym przełożonym jest ich
biskup, tak samo jak w przypadku
pozostałych kapłanów diecezjalnych.

https://www.google.pl/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0ahUKEwi1rOiA7ebaAhVDCpoKHRbnA7cQFggoMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.trybunal.mkw.pl%2FKodeks%2520Prawa%2520Kanonicznego.pdf&usg=AOvVaw0qJaS0uF8R26EGQxxGg7yP
https://www.google.pl/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0ahUKEwi1rOiA7ebaAhVDCpoKHRbnA7cQFggoMAA&url=http%3A%2F%2Fwww.trybunal.mkw.pl%2FKodeks%2520Prawa%2520Kanonicznego.pdf&usg=AOvVaw0qJaS0uF8R26EGQxxGg7yP
https://opusdei.org/pl-pl/article/konstytucja-apostolska-ut-sit-28-xi-1982-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/konstytucja-apostolska-ut-sit-28-xi-1982-r/


[16] Przy pomocy tego określenia Św.
Josemaría podsumowywał główny
aspekt duchowości Opus Dei. Aby
dowiedzieć się więcej o jedności
życia: „W duchu i w prawdzie —
tworzenie jedności życia (I)”, „Donde
Dios nos quiere: crear la unidad de
vida (II)”.

[17] Dokonuje się tej samej formalnej
deklaracji pomiędzy daną osobą a
Prałaturą co w przypadku oblacji, ale
tym razem precyzując, że jest ona na
całe życie. Tylko niektórzy
supernumerariusze dokonują tego
ostatecznego przystąpienia.
Zazwyczaj odnawiają oblację
każdego 19 marca.

[18] Cfr. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 530.

[19] Święty Josemaría zwykł był
mówić, że na «podstawie nauki o
rządzeniu» w Opus Dei powinny
występować, między innymi,
poniższe elementy: „umiłowanie

https://opusdei.org/pl-pl/document/w-duchu-i-w-prawdzie-tworzenie-jednosci-zycia-i/
https://opusdei.org/pl-pl/document/w-duchu-i-w-prawdzie-tworzenie-jednosci-zycia-i/
https://opusdei.org/es-es/document/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/document/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://opusdei.org/es-es/document/presencia-de-dios-unidad-de-vida/
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/index_sp.html
https://www.katechizm.opoka.org.pl/rkkkI-2-2.htm
https://www.katechizm.opoka.org.pl/rkkkI-2-2.htm


wolności innych — słuchanie ich! — i
własnej [wolności, przypis autorów],
przekonanie, że rządy muszą być
kolegialne, przekonanie, że
dyrektorzy mogą się mylić i że w
takim przypadku mają obowiązek
zadośćuczynienia» (Instrukcja, 31
maja 1936 r., 27). Aby dowiedzieć się
więcej, o rozrożnieniu między
rządzeniem a kierownictwem
duchowym w Opus Dei, cfr. 
„Dirección espiritual en el Opus Dei”.

[20] Franciszek, List do Prałata Opus
Dei, 26 czerwca 2014 r.

[21] Cfr. Statuta, 28.

[22] Cfr. Statuta, 28-35. Dopóki trwa
członkostwo czasowe albo po
uzyskaniu członkostwa ostatecznego,
aby ktoś mógł dobrowolnie opuścić
Prałaturę, konieczna jest dyspensa,
której może udzielić tylko Prałat (Cfr.
Statuta, 29).

[23] Cfr. Statuta, 27 i 33.

https://opusdei.org/es-es/article/direccion-espiritual-en-el-opus-dei-acompanamiento-espiritual-en-el-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/


[24] W przypadku członków
Kapłańskiego Stowarzyszenia
Świętego Krzyża pismo jest również
skierowane do niego, ale jako do
przewodniczącego tego
stowarzyszenia duchownych.

[25] Cfr. Statuta, 29.]

[26] Benedykt XVI, Homilia, 8
grudnia 2007 r.

[27] Cfr. Franciszek, Audiencja
ogólna, 7 grudnia 2016 r.

[28] J. Ratzinger – Benedykt XVI, 
Jezus z Nazaretu, t. 2, Od wjazdu do
Jerozolimy do Zmartwychwstania ,
tłum. Wiesław Szymona, Jedność,
Kielce 2011; rozdz. 5.2 «Ustanowienie
Eucharystii».

[29] Przy pewnej okazji, kiedy Bł.
Álvaro del Portillo był w Paryżu na
rodzinnym spotkaniu z kilkoma
dyrektorami Opus Dei, wspomniano
o osobie, która w innym kraju

https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opusdei.org/pl-pl/article/statuty/
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/benedykt_xvi/homilie/austria_mariazell_08092007.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/audiencje/ag_07122016.html
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/audiencje/ag_07122016.html


opuściła Opus Dei wiele lat
wcześniej. Prałat Opus Dei wygłosił
pochwałę tego, co ta osoba zrobiła
dla rozwoju pewnej prestiżowej
inicjatywy apostolskiej
(wspomnienie Guillaume’a
Derville’a, sierpień 1988 r.).

[30] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 279.

[31] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 172.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jak-wstapic-do-opus-dei-i-jak-

z-niego-wystapic/ (13-01-2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wstapic-do-opus-dei-i-jak-z-niego-wystapic/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wstapic-do-opus-dei-i-jak-z-niego-wystapic/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wstapic-do-opus-dei-i-jak-z-niego-wystapic/

	Jak wstąpić do Opus Dei i jak z niego wystąpić

