
opusdei.org

Jak wielka symfonia:
Święci w roku
liturgicznym

W koncercie historii każdy
święty gra na odmiennym
instrumencie. Wsłuchujemy się
w tę muzykę, czcząc pamięć
świętych na przestrzeni roku
liturgicznego.

28-12-2020

W przedstawieniu Sądu
Ostatecznego w Kaplicy Sykstyńskiej,
mistrzowskim dziele Michała Anioła,
widzimy w centrum Chrystusa, który



zdaje się ruchem ręki rządzić
wszechświatem. U Jego boku
znajduje się Najświętsza Maryja
Panna, która litościwie patrzy na
swoje dzieci stawające przed
Najwyższym Sędzią. Wokół tych
dwóch postaci znajduje się mnóstwo
osób: święci Starego i Nowego
Testamentu, męczennicy i
apostołowie, którzy kontemplują
Zbawiciela.

Ten rodzaj przedstawienia Sądu
Ostatecznego ma długą tradycję w
sztuce chrześcijańskiej. W
średniowieczu było czymś
powszechnym przedstawianie
Chrystusa w otoczeniu świętych:
mężczyzn i kobiet, młodych i starych,
uczonych doktorów i prostych
pracowników fizycznych, królów i
papieży, mnichów i żołnierzy,
dziewic i ojców rodzin ze wszystkich
środowisk i miejsc, ze wszystkich ras
i kultur na fasadach kościołów i
katedr, a niekiedy również w ich



wnętrzu. Temu niezliczonemu
tłumowi towarzyszyli aniołowie
grający na instrumentach
muzycznych, czyniąc z tej grupy
wielką orkiestrę, która wykonuje
piękną symfonię pod kierunkiem
kompozytora i mistrza Jezusa
Chrystusa. Benedykt XVI powiedział,
że Święci są jak wielki «zespół
instrumentów, które — każdy w
indywidualny sposób — grają Bogu
jedną wielką wstawienniczą
symfonię dziękczynienia i chwały»[1].
Każdy święty jest mistrzem innego
instrumentu, a w efekcie rodzi się
zróżnicowana, wciąż nowa muzyka,
którą wykonujemy, kiedy na
przestrzeni roku liturgicznego
czcimy ich pamięć. Błogosławieni są
częścią naszego życia przez
Obcowanie Świętych. Jesteśmy
zjednoczeni z Kościołem w Niebie,
«gdzie dusze tryumfują z Panem»[2].
Chrześcijańska wrażliwość
liturgiczna objawia się, kiedy splata
się to, w co wierzymy, to, czym



żyjemy, to, co czcimy i to, o co się
modlimy.

Bogactwa chrześcijańskiej
świętości

Na przestrzeni historii niezliczeni są
mężczyźni i kobiety, którzy
wprowadzili w czyn słowa Jezusa:
«Estote ergo vos perfecti, sicut Pater
vester caelestis perfectus est»[3];
Bądźcie więc wy doskonali, jak
doskonały jest Ojciec wasz niebieski.
Bogactwo charyzmatów Ducha
Świętego, różnice w sposobie bycia
poszczególnych osób i szeroka gama
sytuacji, w których żyli chrześcijanie,
sprawiają, że ten nakaz Pana wciela
się na różne sposoby. «Każdy stan
życia zawsze prowadzi do świętości!
U ciebie w domu, na ulicy, w pracy, w
Kościele, w tym momencie i w twojej
sytuacji życiowej została otwarta
droga do świętości»[4].

Jakże święci pociągają! Życie osoby,
która walczyła o to, żeby utożsamić



się z Chrystusem, stanowi wielką
apologię wiary. Jej niezwykle potężne
światło lśni pośród świata. Jeżeli
niekiedy wydaje się, że historia ludzi
jest rządzona przez królestwo
ciemności, wynika to
prawdopodobnie z tego, że te światła
błyszczą w mniejszej liczbie albo
subtelniej: «te światowe kryzysy —
wskazywał Św. Josemaría —
spowodowane są brakiem
świętych»[5]. Kontrast między
świetlistą egzystencją świętych a
ciemnościami, którymi być może
widzieli się otoczeni, może być
wielki. Istotnie, wielu było
przedmiotem niezrozumienia albo
prześladowań, otwartych lub
zawoalowanych, jak miało to miejsce
w przypadku Wcielonego Słowa:
«światło przyszło na świat, lecz
ludzie bardziej umiłowali ciemność
aniżeli światło»[6]. Niemniej jednak,
doświadczenie pokazuje nam
niewątpliwą atrakcyjność świętych.
W tak wielu środowiskach naszego



społeczeństwa wciąż uznaje się z
podziwem świadectwo życia
chrześcijańskiego — mocnego,
radykalnego, spójnego. Historie
świętych ukazują poza tym, jak
kontakt z Panem napełnia serce
pokojem i radością, jak można
rozpowszechniać pogodę, nadzieję i
optymizm w naszym otoczeniu i
równocześnie jak pozostawać
otwartym na potrzeby innych,
szczególnie na potrzeby najbardziej
pokrzywdzonych.

Nabożeństwo do świętych

Niezgłębione bogactwo
chrześcijańskiej świętości było
nieustannie wspominane i
rozważane przez Kościół w świetle
Słowa Bożego. Liturgia oddaje co
roku z miłością cześć swoim
dzieciom, które przeszły przez świat
jak Jezus, «dobrze czyniąc»[7], będąc
żywymi światłami dla braci ludzi,
pomagając im być szczęśliwymi na



tej ziemi i w przyszłym życiu. Daty,
które upamiętniają ich odpowiednie
liturgiczne wspomnienia,
odpowiadają zazwyczaj dniu ich
śmierci, czyli ich dies natalis [dniu
narodzin]: dniu, w którym rodzą się
do nowego życia, życia w niebie.
Niekiedy upamiętniają inne znaczące
momenty ich biografii, zwłaszcza te
związane z przyjmowaniem
sakramentów.

Wielkie było nabożeństwo Św.
Josemaríi do świętych: «Jaka potężna
jest miłość Teresy! — Jaki zapał
Franciszka Ksawerego! — Jak
godnym podziwu mężem jest św.
Paweł! — Ach, mój Jezu... kocham Cię
bardziej niż Paweł, Ksawery i
Teresa!»[8]. Święta Liturgia to miejsce
uprzywilejowane do wzrastania w
miłości do tych niebieskich
rzeczników, żeby odczuwać ich
bliskość jako miłych towarzyszy
podróży podczas życia ziemskiego.
Mszał Rzymski, zbierając



wielowiekową tradycję celebrowanej
wiary, zawiera wspólne formularze
Mszy o męczennikach, pasterzach,
doktorach Kościoła, dziewicach i
świętych, którzy osiągnęli pełnię
życia chrześcijańskiego w różnych
okolicznościach i stanach życia. W
większości przypadków liturgia na
ich cześć zawiera pewne modlitwy
spośród tych modlitw wspólnych i
inne modlitwy własne.

W każdej rodzinie świętuje się w
szczególny sposób rocznice
najwybitniejszych członków jak
ojciec albo matka, dziadkowie… Tak
dzieje się również w rodzinie Boga,
jaką jest Kościół. Poza
uroczystościami ku czci Najświętszej
Maryi Panny powszechny kalendarz
rzymski obchodzi uroczystości Św.
Józefa (19 marca), Narodzenia Św.
Jana Chrzciciela (24 czerwca), Św.
Piotra i Pawła (29 czerwca) oraz
Wszystkich Świętych (1 listopada).
Do nich dochodzi spora liczba



uroczystości na cześć świętych. Poza
uroczystościami apostołów i
ewangelistów, które dzielą na etapy
cały rok, świętami są liturgiczne
wspomnienia Św. Wawrzyńca (10
sierpnia), Św. Szczepana Pierwszego
Męczennika (26 grudnia) i Świętych
Młodzianków (28 grudnia). Do tych
świąt przyłączają się wspomnienia,
których obchody mogą być dowolne
lub obowiązkowe. W Dziele, poza
świętami Pańskimi, świętami
Najświętszej Maryi Panny i Św.
Józefa obchodzi się ze szczególnym
nabożeństwem podwyższenie Krzyża
Świętego (14 września), uroczystości
Świętych Archaniołów (29 września)
oraz Apostołów będących patronami
dzieł Prałatury i święto Świętych
Aniołów Stróżów (2 października).

Jak czytamy w Księdze Apokalipsy,
święci stanowią «wielki tłum,
którego nie mógł nikt policzyć, z
każdego narodu i wszystkich
pokoleń, ludów i języków»[9]. Ten Lud



obejmuje świętych Starego
Testamentu, jak sprawiedliwy Abel i
wierny patriarcha Abraham,
świętych Nowego Testamentu,
licznych męczenników z początków
chrześcijaństwa oraz
błogosławionych i świętych z
kolejnych wieków. To wielka rodzina
dzieci Bożych, tworzona przez tych,
którzy wykuwali swoją świętość pod
wpływem wiekuistego ożywiciela —
Ducha Świętego.

Kolekty Mszału Rzymskiego

Pewien współczesny francuski pisarz
mówił, że święci są niczym «barwy
spektrum w odniesieniu do
światła»[10]. Każdy wyraża własnymi
odcieniami i błyskami światło
Boskiej świętości. Wydaje się, jakby
blask Zmartwychwstania Chrystusa,
przechodzący przez pryzmat
ludzkości, otwierał się na stopnie
barw tyleż zróżnicowanych, co
fascynujących. «Gdy Kościół w ciągu



roku liturgicznego wspomina
męczenników i innych świętych,
„głosi Misterium Paschalne” w tych,
„którzy współcierpieli i zostali
współuwielbieni z Chrystusem,
przedstawia wiernym ich przykłady,
pociągające wszystkich przez
Chrystusa do Ojca, a przez ich zasługi
wyjednywa dobrodziejstwa
Boże”»[11].

Poprzez formularze Mszy o świętych
z Mszału Rzymskiego Kościół wyraża
swoją modlitwę w słowach, które
pomagają nam rozważać różne
kolory tego świetlnego widma. W
każdym z tych obchodów istnieje
przynajmniej własna kolekta o
świętym, którą kapłan odmawia
podczas obrzędów wstępnych,
bezpośrednio przed liturgią słowa.
Ta krótka modlitwa wskazuje nam
charakter celebracji[12]. Przypomina
w zwięzły sposób, jaka „barwa”
świętości Boga błyszczała z większą
siłą u świętego, którego



upamiętniamy danego dnia. Często
kolekty zaczynają się od
przypomnienia jakiegoś rysu z
historii zbawienia, zwłaszcza
Tajemnicy Chrystusa. Poza tym jest
zwyczaj powierzania ludu
chrześcijańskiego świętemu lub
świętej, o których wstawiennictwo
błaga się na jakąś szczególną
okoliczność.

Treść kolekt jest bardzo bogata i
zróżnicowana. I tak, na przykład, we
wspomnienie Św. Jana Fishera i Św.
Tomasza Morusa (22 czerwca) prosi
się o spójność między wiarą i
własnym życiem (o to, co Św.
Josemaría miał nazwać jednością
życia) albo błaga się o apostolską
gorliwość taką, jaką charakteryzował
się Św. Franciszek Ksawery (3
grudnia), albo o przeżywanie
tajemnicy Chrystusa, ze szczególną
kontemplacją Jego Męki, jak robiła
Św. Katarzyna ze Sieny (29 kwietnia)
albo o rozpalenie w sercu ogniem



Ducha Świętego w dniu Św. Filipa
Neri (26 maja). Niekiedy prosi się o
dary i łaski dla Kościoła: o płodność
apostolstwa we wspomnienie Św.
Karola Lwangi i Towarzyszy,
męczenników (3 czerwca), o
błogosławieństwo posiadania
pasterzy według Serca Jezusowego w
dzień Św. Ambrożego (7 grudnia)
albo o ufne otwarcie serc na łaskę
Chrystusa, jak powtarzał Św. Jan
Paweł II (22 października). W
nawiązaniu do świętych wspomina
się również tysiące elementów
chrześcijańskiego życia. I tak we
wspomnienie Św. Juana Diego (9
grudnia) kontempluje się miłość
Najświętszej Dziewicy do Jej ludu,
natomiast we wspomnienie Św.
Agaty (5 lutego) wspomina się, jak
podoba się Bogu cnota czystości.

Te przykłady, które można by
mnożyć w nieskończoność, pokazują
nam, jak modlitwy z celebracji na
cześć świętych, stanowią niezwykle



bogate źródło dla naszej chwili
osobistej modlitwy danego dnia albo
żebyśmy zwracali się do Pana
spontanicznie jakimś zdaniem
podczas godzin pracy i odpoczynku.
Są niczym cenne, szczególnie piękne
kamienie szlachetne (niektóre z nich
charakteryzują się wielowiekową
starożytnością), które są wprawione
w te klejnoty chrześcijańskiej
Tradycji, jakimi są liturgiczne
celebracje. Przy ich pomocy modlimy
się tak, jak modliło się niezwykle
wiele pokoleń chrześcijan.
Wspomnienia i uroczystości świętych
na przestrzeni roku dostarczają nam
okazji trochę lepszego poznania tych
potężnych pośredników wobec
Trójcy Przenajświętszej, jak również
zdobywania nowych przyjaciół w
Niebie.

Boże gwiazdy

W świętych «kontakt ze Słowem Boga
spowodował, że tak powiem,



eksplozję światła, dzięki której blask
Boga rozjaśnia nasz świat i wskazuje
nam drogę. Święci są gwiazdami
Boga, za którymi idziemy w kierunku
Tego, za którym tęskni nasze
życie»[13]. Tak samo jak gwiazda ze
Wschodu wiodła Mędrców ku ich
osobistemu spotkaniu z Chrystusem,
święci wskazują nam niczym
gwiazdy polarne w nocy, jaka jest
„północ”, ku której powinniśmy się
kierować.

Pośród tych gwiazd, które wskazują
drogę, Kościół zaproponował
również publicznie pobożności
chrześcijańskiego ludu Św. Josemaríę
i Bł. Álvaro. Apostolski zapał i
bezinteresowna służba Kościołowi i
wszystkim duszom, które wyrzeźbiły
chrześcijańską tożsamość Założyciela
Opus Dei i jego pierwszego następcy,
charakteryzują modlitwy, jakie
Kościół zanosi do Boga w ich
odpowiednie święta liturgiczne. W
pierwszym przypadku Kościół błaga



naszego Boga Ojca, który za
wstawiennictwem Św. Josemaríi
pośród pracy codziennej, «zostali
ukształtowani na wzór Jezusa
Twojego Syna i z żarliwą miłością
służyli dziełu Odkupienia»[14] i że
sprawowanie sakramentów «umocni
w nas ducha przybranych synów»[15].
W kolekcie o Bł. Álvaro prosi się,
abyśmy, naśladując jego przykład,
«pokornie angażowali się w
zbawienną misję Kościoła»[16],
dlatego że ks. Álvaro był wierny
Kościołowi i wiernie podążał za Św.
Josemaríą w rozpowszechnianiu
przesłania o powszechnym
powołaniu do świętości i
apostolstwa.

Pomaga nam wytrwałe uciekanie się
do wstawiennictwa Św. Josemaríi i
Bł. Álvaro, żeby wyjednali dla nas z
nieba wierność naszemu własnemu
powołaniu we wszystkich
okolicznościach. „Czytając” ich
życiorysy — jakby była to wielka



powieść — uczymy się być świętymi
w życiu codziennym. Istotnie, jak
wspominał Św. Bernard w homilii na
dzień Wszystkich Świętych, «nie
potrzebują święci naszych pochwał i
niczego nie dodaje im nasz kult (…).
Gdy obchodzimy ich wspomnienie,
my sami odnosimy korzyść, nie oni.
Co do mnie, przyznaję, że ilekroć
myślę o świętych, czuję, jak się we
mnie rozpala płomień wielkich
pragnień»[17]. Oto właśnie znaczenie
kultu tych mężczyzn i kobiet Bożych:
«patrząc na świetlany przykład
świętych, mamy rozbudzić w sobie
wielkie pragnienie, by być jak święci
— szczęśliwi, że żyjemy blisko Boga,
w Jego świetle, w wielkiej rodzinie
przyjaciół Boga»[18]. Poza tym,
kontemplując na przestrzeni roku
świętych wszystkich miejsc i
wszystkich czasów, doświadczamy
tego, że «byli... są normalnymi
ludźmi: z ciała, takiego jak twoje. —
A zwyciężyli»[19].



Obchody kultu świętych
przypominają nam z siłą
powszechne wezwanie do świętości.
Z łaską Bożą wszyscy możemy w
sposób doskonały odpowiedzieć na
pełne miłości zaproszenie do
uczestnictwa w Życiu Bożym w
naszych okolicznościach. Jak
zachęcał Papież Franciszek:
«Niekiedy jesteśmy skłonni myśleć,
że świętość jest zastrzeżona dla tych,
którzy mogą oderwać się od
zwykłych zajęć, by poświęcić się
wyłącznie modlitwie. Lecz tak nie
jest! Niektórzy myślą, że świętość to
zamknięcie oczu i zrobienie miny jak
ze świętego obrazka. Nie! To nie jest
świętość! Świętość jest czymś
większym, czymś głębszym, co daje
nam Bóg. Więcej, jesteśmy powołani
do stawania się świętymi, właśnie
żyjąc z miłością i składając
chrześcijańskie świadectwo w
codziennych zajęciach»[20]. Osoby
wszelkiej kondycji pokonują drogę
chrześcijańskiej doskonałości: «jest



wielu chrześcijan świętych w
cudowny sposób. Jest wiele
cudownych matek rodzin, świętych
w zachwycający sposób. Jest wielu
wspaniałych ojców rodzin. Zajmą oni
w niebie cudowne miejsca. A także
robotnicy i chłopi. W miejscach,
gdzie najmniej można się tego
spodziewać, tam są dusze, które
tętnią»[21].

Jakaż to nadzieja myśleć, że w miarę
upływu lat będzie coraz więcej i
więcej świętych życia codziennego,
których będziemy czcić w liturgii,
żeby dodawali nam bodźca do
miłowania Chrystusa w naszych
codziennych zajęciach!

Fernando López Arias

tłum. Bronisław Jakubowski



[1] Benedykt XVI, Audiencja ogólna,
25 kwietnia 2012 r.

[2] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 26 czerwca
1974 r., w: Catequesis en América I,
695 (AGP, biblioteka, P04).

[3] Mt 5, 48.

[4] Franciszek, Audiencja, 19
listopada 2014 r.

[5] Św. Josemaría, Droga, 301.

[6] J 3,19.

[7] Dz 10, 38.

[8] Droga, 874.

[9] Ap 7, 9.

[10] J. Guitton, Oeuvres Complètes 2,
Paris: Desclée de Brouwer, 1968, 933.



[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1173. Por. II Sobór Watykański,
Konst. Sacrosanctum Concilium, 104.

[12] Por. Wprowadzenie ogólne do
Mszału Rzymskiego, 54.

[13] Benedykt XVI, Homilia, 6
stycznia 2012 r.

[14] Kolekta Mszy o Św. Josemaríi (26
czerwca).

[15] Pokomunia Mszy o Św. Josemaríi
(26 czerwca).

[16] Kolekta Mszy o Bł. Álvaro (12
maja).

[17] Św. Bernard, Sermo 2, w: Opera
Omnia Cisterc. 5, 364 (Lectio altera
Godziny czytań Liturgii Godzin z 1
listopada).

[18] Benedykt XVI, Homilia, 1
listopada 2006 r.

[19] Droga, 133.



[20] Franciszek, Audiencja, 19
listopada 2014 r.

[21] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 18 maja 1970
r., w: Crónica 1970, 284 (AGP,
biblioteka P01).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jak-wielka-symfonia-swieci-w-

roku-liturgicznym/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wielka-symfonia-swieci-w-roku-liturgicznym/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wielka-symfonia-swieci-w-roku-liturgicznym/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-wielka-symfonia-swieci-w-roku-liturgicznym/

	Jak wielka symfonia: Święci w roku liturgicznym

