
opusdei.org

Jak w filmie:
szczęście, którego
nic nie może odebrać

Bóg nie tylko pragnie dla nas
szczęśliwego zakończenia, ale
chce również, abyśmy byli
szczęśliwi w trakcie drogi.
Dzięki Jego łasce możemy
wybrać taki sposób życia, który
jest zakorzeniony w
świadomości obecności
Chrystusa w nas.

30-05-2021



Wszyscy lubimy, kiedy filmy mają
szczęśliwe zakończenie. Kiedy
bohater po wielu przygodach i
perypetiach w końcu dostaje to, na co
tak ciężko zapracował. A widz, który
jest świadkiem tych zmagań,
uczestniczy w jego radości.

Bóg nie tylko przewidział dla nas
szczęśliwe zakończenie, ale chce, aby
szczęście dopisywało nam w każdym
momencie naszej drogi. Pan chce,
abyśmy z Jego łaską przyjęli styl
życia, który koncentruje się na tym,
co naprawdę ważne: na obecności
Chrystusa w nas. Właśnie do tego
Jezus zaprasza nas w Kazaniu na
Górze (por. Mt 5, 1-12).

Zdumieni widzowie

Jezus usiadł na zboczu góry, gdzie ci,
którzy za Nim poszli mogli Go lepiej
widzieć. Wieść niosła, że młody
mężczyzna porusza serca i wielu nie
chciało przegapić takiej okazji.
Niektórzy mieli na tyle szczęścia, że



znaleźli się tuż obok Niego. Inni
natomiast musieli zadowolić się
obserwowaniem Go z daleka.
Wszyscy ze zniecierpliwieniem
wyczekiwali, żeby usłyszeć pierwsze
słowa z ust Mistrza. „Czy nie porusza
was widok Jezusa, zawsze
otoczonego przez tłumy, które
garnęły się, by dotknąć Jego szat,
które podążały za Nim nieustannie,
nie dając Mu spokoju, aż do tego
stopnia, że nie miał nawet czasu na
jedzenie?”[1].

Świadomy całej tej uwagi
skoncentrowanej na Nim, Pan Jezus
zaczął mówić: „Błogosławieni ubodzy
w duchu, albowiem do nich należy
królestwo niebieskie. Błogosławieni,
którzy się smucą, albowiem oni będą
pocieszeni. Błogosławieni cisi,
albowiem oni na własność posiądą
ziemię”. I tak kontynuował, odnosząc
się do tych, którzy łakną i pragną
sprawiedliwości, do miłosiernych, do



tych czystego serca, do
prześladowanych…

Wyraz zaskoczenia na twarzach
wszystkich obecnych musiał być
czymś wartym zobaczenia.
Przyzwyczajeni do rozumienia
ludzkiego dobrobytu jako znaku
Bożej miłości, byli zdezorientowani
stwierdzeniem, że Ci, którzy cierpią
biedę lub niesprawiedliwość powinni
być uważani za szczęściarzy.
Schematy, według których oceniali
wydarzenia z ich życia zostają
zburzone, a zamiast tego przed ich
oczami otwiera się perspektywa,
której nawet sobie nie wyobrażali, i
której jeszcze nie rozumieją.

Ale... czy oni, współcześni Jezusowi
są jedynymi, których zasady
wyznaczania tego, co powinno być
cenione zostają zaburzone? Być
może my sami nie utożsamiamy
dobrobytu z Bożą łaską, a jednak
jakaś część z ówczesnej mentalności



funkcjonuje do dzisiaj. Kiedy coś
nam nie wychodzi myślimy, że Bóg
nas opuścił, a czasem nawet w
niektórych przypadkach dochodzimy
do wniosku, że zesłał On na kogoś
karę. A może jesteśmy zadowoleni z
Boga, bo sprawy układają się po
naszej myśli. Czytając
błogosławieństwa możemy być
zaskoczeni tak, jak ówcześni
słuchacze i osłupieni tym, co mówi
Jezus. „Za wielkimi pytaniami Bóg
chce nam otworzyć panoramę
wielkości i piękna, która być może
jest ukryta przed naszymi oczami.
Musimy Mu zaufać i zrobić krok w
kierunku spotkania z Nim, a także
pozbyć się strachu przed myśleniem,
że jeśli to zrobimy, stracimy wiele
dobrych rzeczy w życiu. Jego
zdolność do zaskakiwania nas jest o
wiele większa niż jakiekolwiek nasze
oczekiwania” [2].

Przygotowanie do wieczności



Pan Jezus dobrze wie, że to, co mówi
jest nowatorskie. Wie, że Jego słowa
do głębi poruszają i bulwersują Jego
zwolenników, a niektórych wręcz
szokują. Ale chce ich – i nas – zmusić
do myślenia. „Chciałbym zrozumieć,
co mówi Ewangelia. Często wydaje
mi się, że zamiast tego długiego
kluczenia byłoby lepiej powiedzieć
(…): ta Ewangelia nam się nie
podoba, sprzeciwiamy się temu, co
mówi Pan. Ale co to znaczy? Jeśli
mówię szczerze, że w pierwszej
chwili nie zgadzam się, budzę już
uwagę: widać, że chciałbym, jako
współcześnie żyjący człowiek,
zrozumieć to, co mówi Pan. I tak
możemy bez długich dywagacji wejść
w istotę Słowa”[3]. Jeśli chcemy
wejść głębiej w to, co Pan chce nam
powiedzieć, musimy rozważyć nasze
życie w świetle Jego przesłania i dać
się zaskoczyć.

Jezus widzi zaskoczone twarze,
słyszy szepty, tych którzy



zastanawiają się czy to, co właśnie
usłyszeli może być prawdą… Z
pewnością Jego słowa brzmią
pięknie, ale mogą wydawać się
nadmiernie idealistyczne.
Moglibyśmy pomyśleć: jak ubóstwo,
oszczerstwa i prześladowania mogą
być czymś pozytywnym? To, co mówi
nie jest dla mnie, jest skierowane
raczej do osób wybranych, nie do
mnie. Jest to proste stwierdzenie o
szlachetnych ideałach, ale z
niewielkim zastosowaniem w
praktyce. Pan po raz kolejny
doświadcza naszego oporu, by
wznieść nasze spojrzenie i przyjąć to,
co wielkie, wbrew skłonności do
sprowadzania wszystkiego jedynie
do tego, co czysto praktyczne i
możliwe do kontrolowania.

Błogosławieństwa mogą rzucać
światło na życie każdego
chrześcijanina, gdyż są odbiciem
ziemskiej wędrówki Pana. On chce
żyć w nas, być natchnieniem dla



wszystkich naszych działań, chce,
abyśmy byli „drugim Chrystusem”.
Żeby zrozumieć to i przyjąć musimy
zaufać Jezusowi Chrystusowi.

Jasne, że to, co mówi Pan, stanowi
całkowitą nowość. Ci, którzy Go
słuchają ostrzegają, że on nie jest jak
faryzeusze, którzy ograniczają się
tylko do dyktowania, co wolno robić
w szabat, albo w inne dni. Słyszą cały
plan na nowe życie, na szczęście;
plan zaskakujący, który wydaje się
całkowicie przeczyć wszystkim
dotychczasowym wyobrażeniom o
tym, co może dać nam szczęście.

Być może, rozmyślając nad tym jakiś
czas później, apostołowie i inni
uczniowie Jezusa zaczęli zdawać
sobie sprawę, że słowa Jezusa
ujawniły pojęcie szczęścia głębsze
niż mieli do tej pory. Jezus, swoimi
paradoksalnymi stwierdzeniami
proponował im szczęście, którego nie
zniszczy ubóstwo,



niesprawiedliwość, prześladowanie...
Szczęście, które nie zależy od władzy
i zaszczytów. Któż nie pragnąłby
takiego szczęścia?

My, podobnie jak oni z
doświadczenia wiemy, że niektóre z
tych rzeczy (bieda, ból, oszczerstwa,
niesprawiedliwość) sprawiają, że
czujemy się źle, a może nawet
odbierają nam chęć, by czynić dobro;
a inne (łaskawość, pokój,
miłosierdzie, czystość serca), choć
atrakcyjne, mogą wymagać
znacznego wysiłku, który nas
przeraża. Nie umyka jednak naszej
uwadze, że władza, panowanie nad
innymi, przyjemności, bogactwa i
zaszczyty przynoszą bardzo ulotną i
zawsze niewystarczającą satysfakcję:
myląc szczęście z natychmiastowym
zadowoleniem, jakie te rzeczy
przynoszą, w końcu znaleźlibyśmy
się w pustce, nawet jeśli
osiągnęlibyśmy nasze cele.



Oczywiście propozycja Jezusa nie
polega na tym, abyśmy gromadzili
jak najwięcej cierpienia na tej ziemi,
tak, jakby ból sam w sobie był
przepustką do radości w niebie. On
chce naszego szczęście także tu na
ziemi. Pragnie po prostu, abyśmy nie
spodziewali się szczęścia po tym, co
ulotne, co przemija, ale abyśmy
przygotowali się na znalezienie go w
tym, co naprawdę trwałe, w tym, co
wieczne, w jedynej rzeczy, która jest
w stanie zaspokoić pragnienie
nieskończoności, które jest w nas.
Krótko mówiąc, zaprasza nas do
postawy zaufania w Nim, do życia w
przekonaniu, że przebywanie z
Bogiem jest o wiele cenniejsze niż
zaspokajanie chwilowych
przyjemności. W końcu pragnie,
abyśmy tu na ziemi nauczyli się żyć
tym, czym dzięki Jego miłosierdziu
mamy nadzieję cieszyć się przez całą
wieczność. Tak, z Bożą łaską
potrafimy dostrzec Jego miłość w
każdej sytuacji: w biedzie i w



obfitości, na szczycie i w niesławie, w
zdrowiu i w chorobie, w czasach
pokoju i w czasie ucisku,
przygotowujemy się do nieba (Por.
Flp 4,11-13).

„Radość nie jest chwilowym
upojeniem — jest czymś innym!
Prawdziwej radości nie dają rzeczy,
posiadanie, nie! Rodzi się ona ze
spotkania, z relacji z innymi, rodzi
się z poczucia, że jest się
akceptowanym, rozumianym,
kochanym, i z akceptowania,
rozumienia i kochania; i nie z
powodu chwilowego
zainteresowania, ale dlatego, że inny,
inna jest osobą”[4].

Niezniszczalne szczęście

Nauki te bardzo głęboko utkwiły w
pamięci apostołów i najbliższych
uczniów. Dlatego po latach,
natchnieni przez Ducha Świętego,
spisali je w Ewangeliach. Ich także
zaskoczyły tamte słowa, ale już



wtedy mieli zaufanie – być może
jeszcze zaledwie kiełkujące – do
Jezusa Chrystusa; zaufanie, które w
późniejszych latach będzie się
umacniać. Kiedy mamy takie
nastawienie, kiedy naprawdę
wierzymy, że Bóg chce, abyśmy byli
szczęśliwi i wie, co pomoże nam to
szczęście osiągnąć, wtedy nie
odrzucamy już tych rad jako
niezrozumiałych, zaskakujących czy
trudnych. Prosimy raczej Pana o
pomoc w lepszym zrozumieniu, co
oznaczają i czego ode mnie
wymagają w moim obecnym życiu.

„Błogosławieni ubodzy w duchu,
albowiem do nich należy królestwo
niebieskie”. Nasz Pan dobrze wie, jak
łatwo jest ulec wrażeniu, że im
więcej się posiada tym jest się
szczęśliwszym. On rozumie, że
potrzebujemy dóbr materialnych, ale
chce, żeby nasze szczęście nie
zależało od tego. Pragnie, żebyśmy
się od nich zdystansowali, żeby nie



odwracały one naszej uwagi od tego,
co najważniejsze: obecności Boga i
Jego miłości w naszym życiu.

Również kiedy mówi: „Błogosławieni
czystego serca, albowiem oni Boga
oglądać będą” zachęca nas do
zrównania naszego spojrzenia z Jego
spojrzeniem i do kształtowania
wewnętrznej wrażliwości, która
pomoże nam przekierować nasze
myśli i uczucia ku Panu. Jeśli
natomiast rozumielibyśmy tę
czystość jako ciężar, wtedy
ograniczalibyśmy się tylko do
zwalczania pokus i
niekontrolowanych impulsów; ale
taka walka kończy się cierpieniem.
Dlatego Boża rada przynosi nam
oświecenie: pozwól abym przemienił
Twoje spojrzenie! Zmierzaj ku temu
co wyższe, ku temu co wielkie! Bo
tam odkryjesz szczęście solidniejsze i
trwalsze.



„Błogosławieni, którzy łakną i pragną
sprawiedliwości, albowiem oni będą
nasyceni”. Jezus zachęca nas do
pragnienia świętości, ale także do
wykorzystywania sytuacji kiedy
wydaje się, że sprawiedliwości
brakuje, aby polegać wtedy na Bogu,
a nie zapewniać, że wszystko jest tak
jak powinno być.

Na pierwszy rzut oka może wydawać
się, że głód sprawiedliwości niewiele
ma wspólnego z życiem większości
słuchaczy, czy też z naszym własnym
życiem, w którym raczej nie
doświadczamy wielkich
niesprawiedliwości. Ale być może
Jezus odnosi się także do tych
drobnych codziennych
niesprawiedliwości. Do tych
wszystkich sytuacji, w których
myślimy: to nie powinno tak być. Zła
pogoda, która rujnuje plany, na które
się cieszyliśmy, ból głowy,
nieprzewidziana awaria,
nieszczęśliwy wypadek, zmiana



planów, upomnienie w czasie, który
wydaje nam się najmniej
odpowiedni, praca, którą z powodu
zaniedbania kolegi musimy zrobić
my, zachowanie kogoś, kto wydaje się
nas nie zauważać… Ten głód
sprawiedliwości, to poczucie, że życie
nie traktuje nas tak, jak na to
zasługujemy, jest okazją do
zakotwiczenia się w tym, co jest
naprawdę ważne. Oczywiście
niepowodzenia zawsze będą nas
dotykać, ale jeśli zaufamy tym
naukom Jezusa, nadejdzie czas, kiedy
nie będą one miały mocy, by odebrać
nam radość, gdyż będziemy
nauczeni, by koncentrować się na
Nim i rozumieć, że te przeciwności
wcale nie muszą pozbawiać nas
najważniejszych darów, jakie
posiadamy, nauczymy się żyć w
Bożej miłości, której nigdy nie
zabraknie.

Zaskoczenie słuchaczy – i nasze
własne – zmienia się zatem w radość



i pragnienie, by wykorzystywać
każdą okazję, aby coraz mocniej
trwać w Bożej miłości i dostrzegać ją
w tym, co oferuje nam życie:
„Człowiek został stworzony do
szczęścia. Wasze pragnienie
szczęścia jest więc uzasadnione.
Chrystus ma odpowiedź na te
oczekiwania. Dlatego prosi was,
abyście Mu zaufali”[5].

Julio Diéguez / zdjęcie: Francisco T.
Santos (Unsplash)

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Św. Josemaría Escrivá, List, 6 V
1945, nr 42.

[2] Fernando Ocáriz, Dejarse
sorprender por un Padre bueno, La
Estrella, 25 I 2019.



[3] Benedykt XVI, Spotkanie z
duchowieństwem Rzymu, 26 II 2009.

[4] Franciszek, Przemówienie, 6 VII
2013.

[5] Święty Jan Paweł II, 
Przemówienie, 25 VII 2002.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jak-w-filmie-szczescie-ktorego-
nic-nie-moze-odebra/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-szczescie-ktorego-nic-nie-moze-odebra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-szczescie-ktorego-nic-nie-moze-odebra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-szczescie-ktorego-nic-nie-moze-odebra/

	Jak w filmie: szczęście, którego nic nie może odebrać

