
opusdei.org

Jak w filmie: Poza
fabułą

W przypowieściach, jak w tej o
faryzeuszu i o celniku, możemy
odkryć wiele niespodzianek,
jeśli potrafimy naprawdę
zanurzyć się w słowach Jezusa.

12-12-2020

Tak, jak w dobrym kinie, bogactwo
fragmentów Ewangelii wykracza
daleko poza główną fabułę.
Znajdujemy inne wątki o głębokim
znaczeniu, które trafią do różnych
czytelników i opowiedzą o wielu
różnych sytuacjach i okolicznościach.



A wiele razy scenariusz będzie miał
zakończenie, które wprawi widzów w
osłupienie.

Przypowieść o faryzeuszu i celniku
(por. Łk 18,9-14) ma ściśle określoną
fabułę. Święty Łukasz z góry narzuca
swoją interpretację: odnosi się do
„niektórych, co ufali sobie, że są
sprawiedliwi, a innymi gardzili”. Z
początku ktoś może pomyśleć: „ten
epizod nie jest o mnie, bo teraz
przechodzę przez inne problemy”.
Ale czy tekst nie zawiera innych
znaczeń? Jakie niespodzianki ujawni
ta historia? Jednak jeśli zagłębimy się
w słowa Jezusa odkryjemy owe
dodatkowe wątki, które pomogą
nadać kierunek naszemu życiu.

Niespodzianki Ewangelii

Przypowieści Jezusa są pełne
niespodzianek. W opowiadanych
przez niego historiach zawsze
znajdzie się coś niezwykłego.
Niejednokrotnie bohaterowie i ich



działania dezorientują nas:
pracodawca, który ustala
wynagrodzenie w sposób
nieproporcjonalny do wykonywanej
pracy, pracownik, który jest
zadłużony w niewyobrażalnie wielką
kwotę, ojciec, który organizuje
przyjęcie powitalne dla syna nie
żądając nawet sprawiedliwego
zadośćuczynienia, skorumpowani
sędzia i zarządca… Lecz tak nie jest
w przypadku przypowieści o
faryzeuszu i celniku. W tej
przypowieści bohaterowie są raczej 
normalni, znani słuchaczom w
tamtych czasach i nam czytelnikom:
pierwszy z nich poświęca swoje życie
Bogu, drugi natomiast uważany jest
za zdrajcę, bo zbiera podatki dla
obcego państwa. Co więcej, fabuła,
na pierwszy rzut oka, nie zawiera
żadnych niespodzianek.

Ale element, który łamie schemat
zawiera się w perspektywie. Jezus
prezentuje nam niezwykłe



spojrzenie: czyni nas świadkami
rozmowy dwóch osób z Bogiem,
pozwala nam wejść tam, gdzie dostęp
mają jedynie sam Pan i dana osoba.
W zwykłych okolicznościach
moglibyśmy oceniać widzialne czyny,
ale nie intencje, które są poza
naszym zasięgiem. Dlatego zawsze
możemy obronić intencje osoby
wykonującej daną czynność, bo dla
nas zazwyczaj pozostaje ona ukryta:
„Dopóki z złej wierze interpretujesz
cudze intencje, nie masz prawa
wymagać zrozumienia dla samego
siebie”[1].

Zamiast tego, w przypowieści, którą
Jezus konstruuje, pozwala nam się
nie mniej nie więcej, tylko
uczestniczyć w boskiej mądrości
sądzenia. Jednak nasze spojrzenie
nie jest tylko zewnętrzne, lecz
wsłuchujemy się w modlitwę jednego
i drugiego.



Modlitwa faryzeusza jest
dziękczynieniem. Od początku nie
chlubi się przed Bogiem, ale mu
dziękuje, zakładając, że to boskie
wsparcie pozwoliło mu zachować się
tak jak się zachował: „Boże, dziękuję
Ci, że nie jestem jak inni ludzie” (Łk
18,11). Skoro przypisuje on Bogu
fakt, że nie dopuścił się świadomie
kradzieży, niesprawiedliwości czy
cudzołóstwa, to tym samym sugeruje,
że bez bożej pomocy mógłby w to
wszystko wpaść. I z pewnością nie
jest taki jak celnik, ani w swojej
pracy, ani dla swoich
współobywateli, ani w swoim
zaangażowaniu religijnym. W
odniesieniu do tego ostatniego, wręcz
go przewyższa, gdyż opisuje praktyki
religijne, które dalece wykraczają
poza te zalecane pobożnemu
Izraelicie.

Z kolei celnik ogranicza się do tego:
„Boże, miej litość dla mnie,
grzesznika!” (Łk 18,13). Jest to jakby



kwintesencja prawdziwej skruchy.
Opis jego cielesnych gestów – „bił się
w piersi” (Łk 18,13) – wyraża szczery
ból, jaki sprawiają mu jego złe
uczynki.

Niezwykły brak zadośćuczynienia

Teraz, gdy byliśmy świadkami
obydwu modlitw, możemy wydać
nasz osąd. Ale zanim to zrobimy,
Jezus nas uprzedza i ukazuje nam
drugą niespodziankę.

Najpierw stwierdza, że celnik
„odszedł do domu
usprawiedliwiony” (Łk 18,14). To
wydaje nam się właściwe i logiczne.
Właściwe, bo chcemy wspierać
życzenie Boga: „Czyż tak bardzo mi
zależy na śmierci występnego -
wyrocznia Pana Boga - a nie raczej
na tym, by się nawrócił i żył?” (Ez
18,23). Logiczne, ponieważ
nieskończone miłosierdzie Boga nie
oczekuje niczego więcej niż szczerej



skruchy, by mógł zadziałać cud
sprawiedliwości.

Tymczasem tym, co przełamywało
dotychczasowe wzorce ówczesnych
słuchaczy było owo wypowiedziane
przez Jezusa „tamten nie”(Łk 18,14),
czyli zdecydowane oświadczenie, że
faryzeusz nie wrócił
usprawiedliwiony do domu.
Zdezorientowany tłum pewnie zaczął
sobie zadawać pytania: Czy nic nie
znaczy przesadne zaangażowanie
faryzeusza w pilne wypełnianie
swoich obowiązków wobec Boga?
Czy mamy rozumieć, że tym co zbliża
do Boga jest grzech? Faryzeuszowi
przecież nie można przebaczyć
kradzieży, których nie popełnił. Co
powinien był powiedzieć? Gdzie tkwi
problem?

Ewentualną odpowiedź na to te
pytania możemy znaleźć we wstępie
św. Łukasza do tej przypowieści: to
historia o ludziach, którzy gardzą



innymi, a siebie uważają za
sprawiedliwych. Gardzenie innymi
jest oczywiście złe. I łatwo dojść do
tego stanowiska poprzez
porównanie. Logiczne może się
wydawać to, że faryzeusz czuje się
uprzywilejowany porównując się do
grzesznego celnika. Problem nie leży
w tych odczuciach, ale w samym
porównywaniu się. Faryzeusz
definiuje swoje życie przez pryzmat
porównywania się z „innymi
ludźmi”, i korzystając z sytuacji, z
celnikiem, który znajduje się obok
niego. W tym rozumowaniu
występuje zasadniczy błąd.
Wartością życia jest to, czym jest w
oczach Boga i żadne porównywania
świata nie są w stanie choćby w
przybliżeniu równać się z wymiarem
boskiego spojrzenia. Dlatego
powszechną radą duchową jest
unikanie porównań. Ponadto,
traktując pogardliwie celnika
stojącego obok, faryzeusz zaniedbuje



najważniejsze przykazanie: by
kochać Boga i bliźniego.

Porównywanie służy jako środek do
uspokojenia sumienia. Nie dlatego,
że ujawnia powody do zadowolenia,
ale dlatego, że ukrywa światło, które
ujawniłoby to, co potrzebuje
odkupienia. Tak tłumaczy to św.
Josemaría: „Grzech faryzeuszy nie
polegał na tym, że nie widzieli w
Chrystusie Boga, lecz na
dobrowolnym zamknięciu się w
sobie; na tym, że nie pozwolili, aby
Jezus, który jest światłem, otworzył
im oczy. Ten upór ma bezpośredni
wpływ na nasze stosunki z bliźnimi.
Ten sam faryzeusz, który uważając
się za wzór, nie pozwala, aby Bóg
otworzył mu oczy, będzie traktował
bliźniego w sposób wyniosły i
niesprawiedliwy: dziękuję Ci, że nie
jestem jak inni ludzie, zdziercy,
oszuści, cudzołożnicy, albo jak i ten
celnik”[2].



Faryzeusz nie potrafi zrozumieć
dlaczego potrzebne mu jest
miłosierdzie Boga. A nie jest to mały
problem, ponieważ tylko
miłosierdzie Boga może nas
zaprowadzić do celu – może nas
zbawić – nie zaś nasze własne
wysiłki.

Odrzucenie modlitwy faryzeusza
rodzi wątpliwości, tak samo jak
pewne znane słowa Jezusa: „Nie
przyszedłem powołać
sprawiedliwych, ale
grzeszników” (Mt 9,13). Można by
zadać sobie pytanie: a co ze
sprawiedliwymi? Czy trzeba
koniecznie szukać grzechu, żeby
zostać powołanym przez Jezusa? Nic
z tych rzeczy. Byłoby to nie tylko
absurdalne, ale również sprzeczne z
logiką tego, o co chodzi Panu. Grzech
nigdy nie jest pożądany, ale: „Jeśli
mówimy, że nie mamy grzechu, to
samych siebie oszukujemy i nie ma
w nas prawdy” (J1 1,8). A zasadnicze



znaczenie ma to, że nie chodzi tu o
grzech ogólnie, ale konkretnie o mój
grzech. Innymi słowami, albo
odkryję moją niedoskonałość, albo
nie otworzę się na jedyną rzecz,
która może mnie zbawić, na
miłosierdzie Boże.

Z tego punktu widzenia, przewagą
celnika jest nie grzech, ale ogólne
zgorszenie wokół niego, które
przypomina mu, że jest
grzesznikiem. Jego nędza jest
oczywista, publiczna, jawna. Jego
jedynym apelem jest: „Boże, zlituj się
nade mną”. W ten sposób celnik
pokazuje nam drogę, którą
powinniśmy iść:

„Działa jako człowiek pokorny,
pewny jedynie tego, że jest
grzesznikiem potrzebującym
zmiłowania. O ile faryzeusz o nic nie
poprosił, bo miał już wszystko, to
celnik może jedynie żebrać o Boże
miłosierdzie. To piękne – żebrać o



Boże miłosierdzie! Stając „z pustymi
rękami”, z otwartym sercem i
uznając siebie za grzesznika, celnik
ukazuje nam wszystkim niezbędny
warunek do otrzymania
przebaczenia Pańskiego. W końcu,
właśnie on, tak pogardzany, staje się
ikoną prawdziwego wierzącego”[3].

Nieoczekiwane rozstrzygnięcie

Wreszcie, kiedy staramy się
podsumować to wszystko, następuje 
zwrot akcji, ostateczna
niespodzianka: faryzeusz patrzy na
celnika z pogardą, a ja zdaję sobie
sprawę z tego, że pogardzam
faryzeuszem, dlatego że ten
pogardza celnikiem! Ku mojemu
zdziwieniu odkrywam, że
odniesienie do tych, którzy “ufali
sobie, że są sprawiedliwi, a innymi
gardzili” nie jest skierowane tylko do
tych kilku błąkających się gdzieś
nikczemników, ale ma na celu
ostrzeżenie przed konkretnym i



nieustannym zagrożeniem tych,
którzy chcą stanąć po stronie Boga.

Ci, którzy na co dzień czytają
Ewangelię z początku są raczej bliżej
faryzeusza niż celnika.
Najprawdopodobniej nie jest
zbrodniarzem, nie popełnia
skandalicznych przestępstw, nie
prowadzi nieuczciwego ani
sprzecznego z chrześcijańskim
ideałem trybu życia. Dlatego bardzo
ważne jest, by pamiętać, że Jezus nie
występuje przeciwko faryzeuszom,
ponieważ ich nienawidzi, ale dlatego,
że ich kocha. Nieskończona i
rzeczywista miłość Boga wyrażona w
Jezusie Chrystusie nie zstąpiła na
Ziemię, aby potępiać złoczyńców.
Przyszła, aby objawić nam wielkość i
głębię Miłości, której rozpaczliwie
potrzebujemy. A czasem upomnienie
może być dobrym narzędziem do
otwarcia nam oczu, żebyśmy
rozpoznali, że jesteśmy ubodzy
wobec Boga.



Nie ma powodu, żeby sądzić, że
faryzeusz jest zły, przewrotny i nie
uznaje swoich porażek. On po prostu
ich nie widzi! Gdy rozważamy tę
opowiedzianą nam przez Jezusa
historię, pojawia się nagląca
potrzeba pokory i proszenia Boga,
aby pozwolił nam ujrzeć nasze
niedoskonałości.

Carlos Jódar / Photo: Ben White
(Unsplash)

tłum. Joanna Ratajska

[1] Bruzda pkt. 635.

[2] To Chrystus przechodzi, pkt. 71.

[3] Franciszek, Audiencja 1-VI-2016.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jak-w-filmie-poza-fabula/
(16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-poza-fabula/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-poza-fabula/

	Jak w filmie: Poza fabułą

