
opusdei.org

Jak w filmie o
bogatym
młodzieńcu:
„Wejście w życie".

W Ewangelii pojawiają się też
opisy zastanawiających
wydarzeń. Mamy np. historie
ludzi jakieś niedokończone, z
gorzkim posmakiem. Jedną z
nich jest ta o bogatym
młodzieńcu. Jednak to właśnie
poprzez smutek tej opowieści
Bóg może dać podstawy do
nadziei.

27-04-2023



Życie to nie film. Nie ma reżysera,
który mówi aktorom, co mają robić,
albo który podkręca fabułę tak, by
pasowała do pożądanego przez niego
zakończenia. Bóg chce, abyśmy to my
byli protagonistami naszego „filmu”.

Z pewnością śledził Go od kilku dni,
obserwując w milczeniu. Ale tym
razem nie mógł już wytrzymać.
Zobaczył tak wiele rzeczy w tak
krótkim czasie, że jego serce nie
mogło już dłużej tłumić pragnienia,
by się zbliżyć, by sprawdzić to, co
przeczuwał od jakiegoś czasu.

Jezus wrócił z Galilei do Judei leżącej
po drugiej stronie Jordanu. I jak to
było w jego zwyczaju, zaczął nauczać
tłumy i uzdrawiać chorych, którzy do
niego przychodzili. Wielu ludzi
zaczęło też przyprowadzać do Niego
dzieci, aby je pobłogosławił.

Być może to właśnie ten ogrom
miłości do ludzi. był kroplą, która
przelała miarę. Nigdy nie widział



takiej spójności między słowami i
czynami, tyle miłości głoszonej i
praktykowanej. Chciał z Nim już
wcześniej porozmawiać, ale
brakowało mu okazji, nie wiedział,
czy jeszcze kiedykolwiek będzie na
tyle blisko Niego. Kiedy więc
zobaczył Jezusa „gdy wybierał się w
drogę, przybiegł […] i upadłszy przed
Nim na kolana, zaczął Go pytać” (Mk
X, 17).

W poszukiwaniu odpowiedzi

Był dystyngowanym młodym,
bogatym człowiekiem. Z jego słów i
postawy możemy też wyczuć, że
szukał miłości, która nadałaby sens
wszystkiemu, co robił. To niezwykłe,
aby ktoś taki padł na kolana przed
drugim człowiekiem. Ale
egzystencjalne pragnienie, które go
trawiło, było tak pochłaniające, że
niewiele go obchodziła forma lub to,
co inni mogą o nim myśleć.
Potrzebował satysfakcjonującej



odpowiedzi na pytanie swojego
życia: „Nauczycielu dobry, co mam
czynić, aby osiągnąć życie
wieczne?” (Łk XVIII, 18) Płonął
pragnieniem znalezienia tego, co
było naprawdę dobre. Wiedział, jak
zrobić pierwszy krok: paść na kolana
przed Bogiem. „A to jest życie
wieczne: aby znali Ciebie, jedynego
prawdziwego Boga, oraz Tego
którego posłałeś, Jezusa
Chrystusa.” (J XVII, 3).

Jest prawdopodobne, że obecni w
tłumie byli zaskoczeni widząc tę
scenę. Z pewnością oczekiwali
reakcji Jezusa na taki gest pokory.
Pierwsza odpowiedź Pana kładzie
nacisk nie na to, co robi człowiek, ale
na to, co robi Jego Ojciec: „Czemu
nazywasz Mnie dobrym? Nikt nie jest
dobry, tylko sam Bóg” (Łk XVIII, 19).
To właśnie dobroć Boga, a nie
człowieka, otwiera drzwi. To Boża
łaska przemienia i pozwala nam
zamieszkać w Jego domu. Życie w



domu Ojca wymaga jednak, co
logiczne, przyjęcia zasad
obowiązujących w tym domu: „Jeśli
chcesz osiągnąć życie, zachowuj
przykazania” (Mt XIX, 17).

Odpowiedź Jezusa nie była jakimś
odkryciem, ale przypomnieniem:
„Znasz przykazania” (Łk XVIII, 20).
Na nasze zapędy do szukania
oryginalnych odpowiedzi,
odpowiada wskazując nam drogę,
którą już znamy. To tak, jakby Pan
upominał nas: „To, co mówiłem
przedtem, to mówię i teraz”. Jezus
Chrystus jest ten sam wczoraj, dziś i
na wieki (por. Hbr XIII, 8). Czasami
może nam się wydawać, że musimy
zrobić coś nadzwyczajnego, aby
znaleźć szczęście. Pan pokazuje nam
jednak, że pełnię można znaleźć w
prostszy sposób, niż nam się wydaje.
„I byłeś we mnie, a ja na zewnątrz, i
tak na zewnątrz szukałem Cię (...).
Byłeś ze mną, ale ja nie byłem z
Tobą.[1]”



Młody człowiek nie był jednak
usatysfakcjonowany. Jezus
powiedział mu coś, co już wiedział,
ale potrzebował więcej: „Tego
wszystkiego przestrzegałem od
młodości” (Łk XVIII, 21). Dobrze znał
sprawy Boże, ale wciąż był
niespokojny. Być może właśnie ta
wiedza sprawiła, że szukał
ostatecznej odpowiedzi, bo kto pije z
prawdziwego źródła, zawsze będzie
chciał więcej. „Jesteś morzem
głębokim, w które im bardziej się
zanurzam, tym więcej znajduję
Ciebie, i im więcej znajduję Ciebie,
tym więcej Cię szukam.[2]”

„Wtedy Jezus spojrzał na niego z
miłością” (Mk X,21). Jego serce
płonęło, aby uczynić tę duszę swoją
własną. Rozpoznał jej pragnienie
spełnienia i niepokój, który
doprowadził ją do złożenia przed
Nim pokłonu. To nie było zwykłe
spojrzenie: było to spojrzenie
człowieka miłującego, gotowego



oddać życie za drugą osobę. Dlatego
spojrzenie Jezusa na zawsze zmieniło
życie tego młodego człowieka,
zobaczył, że jest nieskończenie
kochany.

W końcu Pan postanawia
zaproponować chłopakowi
rozwiązanie, które mogłoby
zaspokoić jego pragnienie na
wieczność.. „Jednego ci brakuje. Idź,
sprzedaj wszystko, co masz, i rozdaj
ubogim, a będziesz miał skarb w
niebie. Potem przyjdź i chodź za
mną” (Mk X, 21). Jest to radykalna
zmiana perspektywy. Nie chodzi o
zastanawianie się, jak zasłużyć na
wieczność, ale o naśladowanie Pana
poprzez życie bez uwięzi na ziemi.
„Jest to wezwanie do większej
dojrzałości, do przejścia od nakazów
i zakazów przestrzeganych dla
nagrody do miłości wolnej i
całkowitej. Jezus prosi, abyś puścił
wszystko, co obciąża serce i utrudnia
miłość. To, co Jezus proponuje, to nie



tyle człowiek pozbawiony
wszystkiego, ale człowiek wolny i
bogaty w relacje. Jeśli serce jest
zagracone posiadaniem, Pan i bliźni
stają się tylko jedną z rzeczy pośród
innych. Nasze posiadanie zbyt wielu
rzeczy i pragnienie zbyt wiele tłamsi
nasze serce i czyni nas
nieszczęśliwymi i niezdolnymi do
miłości.[3]”

Zawrót głowy przy lataniu

Słowa Jezusa rozbrzmiewają jak
grzmot w sercu młodego człowieka.
Wydawało się, jakby w jego wnętrzu
wzeszło słońce i nagle zapadła
najciemniejsza z nocy. Jego wola i
inteligencja, tęskniące za
znalezieniem sensu istnienia, zostały
ogłuszone. Jego duch, znokautowany.

Do tej chwili wszystko układało się
dobrze. Ale gdy tylko Bóg poprosił go
o serce, a wraz z nim o wszystko, co
było w nim, nie wiedział, co
powiedzieć. Zapadła cisza. Jezus



wciąż patrzył na niego z miłością,
czekając na odpowiedź. Młody
człowiek spojrzał w te oczy i
zobaczył tam wszystko, za czym
tęsknił: przyszłość pełną pokoju,
szczęścia, wieczności. W tym
spojrzeniu uświadomił sobie, jak
wysoko może polecieć, ale poczuł też
zawrót głowy tych, którzy wzbijają
się w powietrze: pożegnanie ze
stałym gruntem, z bezpieczeństwem.
Krótko mówiąc, wszystko, co dawało
mu pewne poczucie dobrobytu, ale
co jednocześnie zakuwało go w
kajdany. W końcu wszystko to nie
mogło zaspokoić jego pragnienia
spełnienia. Jezus zapraszał go, by
zrzucił te kajdany, ale on wolał
bezpieczeństwo w lochu.

Jego oczy zaczęły wypełniać się
łzami. Mistrz nie dodał nic więcej: po
prostu wyciągnął rękę, aby wstał i
poszedł z Nim. Nie wyjaśnił gdzie,
ani na jak długo. Powiedział tylko



„chodź za mną”. Prosił, by mu zaufał,
by zrozumiał, że tylko to się liczy.

Młody człowiek nie miał nic
przeciwko temu, że inni widzieli go
na kolanach, ponieważ wcześniej
patrzył tylko na Jezusa. Ale teraz
zaczynał go przepełniać wstyd.
Spuścił głowę, bo nie chciał przyjąć
tego, co proponowało mu to
kochające spojrzenie, i z żalem wstał
z ziemi. Nie chciał chwycić ręki
Jezusa, bo obawiał się, że to
przynagli go do puszczenia innych
rzeczy. Po raz ostatni spojrzał z boku
na Mistrza i w tej ostatniej wymianie
spojrzeń wyczuł ze strony Jezusa
bezwarunkowe zaufanie do niego; on
ze swej strony już się zdecydował.
Odwrócił się i „odszedł zasmucony,
miał bowiem wiele posiadłości” (Mk
X, 22).

Nie chciał odwrócić głowy. Gdyby to
zrobił, zorientowałby się, że Jezus
obserwuje go do ostatniej chwili, do



momentu, w którym droga skręciła i
zniknął z pola widzenia. Jak w wielu
filmach, widz zachowuje nadzieję, że
pobiegnie z powrotem, że obejmie
Jezusa, że zrozumie, że „do szczęścia
nie jest potrzebne wygodne życie, ale
zakochane serce”[4]. Ale nie, nie
wrócił.

Obietnica Pana

Gdy Jezus patrzył, jak odchodzi, ci,
którzy byli świadkami tej sceny,
milczeli. Apostołowie, którzy słyszeli
to samo „chodź za mną”, ze
szczególną siłą dostrzegli ból na
twarzy Mistrza. Ale jednocześnie
radowali się, że oni wpuścili Jezusa
do swojego życia, że powiedzieli Mu
„tak”. I byli też świadkami Jego
radości ze stałej obecności Dwunastu
i świętych niewiast.

Na koniec, gdy postać bogatego
młodzieńca, zgarbionego i zbolała,
zniknęła w oddali, Jezus westchnął i
powiedział: „Jak trudno tym, którzy



mają dostatki, wejść do królestwa
Bożego!” (Mk X, 23) Pan nie ma nic
przeciwko bogatym; jego ubolewania
skierowane są raczej do tych, którzy
uważają, że tylko obfitość dóbr może
przynieść prawdziwe szczęście.
„Prawdziwe ubóstwo nie polega na
tym, by nie posiadać, lecz na
oderwaniu się: na dobrowolnym
odrzuceniu panowania nad
rzeczami. Dlatego nie brakuje
ubogich, którzy w rzeczywistości są
bogaczami. I odwrotnie.[5]”

Piotr nie mógł nie zareagować. Z
pewnością apostołowie nie byli do tej
pory świadkami tak zdecydowanego
„nie” na wezwanie Jezusa. Wręcz
przeciwnie, widzieli ludzi, którzy
wyrazili chęć pójścia za Nim, których
Pan zaprosił do pozostania w Jego
domu (por. Mk V, 19). Dlatego Piotr,
dostrzegając kontrast między tym, co
uczynił młodzieniec, a tym, co oni
sami postanowili, chciał wiedzieć,
jaka jest różnica między



powiedzeniem „tak” a powiedzeniem
„nie”: „Oto my, opuściliśmy wszystko
i poszliśmy za Tobą. Cóż więc
otrzymamy?” (Mt XIX, 27)

Jezus dał odpowiedź, która porusza
serca na przestrzeni wieków. Słowa,
które pocieszały uczniów, które były
siłą napędową świętych szaleństw z
miłości. Obietnica jak ta, którą Jahwe
złożył Abrahamowi, którego również
poprosił o pozostawienie
wszystkiego, nawet własnego syna:
"każdy, kto dla mego imienia opuści
dom, braci, siostry, ojca, matkę,
dzieci lub pole, , stokroć tyle otrzyma
i życie wieczne posiądzie na
własność” (Mt XIX, 29).

Życie wieczne. Dokładnie to, czego
szukał bogaty młodzieniec. Przecież
to jest to, do czego wszyscy dążymy.
Ale Jezus idzie dalej: nikt nigdy nie
może mieć większych marzeń niż te
Boże. Nasze najwyższe aspiracje i
tęsknoty są dalekie od tego, co Pan



chce nam dać. Tak jak Salomon
prosił o mądrość i otrzymał ją, a
także to wszystko, z czego
zrezygnował (por. 1 Krl III, 1-15), tak
ci, którzy idą za Jezusem, otrzymują
wszystko, do czego dążą, a także o
wiele więcej. „Kto wpuszcza
Chrystusa nie traci nic, absolutnie nic
z tego, co czyni życie wolnym,
pięknym i wielkim. Nie! Tylko w tej
przyjaźni otwierają się na oścież
drzwi życia. Tylko w tej przyjaźni
rzeczywiście otwierają się wielkie
możliwości człowieka. Tylko w tej
przyjaźni doświadczamy tego, co jest
piękne i co wyzwala. (...) Otwórzcie,
otwórzcie na oścież drzwi
Chrystusowi, a znajdziecie
prawdziwe życie.[6]”

[1] Św. Augustyn, Wyznania, Księga 7,
10, 18,27.

[2] Św. Katarzyna ze Sieny, Dialog o
Bożej Opatrzności, rozdz. 167.

[3] Franciszek, Orędzie, 29-VI-2021 r.



[4] Bruzda, 795.

[5] Droga, 632.

[6] Benedykt XVI, Homilia na
inaugurację pontyfikatu, 24 kwietnia
2005 r.

Luis Miguel Bravo

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/jak-w-filmie-o-bogatym-
mlodziencu-wejscie-w-zycie/

(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-o-bogatym-mlodziencu-wejscie-w-zycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-o-bogatym-mlodziencu-wejscie-w-zycie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-o-bogatym-mlodziencu-wejscie-w-zycie/

	Jak w filmie o bogatym młodzieńcu: „Wejście w życie".

