
opusdei.org

Jak w filmie:
„Doświadczenie
pustyni”

Życie Jezusa nie było wolne od
trudności. Przed rozpoczęciem
działalności publicznej spędził
czterdzieści dni poszcząc i
pokutując na pustyni, gdzie
cierpiał z powodu pokus diabła.
To doświadczenie może
pokazać nam sposób na
postrzeganie trudności jako
możliwości dojrzewania
naszego chrześcijańskiego
powołania.



10-03-2025

Fabuła dobrego filmu zazwyczaj ma
momenty pewnych przeciwności.
Gdyby bohater nie musiał zmagać się
z problemami, historia byłaby
monotonna i przewidywalna. Ale to
właśnie te zwroty akcji sprawiają, że
film jest ekscytujący. Widz
obserwuje, jak aktor przechodzi
przez różne niepowodzenia, aż w
końcu osiąga to, czego tak bardzo
pragnął. A pod koniec tego procesu,
który miał swoje wzloty i upadki,
często poczuje się odmieniony:
postać, która rozpoczęła film, będzie
inna niż ta na końcu.

W historii każdej osoby są również
sytuacje, gdy napotykamy
przeciwności. Nie ma biografii bez
chwil bólu, zwątpienia czy
zmęczenia. Tak więc, wraz z dobrymi
chwilami, te okoliczności, gdy



doświadczamy przeciwności
pozwalają nam również wzrastać w
ideałach, które inspirują nasze życie.
Sam Jezus pragnął przeżyć podobne
doświadczenie: spędził czterdzieści
dni w głodzie i pragnieniu na
pustyni, gdzie cierpiał pokusy diabła
(por. Mt 4, 1-11).

Wybór tego, kim chcemy być

Po tym, jak Chrystus otrzymał w
wodach Jordanu objawienie
Parakleta i miłości Ojca, został
wyprowadzony przez tego samego
Ducha na pustynię, „aby był kuszony
przez diabła” (Mt 4, 1). Zamiast
łatwego sukcesu przed tłumami nad
Jordanem, wolał przygotować swoje
życie publiczne ze słodko-gorzkim
smakiem opuszczenia i próby. „Jezus
również był kuszony przez diabła, a
on towarzyszy każdemu z nas w
naszych pokusach. Pustynia
symbolizuje walkę z pokusami zła,
aby nauczyć się wybierać prawdziwą



wolność. W rzeczywistości Jezus
doświadcza pustyni tuż przed
rozpoczęciem swojej publicznej
misji. To właśnie poprzez tę duchową
walkę zdecydowanie potwierdza,
jakim Mesjaszem zamierza być”[1].

Poprzez pokusy, które mogą pojawić
się w codziennym życiu, my również
możemy zdecydowanie potwierdzić,
kim chcemy być. Jeśli Bóg je
dopuszcza, to właśnie po to, abyśmy
mogli odkryć naszą prawdę i oczyścić
naszą miłość, aby nasze pragnienia
zmierzały ku Niemu. „Walka
chrześcijanina jest nieustanna,
ponieważ w życiu wewnętrznym ma
miejsce ciągłe zaczynanie i
rozpoczynanie od nowa, które nie
pozwala nam na pełne pychy
wyobrażanie sobie, że jesteśmy
doskonali. Nieuniknione jest
spotykanie na swojej drodze wielu
przeszkód. Gdybyśmy nie natrafiali
na przeszkody, nie bylibyśmy
stworzeniami z krwi i kości. Zawsze



będziemy mieć namiętności, które
będą nas ciągnąć w dół, i zawsze
będziemy musieli się bronić przed
tymi mniej lub bardziej
gwałtownymi porywami”[2].

Pan nie zostawia nas samych. W tym
samym czasie, gdy doświadczamy
pokus, liczymy na wyciągniętą rękę
Jezusa, która nas podtrzymuje.
Dzięki tym próbom możemy lepiej
zrozumieć, kim chcemy być i
swobodnie wybierać ideały, które nas
poruszają. Chrystus rozumie nas
lepiej niż ktokolwiek inny, gdy
odczuwamy dylemat między tym,
kim chcemy być, a pozornym
dobrem, które próba stawia w
naszym zasięgu. Sposób, w jaki
przeżywał doświadczenie pustyni,
może pomóc nam spojrzeć na pokusy
bardziej realistycznie: to nie przez
uleganie im lub dialogowanie z nimi
znajdziemy pokój, ale przez
zdecydowane przyjęcie miłości, która
inspiruje nasze życie.



Słuchając głodu

Jako prawdziwy człowiek, po
czterdziestu dniach ścisłego postu i
głębokiej modlitwy, Jezus odczuwa
głód. Nie jest to jednorazowy apetyt,
ani zwykła ludzka potrzeba: to głód
przetrwania. Pan jest na granicy
swoich ludzkich sił. Możemy sobie
wyobrazić Go wyczerpanego, Jego
wzrok wędrujący po jałowym i
nieskończonym krajobrazie, aż
zatrzymuje go na kilku małych
odległych skałach. A wyobraźnia,
która zawsze przekształca potrzeby
w marzenia, być może poprowadziła
go ścieżkami jego miłych
wspomnień, kiedy jadł proste, ale
smaczne potrawy, które jego matka z
taką miłością dla niego
przygotowywała. Właśnie w takiej
sytuacji na scenie pojawił się
kusiciel: „Jeśli jesteś Synem Bożym,
powiedz, żeby te kamienie stały się
chlebem” (Mt 4, 3).



Adam i Ewa ulegli innej insynuacji
diabła, gdy dali się uwieść pięknu
owocu drzewa zamiast komunii z
Bogiem (por. Rdz 3, 1-6). Lud Izraela
również popadł w rozpacz na
pustyni z powodu braku pożywienia,
ponieważ nostalgicznie wspominał
warzywa, które jedli jako niewolnicy
w Egipcie (por. Lb 11, 5). Jest to
próba, która ostatecznie prowadzi
nas do medytacji nad hierarchią w
naszym sercu i zadania sobie
pytania, co tak naprawdę liczy się w
życiu. „Przezwyciężenie pokusy
podporządkowania Boga sobie i
swoim własnym interesom lub
postawienia Go w kącie i nawrócenie
się na właściwą hierarchię
priorytetów, dając Bogu pierwsze
miejsce, jest drogą, którą każdy
chrześcijanin musi zawsze kroczyć
na nowo”[3].

Kiedy wydaje się, że potrzeba
buntuje się w Nim i domaga się
własnych praw, Jezus pokazuje



prawdziwe źródło swojego pokoju,
to, o czym wie, że czyni Go
szczęśliwym: „Nie samym chlebem
żyje człowiek, lecz każdym słowem,
które pochodzi z ust Bożych” (Mt 4,
4). Chrystus nie zaprzecza, że
odczuwa głód. Ale nie chce go
zaspokoić byle jakim pokarmem, ale
tym, co Go głęboko nasyca:
wiernością wezwaniu do odkupienia
wszystkich ludzi. „Moim pokarmem
jest wypełnić wolę Tego, który Mnie
posłał, i wykonać Jego dzieło” (J 4,
34), powie swoim uczniom przy innej
okazji.

Pan objawia, że kiedy pojawia się
pokusa, pierwszym krokiem jest
rozpoznanie jej jako takiej.
Zachowywanie się tak, jakby nic się
nie działo, udawanie, że tak
naprawdę nie jesteśmy głodni, może
wywołać ukryte napięcie, które
stopniowo sprawia, że pragniemy i
patrzymy z zainteresowaniem na to,
co początkowo odrzuciliśmy. Dlatego



Bóg zaprasza nas do słuchania głodu
w naszych sercach, abyśmy nie
wypełniali ich pierwszymi, lepszymi
napotkanymi kamieniami. Poprzez
doświadczenie naszej potrzeby
możemy zrozumieć przesłanie.
Uświadamiamy sobie, że Pan nie
chce, abyśmy zaspakajali ten głód
owocami z drzewa lub warzywami z
Egiptu, ponieważ nie są one w stanie
go uśmierzyć. Jego propozycja w
obliczu tej potrzeby polega raczej na
tym, abyśmy wypełnili nasze serca
tym, co jest naprawdę ważne w
naszym życiu: miłością do Boga i
miłością do innych.

Przyjmowanie Bożej woli

Diabeł się nie poddaje. Jezus
Chrystus pozwala mu kusić się
jeszcze mocniej, abyśmy jeszcze
wyraźniej doświadczyli Jego
utożsamiania się z wolą Ojca i Jego
głębokiej bliskości z grzesznym
człowiekiem. Kusiciel zabiera Jezusa



na szczyt świątyni. Wiatr uderzał w
Jego odsłoniętą i zmęczoną twarz;
Jego stopy ledwo utrzymywały ciężar
Jego ciała, słaniającego się ze
zmęczenia. Jego oczy, które za kilka
miesięcy będą gorzko płakać nad
mieszkańcami Świętego Miasta,
przenikają swoją miłością każdy
dach i każdą uliczkę. Czy nie byłby to
dobry moment, aby ujawnić swoją
prawdziwą tożsamość w całej jej
wyrazistości? Przenikliwy głos
demona nagle przerywa gęstą ciszę
panującą na wysokości. „Jeśli jesteś
Synem Bożym, rzuć się w dół, jest
przecież napisane: Aniołom swoim
rozkaże o tobie, a na rękach nosić cię
będą, byś przypadkiem nie uraził
swej nogi o kamień” (Mt 4, 5).

Pod wpływem insynuacji węża Adam
i Ewa stali się podejrzliwi wobec
Boga. Dlaczego nie chce, abyśmy jedli
z tego drzewa? Podczas czterdziestu
lat na pustyni Izraelici byli również
podejrzliwi wobec wolności, którą



zaoferował im Pan. Czy nasza
przeszłość jako niewolników nie była
lepsza niż ta wolność pełna
cierpienia? W każdej pokusie można
dostrzec przypuszczenie o
nieobecności Boga, o Jego niemocy
lub oddaleniu. Być może jest On
pamiętany jako towarzysz z
przeszłości, kiedyś bliski, ale już
nierzeczywisty. Czasami łatwo jest
rozpoznać Pana, gdy wszystko idzie
dobrze, ciesząc się cudami Edenu lub
kontemplując cuda, których dokonał,
aby wybawić Izraela z niewoli. Ale
kiedy pojawiają się przeciwności,
wydaje się, że te znaki zanikają:
tęsknimy za nadzwyczajną,
wyraźniejszą manifestacją Bożej
bliskości. Możemy wtedy pomyśleć,
że jeśli nie zbawi nas natychmiast, to
nie jest tak dobrym Ojcem, jak sobie
wyobrażaliśmy.

Jezus ponownie doświadczył
podobnej pokusy na krótko przed
swoją śmiercią, kiedy jeden z łotrów



powiedział do Niego: „Czy Ty nie
jesteś Mesjaszem? Ocal więc siebie i
nas” (Łk 23, 39). Jest to rozumowanie,
które podąża za przytłaczającą
logiką: jeśli naprawdę możesz zrobić
wszystko, uwolnij się z tej sytuacji i
ocal nas. Z drugiej strony, postawa
drugiego łotra jest inna: „My przecież
- sprawiedliwie, odbieramy bowiem
słuszną karę za nasze uczynki, ale On
nic złego nie uczynił” (Łk 23, 40). Nie
buntuje się przeciwko losowi, który
go czeka, ale akceptuje swój stan.
Dlatego nie błaga Pana, aby zmienił
rzeczywistość lub rozwiązał
wszystkie jego problemy już teraz,
ale uznaje Jego królewskość i prosi
Go, aby o nim nie zapomniał:
„Wspomnij na mnie, gdy przyjdziesz
do swego królestwa” (Łk 23, 42). Jego
modlitwa nie była żądaniem - pokaż
mi, że jesteś Zbawicielem - ale aktem
oddania się w ręce Mesjasza –
„Chcesz tego, Panie…? Ja również
tego chcę!”[4].



„Ale jest napisane także: Nie będziesz
kusił Pana, Boga swego” (Mt 4, 7).
Chrystus odrzucił drugą pokusę na
pustyni - a także pokusę skierowaną
do Niego na krzyżu - przyjmując
jeszcze mocniej wolę Ojca: zgadza
się, aby zbawienie dokonało się
zgodnie z Bożą wolą. Nie chciał Go
wystawiać na próbę ani szukać
skrótów, by złagodzić swój ból, bo
wiedział, że On szuka tylko Jego
dobra, nawet jeśli czasem trudno je
odkryć. „Kiedy naprawdę zdasz się
na Pana, nauczysz się zadowalać
tym, co cię spotyka, i nie tracić
pogody, jeżeli sprawy nie idą tak,
jakbyś chciał, mimo że włożyłeś w
nie cały swój wysiłek i zastosowałeś
odpowiednie środki… Bo „pójdą” tak,
jak Bogu będzie to odpowiadało»[5].

Uwalnianie się od bożków

Na Jezusa czeka ostateczna próba.
Diabeł, przebiegły i wytrwały,
zabiera Go na bardzo wysoką górę, z



której widać wiele królestw świata,
całą chwałę i potęgę ludzi. Czyż nie
był Królem wszechświata? Czyż nie
przyszedł, aby zjednoczyć wszystkie
ludy i narody w królestwie dzieci
Bożych? Kusicielowi wystarczyłby
jeden gest, by pomóc Mu
definitywnie wypełnić Jego misję.
„Dam Ci to wszystko, jeśli upadniesz i
oddasz mi pokłon” (Mt 4, 9). Ale
kolana Jezusa nie ugięły się.

Adam i Ewa, nie ufając Bogu, woleli
ustanowić siebie bogami. Również
Izraelici, podczas swoich wędrówek
po pustyni, czasami decydowali się
na tworzenie własnych bóstw, na
miarę swoich iluzji i będących
odzwierciedleniem ich samych.
Ilekroć człowiek nie ufa swemu Ojcu,
w końcu oddaje cześć samemu sobie.
I zamiast pokładać nadzieję w
tajemniczej, ale wiecznej mocy Bożej,
decyduje się zadowolić własną
przemijającą chwałą, jakkolwiek
małą i łatwo zanikającą. Diabeł nie



może zaoferować nam dzisiaj
„wszystkich królestw świata” (Mt 4,
8), ale oferuje nam małe królestwa,
których możemy skrycie pragnąć w
naszych sercach, i przekonuje nas, że
to uczyni nas wystarczająco
szczęśliwymi, aby dalej iść. W ten
sposób ubóstwiamy rzeczywistości,
które nie są Bogiem, ale „łańcuchami,
które zniewalają”.

Pan stworzył nas tak, aby nasze
pożądania były skierowane ku
Niemu. Zostaliśmy stworzeni, aby
dzielić Jego Bożą naturę - zgodnie z
zamiarem Adama i Ewy - i być
szczęśliwymi - czego Izraelici szukali
na pustyni. Oznacza to, że musimy
nauczyć się uwalniać od bożków,
które utrudniają nam drogę do
spełnienia. „Dynamizm pożądania
jest zawsze otwarty na odkupienie.
Nawet wtedy, gdy błądzi, gdy podąża
za sztucznymi rajami i wydaje się
tracić zdolność tęsknoty za
prawdziwym dobrem. Nawet w



otchłani grzechu człowiek nie gasi tej
iskry, która pozwala mu rozpoznać
prawdziwe dobro, delektować się
nim i w ten sposób rozpocząć drogę
wznoszenia się, na której Bóg, z
darem swej łaski, nigdy nie pozbawia
go swej pomocy. Co więcej, wszyscy
musimy kroczyć drogą oczyszczenia i
uzdrowienia pożądań. Jesteśmy
pielgrzymami w drodze do naszej
niebieskiej ojczyzny, do pełnego,
wiecznego dobra, którego nic nie
może nam odebrać. Nie chodzi o
stłumienie pożądania, które istnieje
w sercu człowieka, ale o uwolnienie
go, aby mogło osiągnąć swój
prawdziwy cel”[6].

Pycha insynuuje, że nie
potrzebujemy Pana. Ale Jezus nie
daje się zwieść mirażowi
przedstawionemu mu przez diabła.
Wie, że na obrzeżach Jerozolimy, na
Kalwarii, bramy raju zostaną otwarte
na dobre. Z Krzyża nauczy nas, na
czym polega prawdziwe szczęście:



oddać życie z miłości. „Idź precz,
szatanie! Jest bowiem napisane:
Panu, Bogu swemu, będziesz
oddawał pokłon i Jemu samemu
służyć będziesz” (Mt 4, 10).

***

Mateusz kończy swój opis kuszenia,
wskazując, że diabeł odszedł, a
aniołowie przyszli służyć Jezusowi
(por. Mt 4, 11). Czasami siły diabła
wydają się niezwyciężone. Stres,
któremu nas poddaje, może
wydawać się trwać wiecznie. To jest
właśnie to, czego szuka: pozbawić
nas nadziei i sprawić, byśmy
uwierzyli, że jedynym wyjściem jest
poddanie się temu, co proponuje. Ale
sposób, w jaki Jezus doświadcza
pokusy, pokazuje nam, że takie
podejście jest błędne i że zwycięstwo
jest możliwe. W końcu, „diabeł jest
wielkim kłamcą, ojcem kłamstwa.
Potrafi dobrze mówić, a nawet
śpiewać, by nas zwieść. Jest



pokonanym, ale zachowuje się jak
zwycięzca. Jego światło jest jasne jak
fajerwerki, ale nie trwa, gaśnie,
podczas gdy światło Pana jest
delikatne, ale trwałe”[7].

Chrystus może pomóc nam przyjąć
pokusy ze spokojem i przezwyciężyć
strach w chwilach zwątpienia i
słabości, ponieważ wie, że żadne
działanie diabła nie przewyższy
ludzkiej siły wspomaganej łaską (por.
1 Kor 10, 13). W żadnym momencie
Jezus nie wchodzi w dialog z
kusicielem, wyobrażając sobie, co by
się stało, gdyby przyjął którąkolwiek
z jego propozycji. Zamiast tego
odrzuca je zdecydowanie,
podejmując stanowczą decyzję. W
ten sposób odpowiada na propozycje
diabła: wybiera dobro, które ten
stara się przed nim ukryć. Nie chce
karmić się chlebem, ale Bożym
słowem. Nie chce wystawiać Boga na
próbę, ale ufa Mu. Nie chce królestw



tego świata, ale służyć tylko swojemu
Ojcu.

W ten sposób Ewangelia ukazuje
nam, że Pan „jest nowym Adamem,
który pozostaje wierny tam, gdzie
pierwszy Adam uległ pokusie. Jezus
doskonale wypełnia powołanie
Izraela, w przeciwieństwie do tych,
którzy prowokowali niegdyś Boga
przez czterdzieści lat na pustyni (por.
Ps 95, 10), Chrystus objawia się jako
Sługa Boży całkowicie posłuszny woli
Bożej”[8]. Zwycięstwo Pana nad
kusicielem jest również dla naszego
dobra: „Nie takiego bowiem mamy
arcykapłana, który by nie mógł
współczuć naszym słabościom, lecz
doświadczonego we wszystkim na
nasze podobieństwo, z wyjątkiem
grzechu” (Hbr 4, 15). Chrystus „nie
tylko jako Bóg zna słabość naszej
natury, ale także jako człowiek
doświadczył naszych cierpień,
chociaż był bez grzechu. Ponieważ
jest dobrze zaznajomiony z naszą



słabością, jest w stanie udzielić nam
pomocy, której potrzebujemy, a
sądząc nas, wyda wyrok, mając na
uwadze tę słabość”[9].

Po tym epizodzie Jezus rozpoczął
swoje życie publiczne. Podczas
czterdziestu dni spędzonych na
pustyni chciał wzmocnić swojego
ducha przed odkupieńczą misją,
która miała być trudna i
wymagająca. Pustynie, przez które
możemy przejść w naszym życiu -
pokusy, kryzysy, niepowodzenia -
mogą również służyć jako bodziec do
dojrzewania naszego
chrześcijańskiego powołania i mogą
być momentem łaski. Chrystus
pomoże nam przejść przez nie ramię
w ramię, wiedząc, że na każdej
pustyni ukryty jest Bóg.

[1] Franciszek, Anioł Pański, 6-
III-2022.

[2] To Chrystus przechodzi, 75.



[3] Benedykt XVI, Audiencja, 13-
II-2013.

[4] Droga, 762.

[5] Bruzda, 860.

[6] Benedykt XVI, Audiencja, 7-
XI-2012.

[7] Franciszek, Homilia, 8 – V- 2018.

[8] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 539.

[9] Teodoret z Cyru, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/jak-w-filmie-doswiadczenie-

pustyni/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-doswiadczenie-pustyni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-doswiadczenie-pustyni/
https://opusdei.org/pl-pl/article/jak-w-filmie-doswiadczenie-pustyni/

	Jak w filmie: „Doświadczenie pustyni”

