
opusdei.org

IV Światowy Dzień
Ubogich

Decyzją papieża Franciszka 33
niedziela zwykła obchodzona
jest w całym Kościele jako
Światowy Dzień Ubogich. W
tym roku jego hasłem są słowa
"Wyciągnij rękę do ubogiego"

15-11-2020

ORĘDZIE OJCA ŚWIĘTEGO

NA IV ŚWIATOWY DZIEŃ UBOGICH

XXXIII Niedziela Okresu Zwykłego

15 listopada 2020 r.



“Wyciągnij rękę do ubogiego” (Syr 7,
32)

“Wyciągnij rękę do ubogiego” (Syr 7,
32). Starożytna mądrość postawiła
przed nami te słowa jako uświęcony
kodeks do wprowadzania w życie.
Brzmią one dziś z całą swoją
znaczeniową mocą, pomagając nam
skoncentrować wzrok na tym, co
istotne i przekroczyć barierę
obojętności. Ubóstwo ma różne
twarze, które domagają się uwagi
pod jednym, szczególnym względem:
w każdej z nich możemy spotkać
Pana Jezusa, który objawił nam, że
jest obecny w swoich najmniejszych
braciach (por. Mt 25, 40).

1. Weźmy do rąk Księgę Syracydesa
ze Starego Testamentu. Znajdujemy
tu słowa jednego z mistrzów
mądrości, który żył prawie dwieście
lat przed przyjściem Chrystusa.
Poszukiwał on mądrości, która czyni
ludzi lepszymi i zdolniejszymi do



dogłębnej obserwacji wydarzeń
życiowych. Czynił to w chwilach
ciężkich prób, przez które
przechodził lud Izraela, w czasie
bólu, żałoby oraz biedy z powodu
obcej dominacji. Będąc człowiekiem
wielkiej wiary, zakorzenionym w
tradycji przodków, Syracydes
pomyślał najpierw o tym, by zwrócić
się do Boga i poprosić Go o dar
mądrości. A Pan nie pozbawił go tej
pomocy.

Już od pierwszych stron Księgi,
Syracydes przedstawia rady
dotyczące wielu konkretnych sytuacji
życiowych, a wśród nich ubóstwa.
Nalega on, aby w niebezpieczeństwie
pokładać ufność w Bogu: „Zachowaj
spokój serca i bądź cierpliwy, a nie
trać równowagi w czasie utrapienia!
Przylgnij do Niego, a nie odstępuj,
abyś był wywyższony w twoim dniu
ostatnim. Przyjmij wszystko, co
przyjdzie na ciebie, a w zmiennych
losach utrapienia bądź wytrzymały!



Bo w ogniu doświadcza się złoto, a
ludzi miłych Bogu – w piecu
poniżenia. Bądź Mu wierny, a On
zajmie się tobą, prostuj swe drogi i
Jemu zaufaj! Którzy boicie się Pana,
oczekujcie Jego zmiłowania, nie
zbaczajcie z drogi, abyście nie
upadli” (Syr 2, 2-7).

2. Strona po stronie odkrywamy
cenny zbiór rad odnośnie do sposobu
postępowania w świetle intymnej
relacji z Bogiem Stworzycielem,
który kocha swoje stworzenie, jest
sprawiedliwy i opatrznościowy dla
swoich synów. Ciągłe odnoszenie się
do Boga nie odwraca jednak wzroku
od konkretnego człowieka,
przeciwnie, te dwie rzeczy są ze sobą
ściśle połączone.

Ukazuje to jasno fragment, z którego
zaczerpnięty jest tytuł niniejszego
Orędzia (zob. Syr 7, 29-36). Modlitwa
do Boga i solidarność z ubogimi i
cierpiącymi są nierozłączne. Aby



sprawować kult Panu przyjemny,
konieczne jest, żeby rozpoznać w
każdej osobie, również w tej
najbardziej potrzebującej i
odrzuconej, obraz Boga, który w niej
jest odciśnięty. Dzięki temu
otrzymujemy dar błogosławieństwa
Bożego, który jest przyciągnięty
szczodrością okazywaną
potrzebującemu. Z tego też powodu
czas poświęcany na modlitwę, nie
może nigdy stać się wymówką dla
zaniedbania bliźniego w
trudnościach. Wręcz przeciwnie:
błogosławieństwo Pana spływa na
nas, a nasza modlitwa osiąga swój cel
wtedy, gdy towarzyszy im służba
ubogim.

3. Jakże aktualne jest to
starotestamentalne nauczanie
również dla nas! Słowo Boga
przekracza czas, przestrzeń, religie i
kultury. Szczodrość, która wspiera
słabego, pociesza uciśnionego,
łagodzi cierpienia i przywraca



godność temu, kto został jej
pozbawiony, jest warunkiem życia w
pełni ludzkiego. Poświęcenie naszej
uwagi ubogim oraz ich wielorakim
potrzebom, nie może być
uwarunkowane posiadanym czasem
lub prywatnymi zainteresowaniami,
ani bezdusznymi projektami
pastoralnymi czy społecznymi. Siły,
która jest w łasce Boga, nie można
zdławić tendencją narcystyczną,
która zawsze stawia nas samych na
pierwszym miejscu.

Trudno jest utrzymać wzrok na
ubogim, ale jest to konieczne, aby
obrać w naszym życiu osobistym i
społecznym słuszny kierunek. Nie
chodzi tu o wielomówstwo, ale
przede wszystkim o konkretne
zaangażowanie życia poruszonego
przez miłość Boga. Co roku, podczas
Światowego Dnia Ubogich,
powracam do tej fundamentalnej dla
życia Kościoła rzeczywistości,
ponieważ ubodzy są i zawsze będą z



nami (por. J 12, 8), aby pomóc nam
przyjąć towarzystwo Chrystusa w
codzienności.

4. Zawsze spotkanie osoby ubogiej
jest dla nas wyzwaniem i pytaniem.
Co możemy zrobić, aby
wyeliminować lub przynajmniej
zmniejszyć jej marginalizację i
cierpienie? Jak możemy pomóc jej w
ubóstwie duchowym? Wspólnota
chrześcijańska jest wezwana do
zaangażowania się w to
doświadczenie dzielenia się, mając
świadomość tego, że nie może ona
delegować tego zadania innym. Aby
być wsparciem dla ubogich,
fundamentalną rzeczą jest osobiste
życie ubóstwem ewangelicznym. Nie
możemy czuć się „w porządku”,
kiedy członek naszej rodziny ludzkiej
jest zepchnięty na tyły i staje się
cieniem. Krzyk milczenia wielu
ubogich musi docierać do Ludu
Bożego będącego zawsze i wszędzie
w gotowości, by dać im głos, aby



solidaryzować się z nimi i bronić ich
przed hipokryzją oraz wieloma
obietnicami bez pokrycia, a także by
zaprosić ich do udziału w życiu
wspólnoty.

Prawdą jest, że Kościół nie ma do
zaproponowania rozwiązań
kompleksowych, ale oferuje, z łaską
Pana, swoje świadectwo oraz gesty
współdziałania. Ponadto, Kościół
czuje się w obowiązku wskazywać na
potrzeby tych, którzy nie mają tego,
co jest konieczne do życia.
Przypominanie wszystkim o wielkiej
wartości dobra wspólnego jest
życiowym zobowiązaniem ludu
chrześcijańskiego, które realizuje się
w próbie ocalenia od zapomnienia
tych wszystkich, których
człowieczeństwo jest naruszone w
ich podstawowych potrzebach.

5. Wyciąganie ręki pozwala odkryć
przede wszystkim temu, który to
robi, że istnieje w nas zdolność do



wykonywania gestów, które nadają
życiu sens. Ileż wyciągniętych rąk
widzimy codziennie! Niestety, coraz
częściej zdarza się, że pośpiech
wciąga nas w wir obojętności do
takiego stopnia, że nie potrafimy
docenić ogromu dobra, które
codziennie dokonuje się w ciszy i z
wielką szczodrością. Zdarza się, iż
dopiero wtedy, gdy dzieją się rzeczy
wywracające kurs naszego życia,
nasze oczy stają się zdolne do
zobaczenia dobroci „świętych z
sąsiedztwa”, którzy „żyją blisko nas i
są odblaskiem obecności
Boga” (Adhort. apost. Gaudete et
esultate, 7), ale o których nikt nie
mówi. Złe wiadomości są obficie
obecne na stronach gazet, w
internecie, na ekranach telewizorów,
do tego stopnia, że wydaje się, iż zło
króluje niezwyciężone. Tak jednak
nie jest. Z pewnością nie brakuje
złości i przemocy, nadużywania
władzy oraz korupcji, ale życie jest
utkane przede wszystkim aktami



szacunku i szczodrości, które nie
tylko równoważą zło, ale popychają
do wzniesienia się ponad i do bycia
pełnymi nadziei.

6. Wyciągnięcie ręki jest znakiem: to
znak, który natychmiast przywołuje
do bliskości, solidarności i miłości. W
ostatnich miesiącach, w których cały
świat był jakby przytłoczony przez
wirusa przynoszącego ból i śmierć,
zniechęcenie oraz zagubienie, ileż
wyciągniętych rąk mogliśmy
widzieć! Wyciągnięta ręka lekarza,
który przejmuje się każdym
pacjentem, starając się znaleźć
właściwe lekarstwo. Wyciągnięta
ręka pielęgniarki i pielęgniarza,
którzy nie patrząc na godziny pracy,
zostają, aby troszczyć się o chorych.
Wyciągnięta ręka tych, którzy
pracują w administracji i organizują
środki, aby ocalić jak najwięcej
ludzkich istnień. Wyciągnięta ręka
aptekarza, realizującego tak wiele
próśb, wystawiając się jednocześnie



na ryzykowny kontakt z ludźmi.
Wyciągnięta ręka kapłana, który
błogosławi ze ściśniętym sercem.
Wyciągnięta ręka wolontariusza,
który pomaga tym, którzy żyją na
ulicy, ale też i tym, którzy mają dach
nad głową, ale nie mają co jeść.
Wyciągnięta ręka kobiet i mężczyzn,
którzy pracują, aby zapewnić
konieczne usługi i bezpieczeństwo. I
jeszcze wiele innych wyciągniętych
rąk, które moglibyśmy tu wyliczać,
aż do skomponowania litanii
dobrych dzieł. Wszystkie te ręce
rzuciły wyzwanie zarazie oraz
strachowi, aby dać wsparcie i
pociechę.

7. Ta pandemia nadeszła nagle i
zastała nas nieprzygotowanych,
pozostawiając wielkie poczucie
dezorientacji i niemocy. Wyciągnięta
ręka w stronę ubogiego nie pojawiła
się jednak znikąd i niespodziewanie.
Ten gest zaświadcza raczej o tym, iż
przygotowujemy się do rozpoznania



ubogiego i do wsparcia go wtedy, gdy
zacznie potrzebować pomocy. Nie
improwizuje się narzędzi
miłosierdzia. Konieczny jest
codzienny trening, który rozpoczyna
się od świadomości tego, jak bardzo
my sami, jako pierwsi, potrzebujemy
wyciągniętej ręki w naszą stronę.

Ta chwila, którą teraz przeżywamy,
podała w wątpliwość wiele
pewników. Czujemy się biedniejsi i
słabsi, ponieważ doświadczyliśmy
poczucia granic własnych możliwości
oraz ograniczenia wolności. Utrata
pracy, czułości naszych bliskich, jak
również brak zwyczajnych relacji
międzyosobowych, otwarły nagle
horyzonty, które odzwyczailiśmy się
już dostrzegać. Nasze bogactwa
duchowe i materialne zostały
postawione pod znakiem zapytania, i
odkryliśmy strach. Zamknięci w ciszy
naszych domów, odkryliśmy, jak
bardzo jest ważna prostota oraz
zwrócenie oczu na to, co istotne.



Dojrzeliśmy do potrzeby nowego
braterstwa, zdolnego do wzajemnej
pomocy i szacunku. Teraz jest czas
pomyślny, aby „odczuć, że
potrzebujemy siebie nawzajem, że
jesteśmy odpowiedzialni za innych i
za świat, […]. Zbyt długo
pozostawaliśmy w stanie degradacji
moralnej, drwiąc z etyki, dobroci,
wierności, uczciwości. […] To
zniszczenie wszelkich podstaw życia
społecznego prowadzi do wzajemnej
konfrontacji w imię obrony swoich
interesów. Powoduje pojawienie się
nowych form przemocy i
okrucieństwa oraz uniemożliwia
rozwój prawdziwej kultury troski o
środowisko naturalne” (Enc. Laudato
si’, 229). W końcu, ciężkie kryzysy
ekonomiczne, finansowe i polityczne
nie ustąpią dotąd, dopóki pozwolimy,
że będzie pozostawać w letargu
odpowiedzialność, którą każdy
powinien odczuwać w odniesieniu
do bliźniego i każdej osoby ludzkiej.



8. “Wyciągnij rękę do ubogiego” jest
zatem zaproszeniem do
odpowiedzialności będącej
bezpośrednim zaangażowaniem
tych, którzy czują, że dzielą ten sam
los. To jest wezwanie do wzięcia na
siebie ciężarów osób najsłabszych,
jak przypomina św. Paweł: „Miłością
ożywieni służcie sobie wzajemnie!
Bo całe Prawo wypełnia się w tym
jednym nakazie: Będziesz miłował
bliźniego swego jak siebie samego.
[…] Jeden drugiego brzemiona
noście” (Ga 5, 13-14; 6, 2). Apostoł
Paweł naucza, że wolność, która
została nam dana przez śmierć i
zmartwychwstanie Jezusa Chrystusa,
jest dla każdego z nas
odpowiedzialnością, by zaangażować
się w służbie innym, przede
wszystkim najsłabszym. Nie jest to
jakaś opcjonalna zachęta, ale
warunek autentyczności wiary, którą
wyznajemy.



Księga Syracydesa przychodzi nam
tu z pomocą: sugeruje konkretne
działania na rzecz najuboższych i
przywołuje również pewne
sugestywne obrazy. Najpierw
rozważa słabość tych, którzy są
smutni: „Nie usuwaj się od
płaczących” (Syr 7, 34). Czas
pandemii zmusił nas do izolacji,
uniemożliwiając nam nawet
niesienie pociechy i przebywanie
blisko naszych przyjaciół i
znajomych cierpiących z powodu
straty swoich bliskich. Dalej
kontynuuje autor natchniony: „Nie
ociągaj się z odwiedzeniem chorego
człowieka” (Syr 7, 35).
Doświadczyliśmy niemożliwości
przebywania obok tego, kto cierpi,
jednocześnie uświadomiliśmy sobie
kruchość naszej egzystencji. Zatem,
Słowo Boże nigdy nie daje nam
spokoju i pobudza nas do dobra.

9. “Wyciągnij rękę do ubogiego”
uwydatnia, przez kontrast,



zachowanie tych, którzy trzymają
ręce w kieszeni i nie pozwalają sobie
na współczucie spowodowane
widokiem ubóstwa, do którego często
także i oni przyczyniają się.
Obojętność i cynizm są ich chlebem
powszednim. Jakaż różnica w
porównaniu do szczodrych rąk, które
opisaliśmy! Są bowiem ręce
wyciągnięte, aby pisać szybko na
klawiaturze komputera i przesuwać
sumy pieniędzy z jednej strony
świata na drugą, dekretując
bogactwo wąskich grup oligarchów i
biedę mas, a nawet upadek całych
narodów. Są ręce wyciągnięte do
zagarniania pieniędzy poprzez
sprzedaż broni, której inne ręce,
również te dziecięce, użyją do siania
śmierci i ubóstwa. Są wyciągnięte
ręce, które w cieniu wymieniają
dawki śmierci, aby wzbogacić się i
żyć w luksusie oraz ulotnym
nieuporządkowaniu. Są też ręce
wyciągnięte, które w ukryciu
wymieniają nielegalne przysługi, aby



zarobić łatwo dzięki korupcji. Są
także wyciągnięte ręce tych, którzy z
poważną twarzą hipokrytów
uchwalają prawa, których sami nie
przestrzegają.

W tym przeglądzie ludzkich
zachowań „wykluczeni nadal
czekają. W celu utrzymania stylu
życia wykluczającego innych, albo
żeby móc entuzjazmować się tym
egoistycznym ideałem, rozwinęła się
globalizacja obojętności. Nie zdając
sobie z tego sprawy, stajemy się
niezdolni do współczucia wobec
krzyku boleści innych, nie płaczemy
już wobec dramatu innych, ani nie
interesuje nas troska o nich, tak
jakby odpowiedzialność za to nie
dotyczyła nas” (Adhort. apost. 
Evangelii gaudium, 54). Nie możemy
być zadowoleni, dopóki ręce, które
sieją śmierć, nie przemienią się w
narzędzia sprawiedliwości i pokoju
dla całego świata.



10. „We wszystkich sprawach
pamiętaj o swym kresie” (Syr 7, 36).
Tym zdaniem Syracydes kończy
swoją refleksję. Tekst ten pozwala na
dwojaką interpretację. Po pierwsze
ukazuje, że potrzebujemy zawsze
mieć świadomość końca naszej
egzystencji. Pamięć o wspólnym
przeznaczeniu może być pomocna,
aby prowadzić życie pełne uwagi
poświęconej temu, kto jest uboższy i
nie miał tych samych możliwości,
jakie my mieliśmy. Istnieje również
druga możliwość interpretacji, która
uwydatnia przede wszystkim kres,
cel, w stronę którego dążymy. Tenże
kres naszego życia ukazuje, jak
nieodzownym jest posiadanie
projektu do zrealizowania w życiu
oraz drogi, po której się kroczy, nie
ulegając zmęczeniu. Ostatecznie
kresem każdej naszej działalności nie
może być nic innego, jak miłość. To
jest cel, w stronę którego
wyruszyliśmy i nic nie powinno nas
od niego odciągnąć. Ta miłość jest



współudziałem, oddaniem i służbą,
ale zaczyna się od odkrycia, że my
najpierw zostaliśmy ukochani i
obudzeni do miłości. Kres ten
pojawia się w momencie, w którym
dziecko spotyka się z uśmiechem
mamy i czuje się kochane tylko ze
względu na to, że istnieje. Również
uśmiech, który dzielimy z ubogim,
jest źródłem miłości i pozwala żyć w
radości. Ręka wyciągnięta może
zawsze ubogacić się uśmiechem tego,
który nie mierzy swojej obecności i
pomocy, którą ofiaruje, ale cieszy się
wyłącznie z życia w stylu uczniów
Chrystusa.

W tej drodze codziennego spotykania
się z ubogimi towarzyszy nam Matka
Boga, która bardziej niż wszystkie
inne jest Matką ubogich. Panna
Maryja zna dobrze trudności tych,
którzy są zmarginalizowani,
ponieważ ona sama znalazła się w
podobnej sytuacji, wydając na świat
Syna Bożego w stajni. Ze względu na



groźby Heroda uciekła do innego
kraju wraz z Józefem, swoim mężem
oraz z małym Jezusem, a sytuacja
uchodźców naznaczyła na kilka lat
Świętą Rodzinę. Niech modlitwa do
Matki ubogich pozwoli przystąpić jej
synom umiłowanym oraz tym
wszystkim, którzy służą im w imię
Chrystusa. A modlitwa niech
przemieni wyciągniętą rękę w
przytulenie, które świadczy o
współuczestnictwie i o odnalezionym
braterstwie.

Rzym, u Św. Jana na Lateranie, 13
czerwca 2020, we wspomnienie św.
Antoniego z Padwy

FRANCISZEK

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/iv-swiatowy-dzien-ubogich/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/iv-swiatowy-dzien-ubogich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/iv-swiatowy-dzien-ubogich/

	IV Światowy Dzień Ubogich

