
opusdei.org

Inżynieria miłości

Miłość jest wierna, delikatna i
płodna. Książka Antoniego
Carol. Wielokrotny podział na
rozdziały, podrozdziały i
punkty pozwala na lekturę
selektywną, w formie
konsultacji.

10-11-2019

Spis treści

WPROWADZENIE

I. MIŁOŚĆ JEST WIERNA



1. Cielesna i duchowa natura
człowieka

2. Stopnie życia duszy

3. Operacje albo działania duchowe

4. Ogólne pojęcie miłości i rodzaje
miłości

5. Miłość w małżeństwie

6. Wymiar płciowy

7. Małżeństwo i płciowość

8. Rodzina

9. «Nie-miłości», które sprzeciwiają
się wierności

10. Rozważania teologiczne

11. Pomoc Boża

12. Wierna miłość a narzeczeństwo

II. MIŁOŚĆ JEST DELIKATNA



13. Wprowadzenie: miłość płciowa

14. Cielesny i czuły wyraz miłości
ludzkiej

15. Męskość i kobiecość: dwa różne, a
zarazem dopełniające się odcienie
miłości

16. Miłość płciowa

17. Komunikacja między
małżonkami

18. Etyczny wymiar aktu płciowego

19. Życie małżeńskie i akt małżeński

20. Akt małżeński i jego wymogi

21. Proces podniecenia płciowego

22. Czystość: zespolenie wszystkich
aspektów miłości

23. «Nie-miłości» sprzeciwiające się
delikatności



24. Delikatna miłość w
narzeczeństwie

III. MIŁOŚĆ JEST PŁODNA

25. Wprowadzenie: płodność miłości

26. Wymiar rodzicielski

27. Kilka rozważań teologicznych

28. Dzieci

29. «Nie-miłości», które sprzeciwiają
się płodności miłości

30. Odpowiedzialne rodzicielstwo i
regulacja poczęć

31. Narzeczeństwo i płodność miłości

WPROWADZENIE

„Trzeba młodych przygotowywać do
małżeństwa, trzeba ich uczyć miłości.



Miłość nie jest do wyuczenia, a
jednocześnie nic nie jest tak
bardzo do wyuczenia, jak miłość!
(…) Młodzi w gruncie rzeczy szukają
zawsze piękna w miłości, chcą, ażeby
ich miłość była piękna (…). I
ostatecznie wiedzą, że takiej miłości
nikt im nie może dać, tylko Pan Bóg. I
dlatego gotowi są pójść za
Chrystusem bez względu na ofiary,
jakie z tym mogą być związane” [1]

Te słowa Jana Pawła II – będące
owocem jego duszpasterskiej
gorliwości – posłużą dla ukazania
intencji, z jaką napisana została ta
książka.

„Miłość nie jest do wyuczenia”. My,
ludzie, mamy naturalną skłonność
do miłości. Miłość jest
podstawowym i wrodzonym
powołaniem każdej istoty ludzkiej.
Dowodem na to jest fakt, iż człowiek
nie jest szczęśliwy, kiedy się bawi, ale
kiedy kocha.



„Jednocześnie, nic nie jest tak
bardzo potrzebne do wyuczenia,
jak miłość!”. Dlatego trzeba
wiedzieć, czym jest miłość: trzeba to
odkryć – a to nie to samo, co
wymyślić – ponieważ często myli się
miłość z różnego rodzaju „nie-
miłością”.

Są „miłości”, które zabijają: nie
wszystkie są miłością. Miłość jest
czymś bardzo konkretnym, bardzo
precyzyjnym, bardzo delikatnym.
Musi być zbudowana na solidnych
podstawach i trzeba ją pielęgnować
w sposób odpowiedzialny.

Miłością trzeba żyć: uczymy się
kochać kochając, tak samo jak
chodząc uczymy się chodzić. Nie ma
praktyczniejszej nauki od miłości.

Ta nauka jest pilnie potrzebna.
Mamy tu do czynienia z
najdelikatniejszym z możliwych
tematów, lecz niestety, wokół tej
kwestii powstał wyjątkowy zamęt i



dezorientacja [2]. Jest to najgorsza z
pomyłek, jakie mogą dotknąć osobę
ludzką, ponieważ dotyczy w pełni jej
intymności i przeznaczenia.

Miłością nie można się bawić! Takie 
zabawy doprowadziły do
małżeństwa wiele par wcale do tego
nieprzygotowanych (ani
intelektualnie, ani duchowo),
bezbronnych i bezsilnych. Tak
naprawdę nie powinni byli się
pobrać. Takie porażki są coraz
częstsze i coraz bardziej
przedwczesne: pozostawia to w
osobach trwały „ślad”, ponieważ w
ten sposób wchodzą one – wbrew
woli – w sytuacje bez wyjścia.

Pilność tej nauki była motywem,
który skłonił mnie do przygotowania
kursu Inżynieria miłości, będącego
cyklem trzech spotkań na temat
miłości. Kolejne edycje tego kursu
pozwoliły mi zredagować te notatki.
Moją intencją nie było napisanie



podręcznika, lecz ukazanie w sposób
schematyczny i zwięzły szerokiej
gamy elementów (teoretycznych i
praktycznych) składających się na
życie małżeńskie. Podwójny cel, jaki
sobie stawiałem, a mianowicie
uwzględnienie takiego bogactwa
treści i przedstawienie go w sposób
zwięzły, kazało mi ograniczyć
rozważania teoretyczne do
niezbędnego minimum. W każdym
razie starałem się dać czytelnikowi
wskazówki bibliograficzne, która
pomogą mu pogłębić interesujące
tematy.

Miłość z definicji jest wierna
(niezniszczalna), delikatna (czuła i
duchowa) i płodna (ekspansywna,
otwarta). To są trzy główne rozdziały.
Wokół nich pojawia się mnóstwo
mniejszych i większych czynników,
które dzień po dniu sprawiają to, że
wierność, delikatność i płodność są
nierozerwalnie związane z miłością.



Opisy podstawowych cech każdej
prawdziwej miłości rozpocznę od
argumentacji właściwej dla
antropologii filozoficznej, i – jeśli to
będzie właściwe – uzupełnię je
stwierdzeniami i argumentami
pochodzącymi z teologii. Ponieważ
Magisterium Kościoła stara się
pogłębić te tematy, toteż wspierając
się jego autorytetem, a także dla
ułatwienia znajomości jego
dokumentów, przytaczam fragmenty
niektórych z nich (zob. w 
BIBLIOGRAFII skróty używane przy
tych cytatach).

Przedstawię też te zachowania, które
oznaczają „nie-miłość” i pozostają w
sprzeczności z prawdziwymi
wymiarami miłości. Na zakończenie
każdego rozdziału dodam kilka
wskazówek dotyczących
narzeczeństwa, które jest okresem
przygotowania do wierności,
delikatności i płodności miłości.
Moim stałym pragnieniem w czasie



tych przemyśleń jest pokazanie jak
wielikie znaczenia ma
praktykowanie wiary w
naszymosobistym dojrzewaniu. Jeśli
to czynimy jesteśmy zdolni do
miłości. I zarazem mamy mocne
przeświadczenie co to znaczy – być 
dzieckiem Bożym.

Chciałem, aby Inżynieria
miłościodpowiedziała na potrzeby
jak największej liczby czytelników.
Wielokrotny podział na rozdziały,
podrozdziały i punkty pozwala na
lekturę selektywną, w formie
konsultacji. Dla potrzeb
selektywnych konsultacji do książki
dołączony został bardzo dokładny
indeks rzeczowy.

Na zakończenie tego wstępu pragnę
wyrazić wdzięczność wszystkim tym,
którzy pomagają mi w służbie
rodzinom i miłości.



I. MIŁOŚĆ JEST WIERNA

(nierozerwalność małżeństwa)

1. Cielesna i duchowa natura
człowieka

Na początku musimy stwierdzić
pewną podstawową prawdę:
człowiek składa się z ciała i duszy,
oba te aspekty złączone są w sposób 
nierozdzielny. Krótko możemy
powiedzieć, posługując się językiem
filozoficznym, że człowiek
jestsubstancjalną jednością
składającą się z duchowej duszy
(zasady ożywiającej) i 
materialnego ciała:

„Człowiek (…) jest osobą przez swoje
ciało i ducha zarazem. Nie można
tego ciała sprowadzić do wymiarów
czystej materii. Jest bowiem ciałem
«uduchowionym», podobnie jak duch
jest tak głęboko zjednoczony z ciałem,



że poniekąd można go nazwać
duchem «ucieleśnionym» (LR, 19).

1.1. Jak później zobaczymy,
najwznioślejszym i
najszlachetniejszym działaniem, do
jakiego zdolny jest człowiek (i dla
którego istnieje) jest miłość 3, i cały
człowiek ma miłować. To znaczy, że
skoro możemy kochać, to przede
wszystkim dlatego, że mamy wolę (i
rozum), lecz kocha nie sama wola,
ale cały człowiek. To znaczy, że
powinniśmy kochać nie tylko
duchem, ale również ciałem. Ciało,
będące wyrazem własnego ja,
powinno być zdolne do wyrażania
miłości. I rzeczywiście, ciało
człowieka jest pomyślane i
przygotowane do tego, żeby kochać.
Jest to stwierdzenie oczywiste i tak
uczy nas doświadczenie: na
przykład, tylko dłoń człowieka może
wyrazić czułość poprzez pieszczotę
(czy moglibyśmy to robić, gdyby
nasze dłonie były twarde jak u



goryli?); tylko człowiek może
przekazywać uczucie mrugając
okiem albo uśmiechając się; tylko dla
gatunku ludzkiego stosunek płciowy
jest darem z siebie samego, a to
dlatego, aby to zjednoczenie – poza
drogą prokreacji – było również
środkiem komunii lub komunikacji
międzyosobowej.

1.2. Oto jedno z największych
wyzwań dla każdej kobiety i dla
każdego mężczyzny: Umieć kochać
ciałem. Dlatego musimy
wychowywać, trenować i
przyzwyczajać ciało, żeby było
uległym narzędziem miłości. Ten
aspekt ma kapitalne znaczenie, jeśli
chodzi o małżeństwo.

W wielu przypadkach, niestety, nie
widzimy delikatnej miłości między
małżonkami. Jeśli tego brakuje,
człowiek popada w uzależnienie od
płciowości i następuje „miłość, która
nie jest «piękna», która jest tylko



zaspokajaniem pożądliwości, która
(…) czyni człowieka niewolnikiem
własnych słabości” (LR, 13).

1.3. Powiedzieliśmy o 
substancjalnej jedności ciała i
duszy. Stwierdzamy to w
przeciwieństwie do jedności typu 
przypadłościowego. Ciało i dusza
danej osoby mają to samo
przeznaczenie: miłość. Nie możemy
używać każdego z nich osobno, jeśli
przyjdzie nam na to ochota. Każdy
akt cielesny, w którym uczestniczy
wola, powinien być dokonywany w
zgodzie z miłością.

1.4. Fakt, że człowiek jest wolny, nie
oznacza, że jego duch, od którego
pochodzi jego wolność może
dysponować ciałem w dowolny
sposób. Wolność nie jest możliwością
robienia czegokolwiek, lecz
zdolnością do doskonalenia siebie
samego poprzez własną wolę:



„Osoba objawia się przez wolność w
prawdzie. Nie można rozumieć
wolności jako swobody czynienia
czegokolwiek. Wolność oznacza dar z
siebie, ale oznacza też wewnętrzną
dyscyplinę daru” (LR, 14).

To znaczy, że człowiek – czyniąc
dobry użytek ze swojej wolności –
jest wezwany do odkrywania (przy
pomocy rozumu) wewnętrznych
praw swojej istoty i do kierowania
się nimi (przy pomocy woli) w celu
doskonalenia siebie samego jako
człowieka i jako dziecka Bożego.

W praktyce, stosując powyższe
stwierdzenia do sfery płciowości,
chcemy powiedzieć, że człowiek
powinien rozpoznać, jakie są
naturalne procesy płciowości i
rodzicielstwa i szanować je z
delikatnością, jeśli chce miłować
duszą i ciałem.

Kiedy Kościół odrzuca – jako
niemoralne – homoseksualizm,



sterylizację, antykoncepcję itd., nie
robi tego dla zwykłego
podporządkowania moralności
biologii – jak mówią niektórzy, ale
dlatego, że poprzez te działania
człowiek sprzeciwia się własnej
naturze, niszczy miłość i działa w ten
sposób autodestruktywnie.

2. Stopnie życia duszy

Doświadczenie uczy nas, że w
naturze napotykamy trzy poziomy
życia, jedne doskonalsze od drugich:
życie wegetatywne, sensytywne (albo
zwierzęce) oraz życie duchowe.
Nasza zasada życiowa (dusza ludzka)
nie ogranicza się do czystego ducha;
bowiem człowiek posiada ciało, zaś
jego dusza – poza tym, że jest
duchowa – zawiera również niższe
poziomy życia (wegetatywny i
sensytywny).

Dlatego nasza dusza pozwala nam
wykonywać bardzo różnego rodzaju



działania posiadające, bez wątpienia,
różne znaczenie: od fizycznego
wzrastania (działanie właściwe dla
życia wegetatywnego) do myślenia
(działanie życia duchowego); od
przemieszczania się (działanie
sensytywno-zwierzęce), do miłości
(działanie duchowe), itd. Życie
człowieka, choć jest unitarne
(stanowi życiową jedność), to
zawiera pewną różnorodność
operacyjną, dlatego mówi się o 
stopniach jednego i tego samego
życia.

Osoba dojrzała to ta, która umie
integrować wszystkie te stopnie życia
podporządkowując je swojemu
najwznioślejszemu przeznaczeniu
życiowemu: miłości polegającej na
oddaniu. W ten sposób osiąga się
życie spójne i unitarne, posiadające
pewną nić przewodnią.

2.1. Porządkując od najmniejszego
do największego udział rozumu i



woli, możemy wyróżnić trzy stopnie
życia, zgodnie z klasyczną już
klasyfikacją. Wymieniamy je poniżej,
wskazując niektóre rodzaje działań
właściwe dla każdego z tych
poziomów życia:

Stopnie życia: - Niektóre
działania

Życie wegetatywne:

Odżywianie

Wzrost
Rozmnażanie

Życie sensytywne:

Ruch własny (przemieszczanie
się)
Poznanie zmysłowe (wzrok,
słuch, dotyk, itd.)
Skłonności i pragnienia istot
żywych (uczucie głodu…)

• 

• 
• 

• 

• 

• 



Życie duchowe:

Poznanie umysłowe (duchowe):
myślenie
Działania i skłonności duchowe:
miłość

2.2. Trzeba zespalać
(harmonizować) władze niższe
zgodnie z celami działań wyższego
porządku, utrzymując
zhierarchizowaną jedność życia.
Podstawowe funkcje życiowe
(odżywianie, rozmnażanie,
skłonności sensytywne, itd.) powinny
być realizowane bez szkody dla
wyższych celów ludzkiego życia. Co
więcej, tylko człowiek ma zdolność
pogłębienia miłości poprzez
najbardziej podstawowe funkcje
życiowe: np. akt odżywiania się
może być okazją do zacieśnienia
więzów rodzinnych i towarzyskich;
zdolność do przemieszczania się
otwiera możliwość organizowania
zawodów sportowych (będących

• 

• 



rodzajem wydarzenia kulturalnego),
itd. W szczególny sposób stosuje się
to wszystko do faktu, że dla
człowieka rozmnażanie się powinno
być prokreacją, czyli miłosnym
uczestniczeniem w stwarzaniu.

2.3. Wyrażenie prokreacja jest
ostatnio spychane na margines, co
ukazuje -przynajmniej w sposób
nieświadomy – oderwanie płciowości
od poznania i od miłości. W tej
sytuacji, płciowość może zamienić się
w zwykłą rozrodczość (zwierzęta
nierozumne po prostu się
rozmnażają, nie zastanawiając się
nad niczym więcej).

W opisanej sytuacji zamienia się
porządek wartości: w osobach
przeciwnej płci nie dostrzega się już
osób, tylko obiekty przyjemności.
Ojciec Święty prosi właśnie o coś
przeciwnego: o personalizację, o 
uduchowienie płciowości, które



uwolni człowieka od ryzyka
zezwierzęcenia.

3. Operacje albo działania
duchowe

Doświadczenie uczy nas też, że
ludzie są zdolni do wykonywania
różnego rodzaju działań, do
poznawania i miłowania, przez które
pokonujemy ograniczenia materii 
[4], i dlatego nazywa się je 
operacjami duchowymi.

Przejawami duchowości są: refleksja 
[5], zdolność tworzenia idei (pojęć
abstrakcyjnych, niematerialnych i
powszechnych) [6], możliwość
wyobrażania sobie w tym samym
czasie pojęć przeciwnych do siebie
(przez fakt znajomości koła nie
tracimy pojęcia kwadratu), zdolność
do umiłowania cierpienia fizycznego
i moralnego w celu osiągnięcia
dobra, które uznajemy za wyższe,
itd. Jeśli osoba, która myśli i kocha –



przez poznawanie i miłość – nie
wychodziłaby poza to, co materialne,
nie byłaby zdolna do refleksji nad
sobą samą, ani zdolna do
poświęcenia z miłości, itd.

3.1. Intuicyjnie możemy zrozumieć,
że poznanie polega na przeniesieniu
jakiegoś przedmiotu z zewnątrz do
własnego wnętrza. To dlatego
poznanie jest określane jako 
niematerialne posiadanie
poznanego przedmiotu. Np.,
poznanie jakiejś osoby jest pewnego
rodzaju posiadaniem jej, to znaczy
posiadaniem jej we własnym
wnętrzu (nie fizycznie, ale w sposób 
duchowy).

3.2. Miłość natomiast oznacza
pewien ruch przeciwny do poznania:
polega na wyjściu z własnego
wnętrza i dążeniu do drugiej osoby,
na szukaniu zjednoczenia z nią i
zabieganiu o jej doskonałość.



3.3. Obie te operacje duchowe 
wzajemnie się uzupełniają, tworząc
pewien zamknięty system. Nie
można kochać tego, czego się nie zna
(żaden chłopak nie zakochuje się w
dziewczynie, której nie zna), a
zarazem miłość dąży do lepszego
poznania umiłowanej osoby
(zakochany pragnie wiedzieć jak
najwięcej o osobie kochanej).

Poza tym, skoro powiedzieliśmy, że
poznanie jest rodzajem posiadania
(nie fizycznego, tylko niematerialno-
intencjonalnego w naszym wnętrzu),
trzeba dodać, że dojrzała miłość
oznacza bardziej radykalne 
posiadanie: dwoje zakochanych
posiada się wzajemnie w sposób
głęboki i wyłączny (całkowicie
wyłączny, w przypadku zawartego i
dopełnionego małżeństwa).

3.4. Można wobec tego
wywnioskować, że miłość zakłada 
dynamiczną relację «poznania-



miłości», która zawsze może i
powinna wzrastać (bez końca w
przypadku małżeństwa).

Materia to ten rodzaj rzeczywistości,
który ma granice (właśnie, dlatego
coś materialnego można zmierzyć) i
który się wyczerpuje, ale wszystko to,
co należy do świata duchowego – w
takim stopniu, w jakim przekracza
materię – nie podlega żadnego
rodzaju ograniczeniom i
charakteryzuje się 
nieograniczonością, (której nie
można mylić z nieskończonością,
właściwą tylko Bogu).

Operacje duchowe (poznanie i
miłość) są właśnie nazywane 
immanentnymi, co oznacza, że one
same doskonalą się przez właściwe
sobie funkcjonowanie i
wykonywanie ich: doskonalą same
siebie, kiedy podmiot dobrze je
realizuje.



To zjawisko zakłada otwarcie
ludzkiego ducha na nieskończoność:
kto kocha, chce i umie kochać
bardziej, a kto kocha bardziej,
pragnie kochać jeszcze bardziej, itd.
Ten niekończący się proces
zatrzymuje się wobec Miłości
Nieskończonej: tylko Miłość może w
pełni zaspokoić osobę.

Doświadczenie potwierdza tę 
nieograniczoność w działaniach
władz duchowych (rozumu i woli):
ten, kto studiuje, nie tylko zdobywa
większą wiedzę, ale rozwija również
większą zdolność do nauki (większą
łatwość „kojarzenia”). Podobnie ten,
kto kocha, zwiększa swoją zdolność
do miłości (może kochać jeszcze
bardziej): „Podczas gdy dobra
sensytywne nużą nas, kiedy je
posiadamy, dobra duchowe
przeciwnie: kochamy je bardziej, im
bardziej je posiadamy; ponieważ one
się nie zużywają ani nie
wyczerpują i są w stanie sprawiać



nam zawsze nową radość” (św.
Tomasz z Akwinu, S.Th. 1-2, q. 2, a. 1,
ad 3).

3.5. Dlatego naszą zdolność do
poznania i do miłości może
zaspokoić i nasycić Prawda i Dobro.
Ducha trzeba napełniać dobrami,
które są do niego proporcjonalne, to
znaczy dobrami duchowymi.

Z tej perspektywy można również
dostrzec ogromne
niebezpieczeństwo, jakie niesie ze
sobą używanie płciowości na
marginesie miłości: jest to zabawa,
która nie napełnia woli i która
domaga się coraz więcej i więcej
doznań zmysłowych, aż do momentu
znudzenia i zawodu (czyniąc daną
osobę całkowicie i nieodwracalnie
niezdolną do oddania). W końcu nie
zna się już drugiej osoby, bo tylko się
ją wykorzystuje jako zwykły 
przedmiot przyjemności, który można
zamienić na jakikolwiek inny,



oferujący większą przyjemność (nie
ma tu już posiadania, jest tylko 
egoistyczna dominacja; nie ma też
wzajemnego utożsamienia; ani
wyłączności; ani delikatnego
szacunku).

4. Ogólne pojęcie miłości i
rodzaje miłości

Możemy zdefiniować miłość jako: 
utożsamienie kochającego z osobą
kochaną, z poszanowaniem dla jej
odmienności (jej osobistego sposobu
bycia) i z pragnieniem jej
doskonałości.

Łatwo zrozumieć sens tego
wyrażenia: chłopiec, który się
zakochuje, pragnie być blisko
dziewczyny, którą kocha, pragnie nie
tylko jej bliskości, ale utożsamienia
z nią, do takiego stopnia, że chce 
robić to wszystko, co ona robi i być
tym wszystkim, czym ona jest (to jest



właśnie szacunek dla odmienności, to
znaczy, sposobu bycia ukochanej).

Królestwo miłości jest królestwem 
wolności. Miłości nie można
narzucić. Bez szacunku dla
osobowości tego, kogo chce się
kochać nie ma prawdziwej miłości.

Można też trafnie zdefiniować miłość
mówiąc, że jest to «pokonywanie
różnic przez tworzenie jedności».
Ta definicja będzie bardzo
przydatna, kiedy będziemy mówić o
miłości małżeńskiej.

4.1. Jak widać, miłość zakłada
pewien ruch na zewnątrz i 
otwarcie kochającego w tym
kierunku, w poszukiwaniu
utożsamienia z osobą kochaną.
Dlatego mówi się, że miłość jest 
darem z siebie (całkowitym w
małżeństwie), oddaniem
(bezwarunkowym między
małżonkami), zapomnieniem o
sobie (trzeba szanować



odmienność!), do takiego stopnia, że
«albo miłość zabije moje ja, albo moje
ja zabije miłość». Innymi słowy,
dynamiczny charakter miłości
zakłada gotowość do złożenia drugiej
osobie daru z siebie.

4.2. Zanim przejdziemy do
szczegółów musimy powiedzieć, że
istnieją różne rodzaje miłości.
Miłość jest bowiem jedyną właściwą
postawą, którą można przyjąć wobec
osoby, kiedy ta, w jakiejkolwiek
dziedzinie i w jakikolwiek sposób,
jest celem naszych działań. W
naszych relacjach społecznych,
zawodowych, rodzinnych, itd., jeśli
nie chcemy instrumentalizować
(używać jak zwykłych przedmiotów)
osób, z którymi obcujemy, musimy
podchodzić do nich z miłością:
zawsze!

Jednakże, wobec różnych osób
(przyjaciela, kolegi z pracy,
współmałżonka, itd.) nie może być



mowy o tym samym rodzaju miłości.
Bez wątpienia, w różnych
przypadkach zmieniać się będzie
radykalnie odcień i uczuciowa jakość
tej miłości. Jej substancja
ontologiczna pozostaje jednak
niezmienna: chodzi tu o pragnienie
dobra danej osoby.

4.3. Zgodnie z klasycznym podziałem
różne rodzaje miłości możemy
przypisać do którejś z poniższych
kategorii:

a)Miłość upodobania: to najbardziej
podstawowe poczucie szacunku,
polegające na tym, że ktoś nas 
pociąga, a my na to przyzwalamy.

b)Miłość pożądania: chodzi tu już o
pewną formę miłości duchowej, jest
to pragnienie dobra dla mnie, albo
też skłonność do tego, co jest moim
dobrem. Mimo iż oznacza miłość
własną, (której nie należy
utożsamiać ze zwykłym egoizmem),
miłość pożądania jest aspektem



zawsze obecnym w miłości ludzkiej,
a to dlatego, że człowiek nie jest
samowystarczalny i w związku z tym
potrzebuje dla siebie rzeczy i osób,
które go otaczają.

c)Miłość życzliwości: nazywana też
miłością przyjaźni, jest szacunkiem i
afirmacją dobra i rozwija się w pełni
tylko wtedy, kiedy pragnie się dobra
drugiej osoby. Wzajemność tej
miłości sprawia, że rodzi się
przyjaźń. W tym przypadku druga
osoba jest kochana jako współtwórca
miłości, a nie jako cel pożądania. Na
tym poziomie dokonuje się komunia
między osobami, która oznacza
dobrowolny wybór ukochanej osoby
i podjęcie trwałego zaangażowania
wobec niej.

4.4. W każdym razie miłość jest jak
dzieło, które należy zbudować: jest
czymś bardzo precyzyjnym (nie jest
to jakikolwiek rodzaj uczucia czy
przyjemności) i bardzo dokładnym,



ponieważ miarą daru z siebie,
oddania i zapomnienia o sobie
właściwego dla miłości jest miara
również bardzo konkretna: ni mniej,
ni więcej, tylko całkowitość.

To stwierdzenie wymaga
odpowiedniego uściślenia w związku
z tym, co powiedzieliśmy już w
poprzednim punkcie: osoba kochana
– kimkolwiek jest – zawsze zasługuje
na całkowity szacunek. Ale
konkretne wymogi tej całkowitości
będą się zmieniać w zależności od
tego, kim jest osoba będąca kresem
relacji miłości (współmałżonek,
dziecko, rodzice, przyjaciel, klient,
itd.).

Poza tym, tak jak w każdym dziele,
które budujemy, miłość wymaga 
dzień po dniu dobrowolnego
wysiłku budowania i
podtrzymywania.

4.5. W konsekwencji trzeba
zauważyć, że miłość – i to nie tylko



wewnątrz małżeństwa – posiada ze
swej natury charakter oblubieńczy.
W porównaniu z małżeństwem –
każde autentyczne oddanie między
osobami jest, z definicji, wierne,
niezniszczalne, delikatne i płodne 
[7]. Co więcej, ten oblubieńczy
charakter miłości oznacza również
jej wzajemność: kochać to nie tylko
umieć kochać, ale również umieć
przyjmować:

„Miłość, bowiem jest dawaniem i 
przyjmowaniem daru. Nie można jej
kupować ani sprzedawać. Można się
nią tylko wzajemnie
obdarowywać” (LR 11).

5. Miłość w małżeństwie

Powiedzieliśmy już, że istnieją różne
rodzaje miłości. Czymś innym jest
szacunek, który należy okazać np.
przy jakiejś transakcji handlowej, a
czym innym oddanie, które ma
miejsce w małżeństwie. W obu



sytuacjach istnieje pewien wymóg
miłości (ponieważ miłość sprawia, że
kiedy wchodzę w relację z drugą
osobą, nie traktuję jej jak zwykły
przedmiot, tylko jak osobę). Jednakże
ten wymóg powinien mieć różne
cechy w jednym i w drugim
przypadku: w handlu zazwyczaj nie
jest konieczne wymaganie
zaangażowania na zawsze, za to w
relacji między małżonkami całkowita
wierność jest elementem
podstawowym.

Najwyższa forma miłości polega na 
dobrowolnym darze z samego
siebie. Małżeństwo [8] jest jedną z
dróg, na której możliwe jest
zrealizowanie oddania samego
siebie, ponieważ polega na 
całkowitym zaangażowaniu
mężczyzny i kobiety. To
zaangażowanie ma im umożliwić
całkowite wzajemne oddanie, co
zakłada warunek na zawsze [9] i 
tylko ty (to znaczy, pewną



wyłączność w darze z siebie wobec
drugiej osoby). Oddać się całkowicie
to dać całe swoje życie. Miłość idzie
na całość: wszystko albo nic. Taki
jest, ściśle mówiąc, sens miłości
oblubieńczej. Nie ma alternatywy.

Sensem samej celebracji
małżeństwa (zarówno kontraktu
cywilnego, jak i ślubu kościelnego)
jest natomiast publiczne podjęcie
tego wzajemnego zaangażowania
przed społeczeństwem (nie jest
logiczne, żeby to zobowiązanie
pozostawało ukryte) i podniesienie
go do ideału świętości. Nie ma 
uroczystości zaślubin bez aktu
prawnego, w którym mężczyzna i
kobieta wzajemnie się sobie oddają i
akceptują. A zarówno Prawo jak i
Uroczystość są rzeczywistościami
społecznymi. Nikt nie może
obchodzić jakiejś uroczystości sam,
obywając się bez innych osób.



„Małżeństwo bowiem nie jest
wydarzeniem dotyczącym jedynie
tego, kto je zawiera, lecz ze swej
natury jest wydarzeniem społecznym,
angażującym małżonków także wobec
społeczeństwa i zawsze uroczystość
jego zawarcia była uroczystością
skupiającą rodzinę i przyjaciół” (FC,
68).

5.1. Zobaczyliśmy już, że «miłość»
oznacza całkowite oddanie i że sens
tej całkowitości w stanie
małżeńskim jest nieomylny: 
bezwarunkowe i bezgraniczne
oddanie danej osobie. Całkowitość
zamienia się w częściowość, i
przestaje być miłością, jeśli zamierza
się zawrzeć małżeństwo z więcej niż
jedną osobą albo jeśli narzucamy
jakieś ograniczenie czasowe. Miłość
małżeńska jest nie do pogodzenia z
tymczasowością ani z miernością.
Niemożliwe jest złożenie
prawdziwego wyznania miłości, w
którym w sposób wyraźny obecne



będzie jakieś ograniczenie, czy to
odnośnie do intensywności czy też do
trwania w czasie.

Skoro rozumiemy miłość jako
«proces utożsamienia z osobą
kochaną, z szacunkiem dla jej
sposobu bycia», to oczywiste jest, że
pełne poszanowania utożsamienie z
drugą osobą nie jest możliwe, kiedy
stawia się warunki (nie miałoby
sensu mówienie „kocham cię, pod
warunkiem, że…”).

5.2. Ktoś powiedział, używając
trafnego i obrazowego porównania,
że pobrać się to znaczy oddać się na
zawsze. Jest to coś tak
nieodwracalnego jak skoczenie bez
spadochronu: kiedy już raz
skoczyłem, nie ma odwrotu.
Natomiast wzięcie ślubu przy
prawnej możliwości rozwodu jest jak
skoczenie ze spadochronem: „nie
zawierzam siebie w pełni drugiej



osobie. Nie ufam jej, nie składam
swojego życia całkowicie w jej ręce”.

Wziąć ślub to jakby powiedzieć
drugiej osobie: „Popatrz, odcinam
sobie rękę i od tej chwili ty będziesz
mi ją podtrzymywać. Kocham cię tak
bardzo, że oddaję się całkowicie w
twoje ręce. Od tej chwili zależę od
ciebie: jeśli odejdziesz, zabierzesz
moją rękę, zostanę bez niej. Jeśli
odejdziesz, skrzywdzisz mnie, ale na
dodatek – skoro już nie mam ręki – nie
będę mógł jej oddać innej osobie”.

5.3. Dlatego podstawowe cechy, które
przypisaliśmy miłości odnoszą się w 
pełni do małżeństwa zawartego w
sposób sakramentalny (tzn. między
chrześcijanami) i dopełnionego (tzn.
po tym, jak po uroczystości miał
miejsce pierwszy stosunek
małżeński) [10]. Te cechy to: wyjście
poza siebie samego, dar z siebie,
oddanie, zapomnienie o sobie, bez



ograniczeń czasowych, wyłączność,
charakter oblubieńczy, itd.

5.4. Sam język ukazuje charakter 
miłości małżeńskiej: gdy ktoś mówi 
„kocham cię”, rozumiemy, że kocha
na zawsze, ponieważ nikomu nie
przyszłoby na myśl powiedzieć 
„kocham cię, ale dopóki będę mieć z
ciebie pożytek”, albo „kocham cię,
dopóki nie znajdę innego (innej),
lepszego od ciebie”, albo też „kocham
cię, dopóki się nie znużę”, itd.

5.5. Trwanie miłości obejmuje 
wieczność: miłość małżonków z
pewnością nie kończy się w tym
życiu, ale sięga w wieczność. Właśnie
w wieczności będziemy mogli kochać
bez przeszkód (bez niezrozumienia,
fizycznego rozdzielenia, wzajemnej
nieznajomości, itd.) i bez zagrożeń
właściwych dla tego życia (wolność
ulegająca błędom, niesprzyjająca
miłości atmosfera otoczenia, itd.).



Wraz ze śmiercią zrywane są więzy
prawne małżeństwa (już nie są
potrzebne), ale miłość jest dalej
aktualna. Życie małżeńskie jest w
gruncie rzeczy jak narzeczeństwo, w
czasie którego dana jest nam
możliwość nauczenia się miłości i
zakochania się, ze świadomością, że
w wieczności będziemy przeżywać
stopień zakochania osiągnięty na
ziemi, chociaż wzmocniony przez
wizję uszczęśliwiającą [11].

5.6. Teologia potwierdza, że
człowiek został stworzony do 
dialogu, to znaczy, do wychodzenia
poza siebie samego w poszukiwaniu
porozumienia i komunii (tworzenia
jedności) z osobą kochaną: kochać
oznacza wprowadzać w praktykę 
całkowite i szczere oddanie siebie
samego dla osiągnięcia komunii osób,
jedynej przestrzeni, w której
człowiek może dojrzeć jako osoba 
[12].



Warto od początku podkreślić, że
ogromne znaczenie ma
porozumiewanie się i zażyłość
między małżonkami, jako czynniki,
które karmią miłość dzień po dniu.

6. Wymiar płciowy

Oczywiste jest, że gdyby nie potrzeba
posiadania dzieci, ludzie nie byliby
zróżnicowani płciowo. Wystarczy
zauważyć, że różnice między płciami
w gatunku ludzkim, to różnice
uzdalniające kobietę do bycia
matką, a mężczyznę do bycia ojcem:
podział na płci jest skierowany ku
rozróżnieniu «matka - ojciec». W
pozostałych funkcjach życiowych
(odżywianie, ruch, poznanie
sensytywne, poznanie duchowe,
wola, itd.) kobiety i mężczyźni są
zasadniczo jednakowi.

Powiedzieliśmy już o zespoleniu
najbardziej podstawowych funkcji
życiowych w operacjach duchowych,



które są doskonalsze i
szlachetniejsze. Jeśli chodzi o
przekazywanie życia, człowiek
powinien realizować tę funkcję
kierując się swoim rozumem i wolą:
mamy dzieci po to, żeby one również
uczestniczyły w powołaniu do 
miłości, ponieważ takie jest
naturalne przeznaczenie człowieka.
W ten sposób rozmnażanie staje się 
prokreacją (zrodzeniem w
warunkach całkowitego oddania); a 
współżycie płciowe jest wyrazem
miłości i całkowitego oddania.

Teologia poszerza jeszcze bardziej tę
perspektywę: płciowość pozwala
człowiekowi naśladować poprzez
ciało czułość i płodność właściwe
miłości Bożej. Zróżnicowanie na
męskość - kobiecość jest 
zróżnicowaniem
komplementarnym, które domaga
się zjednoczenia miłosnego (a nie
nastawionego tylko na rozmnażanie).



6.1. Skoro miłość, jak powiedzieliśmy
wcześniej, jest pokonywaniem różnic
w tworzeniu jedności, to właśnie
zjednoczenie płciowe mężczyzny i
kobiety powinno mieć na celu
pokonanie (owoc całkowitego
oddania) zróżnicowania płciowego,
w celu stworzenia jednego życia
(dzięki komunii ciał trzeba osiągnąć 
komunię ducha). To znaczy, że 
zróżnicowanie płciowe oferuje
gatunkowi ludzkiemu drogę
wyrażenia głębokiej, całkowitej,
intymnej i czułej miłości.

6.2. Taka miłość wyraża się w sposób
spójny, kiedy dana para realizuje
wzajemne zaangażowanie do
całkowitego oddania własnego życia
zarówno na poziomie duchowym, jak
i cielesnym. Wyrazem tego
zaangażowania na poziomie
cielesnym jest m.in. oddanie
płciowe.



Oddanie płciowe różni się od
jakiegokolwiek innego rodzaju
oddania: jest darem z mojego ja i z
najgłębszej intymności mojego ciała
(przypomnijmy, że ciało jest częścią
mojego ja, a nie tylko narzędziem do
spełniania zachcianek mojej
wolności). Pozwala nam to
stwierdzić, że oddanie płciowe ma
pełen sens, kiedy realizowane jest
jako cielesne potwierdzenie
całkowitego duchowego oddania
współmałżonkowi.

6.3. Inne funkcje życiowe również
mogą być wyrazem miłości, jak to ma
miejsce w przypadku, gdy matka
przygotowuje obiad dla rodziny, albo
gdy w rozmowie okazujemy innym
naszą miłość i uprzejmość, itd.
Zauważmy jednak pewien bardzo
ważny fakt: funkcja płciowa posiada
coś, co jest właściwe tylko dla niej i
co sprawia, że może być wyrazem
miłości w sposób różny od
pozostałych jej przejawów: 



współżycie seksualne może mieć
znaczenie miłości tylko pod
warunkiem całkowitości (na
zawsze i w wyłączności). Oddanie
płciowe oznacza oddanie intymności
własnego ciała bez zastrzeżeń, a to
może mieć sens tylko wtedy, gdy
odbywa się w warunkach oddania
całkowitego i bez ograniczeń
(instytucja małżeństwa): oddanie
ciała bez oddania całego życia
oznaczałoby oszustwo. Mogę
nakarmić wiele osób, ale nie mogę
dać swojego ciała wielu osobom,
tylko jednej: właśnie tej, z którą
zobowiązałem się dzielić całkowicie i
wyłącznie swoje życie.

7. Małżeństwo i płciowość

Cechy zaangażowania w warunkach
wyłączności (jeden z jedną) [13] i
całkowitości (na zawsze) [14],
charakteryzujące małżeństwo, czynią
z tej instytucji jedyną przestrzeń, w
której możliwe jest pełne



urzeczywistnienie dobra właściwego
ludzkiej płciowości.

„Płciowość nie jest czymś czysto
biologicznym, ale odnosi się raczej do 
wewnętrznej istoty osoby.
Używanie płciowości jako daru
fizycznego posiada swoją prawdę, ale
osiąga swoje pełne znaczenie, gdy jest
wyrazem osobowego daru mężczyzny
i kobiety aż do śmierci” (LP, 3).

Z powyższego możemy wnioskować,
że w przypadku gatunku ludzkiego
płciowość zawiera podwójne dobro:

7.1. Po pierwsze: płciowość jest
środkiem intymnej komunikacji
międzyosobowej (aspekt jednoczący).
Staje się to możliwe dzięki
wyłączności, właściwością oddania
płciowego.

7.2. Po drugie: płciowość jest
środkiem stwarzającym warunki
konieczne do przyjścia na świat
nowego życia (aspekt prokreacyjny) i



późniejszego wychowania tego
nowego życia. Pomyślne spełnienie
tych zadań i ich ciągłość
gwarantowane są jedynie dzięki
owemu na zawsze.

7.3. To podwójne dobro ludzkiej
płciowości jest przyjmowane
całkowicie tylko wtedy, kiedy
realizuje się je wewnątrz
małżeństwa. A to z dwóch powodów.

Z jednej strony, ponieważ – jak
powiedzieliśmy – oddanie płciowe
jest w sposób naturalny skierowane
ku prokreacji, z funkcją tą wiąże się
zaś długi proces wychowania w
miłości, co wymaga atmosfery
miłości, to znaczy, atmosfery
całkowitego i wyłącznego oddania, w
pełnej miłości i zaufaniu. W sumie,
płciowość domaga się spełnienia
warunku na zawsze.

Z drugiej strony zaznaczyliśmy
również, że oddanie ciała jest dla
człowieka oddaniem wszystkiego



(to nie to samo, co nakarmić czy
rozśmieszyć innych), ponieważ
płciowość głęboko angażuje całość
osoby i na nią wpływa (płciowość nie
jest zwykłą kwestią mechaniczną,
techniczną czy funkcjonalną). 
Oddanie płciowe jest oddaniem
całego ja: w sposób fizyczny,
psychologiczny i egzystencjalny. W
sumie, płciowość wymaga również 
wyłączności.

Na zawsze i wyłączność są właśnie
cechami właściwymi dla 
małżeństwa.

8. Rodzina

Mówiąc ściśle, życie małżeńskie
można określić jako «wewnętrzną i
stałą wspólnotę życia i miłości»
(por. KKK, 1660). Skoro miłość jest
pokonywaniem różnic w celu
stworzenia jedności, trzeba
powiedzieć, że małżonkowie –
poprzez swoje całkowite oddanie,



owoc zaangażowania małżeńskiego –
powinni tworzyć jedność, jaką jest 
rodzina. Jedność rodziny jest
wyrazem autentycznej miłości i
jedność ta powinna być silna, aby
stać się jakby podmiotem:

„Osoba jest podmiotem i rodzina jest
podmiotem, ponieważ tworzą ją
osoby, w których jest ona
«zapodmiotowana»” (LR, 15).

Dlatego więź małżeńska powinna
tworzyć taką jedność, żeby rodzina
stała się «podmiotem
wspólnotowym». I to jest właśnie
przestrzeń lub otoczenie, które
trzeba zapewnić dzieciom, żeby
mogły wychowywać się w miłości
(powołaniu i przeznaczeniu każdego
człowieka). Małżeństwo nie jest
jedyną drogą miłości i oddania
(dziewictwo, np. jest inną
przestrzenią umożliwiającą
całkowite oddanie), ale aby zrodzić
dzieci do miłości konieczna staje się



instytucja małżeństwa, nie ma innej
drogi.

Jan Paweł II, powtarzając wyrażenia
z Kodeksu Prawa Kanonicznego,
przedstawił małżeństwo w
następujący sposób:

„Małżeństwo, leżące u podstaw
instytucji rodzinnej, ustanowione jest
dzięki przymierzu, przez które
«mężczyzna i kobieta tworzą ze sobą 
wspólnotę całego życia, skierowaną
ze swej natury do dobra małżonków
oraz do zrodzenia i wychowania
potomstwa» (KPK, 1055)” (LR, 17).

9. «Nie-miłości», które
sprzeciwiają się wierności

Niezależnie od tego, co się mówi,
istnieją działania, które są nie do
pogodzenia z tym, co rozumiemy
przez «miłość». Dane działanie jest
«nie-miłością», jeśli narusza
jakikolwiek z podstawowych



wymiarów miłości: wierność,
delikatność lub płodność.

Na razie zajmiemy się tylko trzema
rodzajami «nie-miłości», które
uderzają w tak istotną dla każdej
autentycznej miłości [15] wierność.
Są to: rozwód, tak zwana wolna
miłość i cudzołóstwo.

9.1. Rozwód dąży do zniszczenia
miłości małżeńskiej, która z definicji
jest niezniszczalna (nieśmiertelna i
wieczna [16]). Miłość trwa zawsze,
dopóki trwają osoby (a osoby –
istoty zdolne do działań duchowych –
są nieśmiertelne). Absolutnie
niemożliwe jest, żeby jakaś miłość
potrzebowała zerwania: tak
naprawdę od początku nie była to
miłość, albo po prostu przestano
kochać (rzecz nietypowa dla miłości,
ponieważ jeśli buduje się ją na
właściwych fundamentach, dąży się
do tego, by kochać coraz bardziej).,



Orzeczenie o nieważności
małżeństwa jest właśnie
stwierdzeniem, że – z jakiegoś
powodu – faktycznie nie było nigdy
prawdziwego małżeństwa między
daną parą. Oczywiste jest, że Kościół
nigdy nie będzie mógł pozwolić na
rozwód, jak chcieliby niektórzy. Jego
misją jest chronienie i obrona
miłości. Dlatego, obok pomocy
duchowej (sakramentów), Kościół
ofiaruje więź (rodzaj gwarancji
prawnej), która ma zagwarantować
całkowitość miłości. Oczekiwanie od
Kościoła czegoś innego jest zwykłym
absurdem i nie można zarzucać mu
braku wyrozumiałości.

Trzeba po prostu kochać, modlić się i
przeżywać narzeczeństwo tak, jak
nas uczy moralność katolicka, a
wtedy na pewno nie będzie trzeba
myśleć o rozwodzie.

Wytłumaczyliśmy już, że 
autentyczna miłość zawsze



wzrasta: miłość – jako działanie
duchowe – jest operacją immanentną,
to znaczy, samo jej przeżywanie
doskonali ją, daje większą zdolność
do miłości:

„Dar osoby z istoty swojej jest trwały
i nieodwołalny. Nierozerwalność
małżeństwa wynika nade wszystko z
samej istoty tego daru: dar osoby dla
osoby. W tym darze wzajemnym
wyraża się oblubieńczy charakter
miłości” (LR, 11).

9.2. Tak zwana wolna miłość [17] po
prostu nie jest miłością. Jest to rodzaj
zawoalowanej prostytucji, ponieważ
zakłada używanie własnej
intymności jako przedmiotu
wymiany: jest to oddanie ciała (bez
uprzedniego oddania życia!) w
zamian za coś, mimo że tym czymś
może być zakochanie!

W rzeczywistości to niefortunne
wyrażenie określa owe związki bez
zobowiązania do wierności. Jest to



powiedzenie: „bądźmy razem, dopóki
się nie znużymy albo dopóki będzie
nam to odpowiadało”. Dlatego nie ma
tu całkowitego oddania, a w
konsekwencji, nie ma autentycznej
miłości:

„Z pewnością przeciwna
cywilizacji miłości jest tak zwana
«wolna miłość»– tym
niebezpieczniejsza, że zwykle sugeruje
się przy tym oparcie na tak zwanym
«prawdziwym» uczuciu. Sugestią taką
w gruncie rzeczy niszczy się miłość.
Ileż rodzin uległo rozbiciu z tego
właśnie powodu! (…) «Wolna miłość»
wykorzystuje ludzkie słabości,
dostarcza im pewnej «oprawy»
szlachetności przy pomocy środków
uwodzenia, a także doraźnej aprobaty
opinii publicznej” (LR, 14).

9.3. Cudzołóstwo zrywa komunię
osób będącą owocem miłości i
przerywa całkowitość
charakteryzującą miłość: albo



wszystko (oddanie wyłączne i na
zawsze) albo nic. Miłość oblubieńcza
(małżeńska) nie może być dzielona
między kilka osób ani w niepełnym
wymiarze: jakikolwiek rodzaj
częściowości zabija całkowitość.

W rzeczywistości ten, kto jest
zakochany, jest zazdrosny i jest
owładnięty przez swoją miłość.
Kiedy zachodzi wymiana osób nie
ma to znaczenia (rodzaj handlu!), nie
ma już miłości. I tak, kto nie żyje w
całkowitym oddaniu, szuka ciągle
rozrywki: zmiany partnera, nowych
doświadczeń, itd.

10. Rozważania teologiczne

Do tej pory przedstawiliśmy kilka
krótkich refleksji w przeważającej
mierze o charakterze filozoficzno-
antropologicznym. Teologia ma
jednak również dużo do
powiedzenia: Bóg jest Miłością i 
źródłem miłości. Bóg jest dla nas



wzorem miłości (dobrze jest zwrócić
uwagę na sposób, w jaki On kocha).
Bóg także ofiaruje nam pomoc w
miłości (trzeba przyjąć pomoc
duchową, która wzmacnia naszą
naturę osłabioną przez grzech
pierworodny).

Nasz wiek jest świadkiem ważnej 
rewolucji teologicznej. A konkretnie,
dokonano w nim pogłębionej analizy
teologicznej w tym, co się odnosi do
kwestii płciowości, małżeństwa i
rodziny. Zaowocowało to bogactwem
doktryny. To wszystko nie tylko
potwierdza nasze dotychczasowe
rozważania o miłości, ale również
udoskonala je i znacznie wzbogaca.

10.1. Teologia obrazu i teologia
komunii osób. Dwoma ostatnimi
wielkimi odkryciami teologicznymi
są tzw. teologia obrazu (jesteśmy
stworzeni na obraz Boga) oraz 
teologia komunii osób (Bóg jest –



sam w Sobie – Komunią Osób, Bożą
Rodziną).

Patrząc na człowieka i łącząc
odpowiednio te paradygmaty
teologiczne możemy wysnuć trzy
bardzo interesujące wnioski
teologiczno-antropologiczne:

Człowiek, stworzony na obraz
Boga, jest bytem osobowym (ma
rozum i wolę) i powinien żyć
tak, jak żyje sam Bóg:

„Boskie «My» jest przedwiecznym
prawzorem dla ludzkiego «my» –
tego przede wszystkim, jakie mają
stanowić mężczyzna i kobieta
stworzeni na obraz i podobieństwo
Boże” (LR, 6).

;

„Sobór Watykański II mówi tutaj o
podobieństwie do Boga w słowach
bardzo znamiennych. Nie chodzi tylko
o ten obraz i podobieństwo, jakim jest

• 



każdy człowiek z osobna. Sobór mówi
o «pewnym podobieństwie między
jednością Osób Boskich a jednością
synów Bożych zespolonych w
prawdzie i miłości»” (LR, 8).

„Bóg stworzył człowieka na swój
obraz i podobieństwo; powołując go
do istnienia z miłości, powołał go
jednocześnie do miłości. Bóg jest
miłością i w samym sobie przeżywa
tajemnicę osobowej komunii miłości.
Stwarzając człowieka na swój obraz i
nieustannie podtrzymując go w
istnieniu, Bóg wpisuje w
człowieczeństwo mężczyzny i
kobietypowołanie, a więc zdolność
(…) do miłości i do wspólnoty” (FC,
11).

2) Człowiek dojrzewa jako osoba
tworząc komunię osób:

„Tylko istoty osobowe zdolne są do
wypowiedzenia takich słów[18]. Tylko
one zdolne są do bytowania «w
komunii»” (LR, 8).



„Stworzony na obraz i podobieństwo
Boga człowiek nie może się w pełni
«urzeczywistnić» inaczej jak tylko
przez bezinteresowny dar z siebie
samego. Bez takiego pojęcia
człowieka, osoby oraz «komunii osób»
w rodzinie nie może być cywilizacji
miłości” (LR, 13).

3) Tworzenie komunii osób zakłada
złożenie całkowitego i
bezinteresownego daru z siebie
względem innych.

„[Człowiek] nie może odnaleźć się w
pełni inaczej jak tylko poprzez
bezinteresowny dar z siebie
samego” (LR, 12).

Nauka o płciowości, małżeństwie i
rodzinie powinna zamykać się w
ramach tego cyklu, który jest cyklem
kompletnym (samowystarczalnym),
ale nie zamkniętym (Trójca
Przenajświętsza jest
samowystarczalna, a zarazem



otwarta: ponieważ jest Miłością,
stworzyła nas, odkupiła, itd.).

Można to streścić w następujący
sposób:

Człowiek – wezwany do świętości
jako syn Boży – jest bytem
osobowym, osiągającym swój rozwój
poprzez całkowity dar z siebie
(oddanie) innym osobom, które to
zadanie realizuje ustanawiając 
komunię osób.

10.2. Teologia obrazu i płciowość.
Odnosząc te zasady do płciowości
odkrywamy, że – dla gatunku
ludzkiego – zróżnicowanie płciowe
zawiera bardzo głębokie i cudowne
znaczenie: służy do tego, aby
człowiek -byt cielesny- mógł kochać
tak, jak to robi sam Bóg -byt czysto
duchowy:

„Każda z dwu płci z taką samą
godnością, chociaż w różny sposób,
jest obrazem mocy i czułej miłości



Boga. Jedność mężczyzny i kobiety w
małżeństwie jest sposobem
naśladowania w ciele
wspaniałomyślności i płodności
Stwórcy” (KKK, 2335).

Bóg, jako że jest czysto duchowy (bez
ciała), nie potrzebuje płciowości,
żeby okazać delikatną i płodną
miłość. Człowiek, który z jednej
strony jest stworzony na obraz Boga
(wezwany do miłowania delikatną i
płodną miłością) i który – z drugiej
strony – posiada materialne ciało, w 
zróżnicowaniu płciowym znajduje 
wyraz czułej miłości i drogę 
płodności.

W ten sposób sfera płciowości, która
– w sposób naturalny – prowadzi do
komunii ciał, jest zarazem ścieżką
prowadzącą do komunii ducha – w
ostateczności, do komunii osób w
celu stworzenia jedności, jednego
życia, na podobieństwo Trójcy
Przenajświętszej:



„To, że człowiek stworzony jako
mężczyzna i kobieta jest obrazem
Boga, znaczy nie tylko, iż każdy z nich
z osobna jest podobny do Boga, będąc
istotą rozumną i wolną. Znaczy to
również, że mężczyzna i kobieta
stworzeni jako «jedność dwojga» we
wspólnym człowieczeństwie, są
wezwani do życia we wspólnocie
miłości i do odzwierciedlania w ten
sposób w świecie tej komunii miłości,
jaka jest w Bogu, komunii, poprzez
którą trzy Osoby Boskie miłują się w
wewnętrznej tajemnicy jednego życia
Bożego” (MD, 7).

10.3. Trójca Przenajświętsza: wzór
rodziny. Bóg jest dla nas w końcu
wzorem nie tylko miłości, płodności,
delikatności i komunii, ale – przede
wszystkim – rodziny:

„W świetle Nowego Testamentu widać
wyraźnie, że odniesienia dla tej
wspólnoty, jej prawzoru, należy
szukać w Bogu samym. Zawiera się on



w trynitarnej tajemnicy Jego Życia.
Boskie «My» jest przedwiecznym
prawzorem dla ludzkiego «my» (…).
Rodzina jest społecznością osób, dla
których właściwym sposobem
bytowania – wspólnego bytowania –
jest «komunia»: communio
personarum. W tym wyraża się też
(…) podobieństwo do Boskiego
«My» (LR, 6-7).

Jak widać, perspektywa teologiczna
wzbogaca naszą wizję miłości. I tak
miłość Boża ukazuje całą 
radykalność i wszystkie wymagania
właściwe dla autentycznej miłości.
Jan Paweł II tak opisuje Miłość Bożą:

„Jest troskliwa jak miłość matki do
swego dziecka, (…) jest czuła jak
miłość oblubieńca do oblubienicy, (…)
jest zazdrosna, ale w znaczeniu
oblubieńczym. Nie jest to nade
wszystko miłość karząca, jest to
miłość wybaczająca, miłość, która
pochyla się nad człowiekiem, jak



ojciec nad marnotrawnym synem,
miłość, która dźwiga człowieka, czyni
go uczestnikiem życia Bożego. Miłość
zdumiewająca, o której przedtem nic
nie wiedział cały pogański świat (…).
Miłość, która jest z Boga, miłość
tkliwa i oblubieńcza, jest
równocześnie źródłem głębokich i
radykalnych wymagań” (LR, 18).

Charakter miłości Bożej jest
szczególnie widoczny w Osobie Boga
Syna, który stał się Człowiekiem.
Kontemplując życie Chrystusa –
zwłaszcza Jego oddanie w Męce –
odkrywamy prawdziwą „pedagogię
miłości odkupieńczej” (PSM, 41).
Można by powiedzieć, że chodzi tu o
najbliższy nam wzór miłości Bożej,
wzór, który jest bardzo potrzebny:

„Nie ma prawdziwej miłości bez
świadomości, że Bóg przede
wszystkim «jest Miłością»” (LR, 13).

Jan Paweł II przedstawia
niezrównany opis cech miłości



Chrystusa w jedenastym rozdziale
książki „Przekroczyć próg nadziei”, w
którym Papież pytany jest o to, czy –
wobec sytuacji naszego świata – Bóg
stał się bezradny:

„Owszem, można powiedzieć, że Bóg 
jest «bezradny» wobec ludzkiej
wolności. Rzec można, że Bóg płaci
za ten wielki dar, jakim obdarzył tę
istotę, którą stworzył «na swój obraz i
podobieństwo» (por. Rdz 1,26). 
Pozostaje wobec tego daru 
konsekwentny. (…) Jego wszechmoc
objawia się właśnie w tym, że
dobrowolnie przyjął cierpienie. Mógł
nie przyjąć. (…) To, że pozostał do
końca na krzyżu, (…) pozostało w
dziejach człowieka jako najsilniejszy
argument. Gdyby zabrakło tego
konania na krzyżu, prawda, że Bóg
jest Miłością zawisłaby w jakiejś
próżni. (…) Chrystus jest tym, który
«do końca umiłował» (J 13,1). «Do
końca», to znaczy do ostatniego
tchnienia. «Do końca», to znaczy 



przyjmując wszystkie
konsekwencje (…). Mąż boleści jest
objawieniem tej miłości, która 
«wszystko przetrzyma» (1 Kor
13,13)” (s. 65-66).

Stać się bezradnym, płacić, być
konsekwentnym do końca, przyjmując
wszystkie konsekwencje, wszystko
przetrzymać: oto cechy wymagającej
miłości każdego małżeństwa. Nie ma
innego wzoru miłości: wszystko,
albo nic.

Święty Paweł (por. Ef 5,32) mówi o
małżeństwie jako o «wielkiej
tajemnicy» («wielkim sakramencie»)
w odniesieniu do Chrystusa i do
Kościoła: sama oblubieńcza miłość
Jezusa do Kościoła jest wzorem
miłości oblubieńczej, której wiernym
obrazem ma być małżeństwo.



11. Pomoc Boża[19]

Punktem odniesienia każdej
prawdziwej miłości jest Miłość
samego Boga: praktykowanie wiary
przeżywane jako zakochanie w
Chrystusie – dzień po dniu – jest
autentyczną szkołą miłości i pomocą
w przyjęciu właśnie takiego stylu
życia w miłości, jakiego wymaga
życie w oddaniu, a tym właśnie jest
małżeństwo.

Dlatego człowiek powinien kochać
tak, jak kocha Bóg, mimo że
człowiek nie jest Bogiem i jego
władze są osłabione na skutek
grzechu pierworodnego. To dlatego
człowiek sam nie jest w stanie
kochać tak, jak Bóg. Potrzebuje
pewnego rodzaju przebóstwienia
swojej istoty i osiągnięcia pewnej 
zażyłości z Bogiem (zakochania w
Nim):



„Rzeczywiście, bez tego
«nawiedzenia» [serc przez Ducha
Świętego] trudno byłoby to wszystko
pojąć i spełnić jako powołanie
człowieka” (LR, 11).

Poza tym trzeba kształtować w
sposób prawy własne sumienie.
Chodzi tu o uniknięcie ryzyka
oszukiwania siebie samych przez
zaniżanie wymogów miłości, przez
dostosowywanie ich do własnego
wygodnictwa czy też innych
kryteriów (niewłaściwych dla
miłości) popularnych w środowisku:

„Ta miłość, której Paweł apostoł
poświęcił słowa swego hymnu z
Pierwszego Listu do Koryntian – ta,
która jest «cierpliwa» i «łaskawa», ta,
która «wszystko przetrzyma» (13,
4-7),jest z pewnością wymagająca. 
Piękno jej na tym właśnie polega,
że jest wymagająca” (LR, 14).

Bez łaski Bożej człowiek boi się
wierności w miłości. A przecież



małżeństwo zostało przez Chrystusa
wyniesione do godności Sakramentu
i dlatego małżeństwu
chrześcijańskiemu, jeśli spełnia się
odpowiednie warunki, towarzyszą
potrzebne łaski sakramentalne
właściwe dla życia małżeńskiego:

„Miłość, aby była piękna, musi być 
darem Bożym, musi być
zaszczepiona w sercach ludzkich
przez Ducha Świętego i stale w nich
podtrzymywana” (LR, 20).

11.1. Na pierwszym miejscu człowiek
potrzebuje modlitwy. To znaczy, 
rozmowy z Bogiem, żeby Go poznać,
zakochać się w Nim i w ten sposób
nauczyć się kochać:

„«Pięknej miłości» można nauczyć się
tylko przez modlitwę. Jest ona,
bowiem zawsze (…) jakimś
wewnętrznym ukryciem się z
Chrystusem w Bogu (…). Tylko w
takim ukryciu może działać Duch



Święty, źródło pięknej miłości” (LR,
20).

Poprzez modlitwę człowiek zdobywa
prawdziwą zażyłość z Bogiem Ojcem
i czuje się rzeczywiście synem
Bożym. Żeby nie bać się oddania
potrzebne jest mocne poczucie
synostwa Bożego:

„Nie lękajcie się żadnych
zagrożeń! Boże moce są
niepomiernie większe od Waszych
trudności!” (LR, 18).

Te słowa są niezbędne. Powinniśmy
pamiętać, że życie jest otwarte. To
znaczy, że częściowo jest
nieprzewidywalne i w pewnym
sensie jest emocjonujące, ponieważ
nigdy się nie kończy ani nie zamyka.

Miłość i osoba miłowana niosą ze
sobą pewien aspekt tajemnicy: nigdy
nie możemy być pewni, co się stanie
w przyszłości. To sprawia, że
bezwarunkowe oddanie powinno



być pełne odwagi. Oczywiście nie
możemy starać się po prostu usunąć
wszystkich możliwych czynników
ryzyka (byłoby to naiwnością), ale
powinniśmy pogłębiać poczucie i 
przekonanie, że jesteśmy dziećmi
Bożymi i że jest On Ojcem, który
bardzo kocha i nigdy nie opuści
swoich dzieci.

Dzięki rozmowie z Chrystusem
można też zrozumieć prawdziwe i
głębokie oblicze szczęścia:
umiejętność cierpienia z miłości,
albo też, umiejętność wykorzystania
cierpienia do tego, żeby bardziej
kochać. Ta praktyka jest jednak
możliwa tylko wtedy, gdy ma się
głęboką zażyłość z Chrystusem i gdy
żywi się podziw dla Jezusa
ukrzyżowanego, który zbawia nas 
cierpiąc bez sprawiania cierpienia
innym.

11.2. Eucharystia, tajemnica wiary i
miłości, jest podstawowym źródłem



miłości i jedności. A miłość jest cnotą
teologalną. Porusza ona naszą wolę
mocą miłości Bożej. Nie dziwi, więc
fakt, że Jan Paweł II powiedział o
Eucharystii – ustanowionej na
sposób rodzinny (por. LR, 18) – że 
„jest przedziwnym sakramentem”
(tamże) i że „nie ma innej mocy i innej
mądrości” (LR, 18).

Rzeczywiście, moglibyśmy określić
ten sakrament jako dobrą szkołę
zażyłości i czułej miłości:

„Eucharystia rozwija miłość
afektywną właściwą dla małżeństwa
w codziennym darze dla
współmałżonka i dzieci” (PSM, 41).

11.3. W końcu trzeba podkreślić, że
kochają się nie ci, którzy nie mają
problemów i między którymi nie ma
różnic, ale ci, którzy pokonują
problemy i różnice. Oto decydujące
znaczenie umiejętności
przepraszania i przebaczania. Oto
znaczenie, jakie odgrywa Sakrament



Pokuty lub Pojednania będący jakby 
drugim Chrztem (por. LR 18, s. 73):

„Boża łaska: łaska przebaczenia i
pojednania (…) daje duchową moc
rozpoczynania wciąż na nowo” (LR,
14).

Decydujące jest więc rozwinięcie w
takim stopniu, w jakim to możliwe,
zdolności do przebaczania i
przepraszania. Nabywa się ją, w
dużej mierze, poprzez sakrament
Pokuty:

„Częściej przyjmując przez sakrament
pokuty dar miłosierdzia Ojca,
jesteśmy przynaglani, by być – jak On
– miłosierni” (KKK, 1458).

11.4. Pobożność i praktykowanie
wiary, ogólnie rzecz biorąc,
prowadzą do głębokiego poznania
Chrystusa i do zakochania się w Nim.
Przyjęcie tego zakochania jest
dobrym sposobem na to, by zdobyć 
mentalność miłości właściwą



Chrystusowi, to znaczy, prawość
sumienia.

Każdy powinien osądzać, czy jego
działania i decyzje stosują się do
tego, co oznacza świętość „miłować
tak, jak miłuje Chrystus”. Zarazem,
każdy jest osobiście odpowiedzialny
za to, by formować własne
sumienie w sposób prawy. Celem
formacji sumienia jest stworzenie w
osobie warunków, dzięki którym
będzie się jej wydawało dobrym to,
co w rzeczywistości właśnie takie
jest. Nie jesteśmy odpowiedzialni
tylko przed swoim sumieniem, ale
również odpowiedzialni za nasze
sumienie. W każdym razie, w swojej
ostatniej godzinie każdy człowiek
pozna wartość, jaką posiada jego
życie w oczach Chrystusa.



12. Wierna miłość a
narzeczeństwo

Takie, jakie będzie narzeczeństwo,
takie samo (w podobnym stylu)
będzie małżeństwo, które po nim
nastąpi: dobry początek
przygotowuje dobrą przyszłość!

Ponieważ uczymy się kochać
kochając, narzeczeństwo jest
odpowiednim czasem do uczenia się
i przygotowywania do wierności,
delikatności i płodności miłości. Jest
to pora na zakorzenienie nawyków i
zwyczajów właściwych miłości.
Potem, po ślubie, we wspólnym życiu
mogą zdarzyć się chwile bardzo
wielkich wymagań i małżonkowie
będą musieli być dobrze
wytrenowani. Pewnych aspektów
życia nie można improwizować.

Mówienie „spoważnieję, kiedy się
ożenię” jest zwykłą naiwnością: kiedy
ktoś się żeni dalej jest tą samą osobą



co wcześniej, przez ten prosty fakt,
że przyzwyczajenia pozostawiają w
nas trwały ślad, są jakby drugą
naturą.

Poniżej – nie zamierzając wyczerpać
tematu – wskazujemy niektóre 
zadania i środki, o które trzeba dbać
podczas narzeczeństwa, żeby
pogłębić wierność miłości.

12.1. Utrzymywać stosunki z
osobami normalnymi. To znaczy,
mieć kontakt osobami, które się uczą,
pracują, mają pewną hierarchię
wartości, itd. Ta rada może wydawać
się bardzo prosta: tak jednak nie jest,
ponieważ doświadczenie pokazuje,
że z upływem czasu odkrywa się 
dziwne sprawy, które zabijają
małżeństwo, a które były obecne już
przed ślubem.

12.2. Rozpocząć proces
wzajemnego harmonizowania.
Poznać się, upewnić się, co do
zgodności w tym, co podstawowe.



Spędzać wspólnie czas na robieniu
różnych rzeczy, ponieważ każdy z
nas zachowuje się tak, jaki jest, kiedy
coś robi i w ten sposób odkrywa się,
jaka jest kobiecość, a jaka męskość.
Dzięki temu zaczynają się pojawiać 
różnice i można zacząć proces 
pokonywania tych różnic. Życie jest
opowieścią, to znaczy, ma charakter
programu, ponieważ takie jest
zawsze i ze swej istoty: jest
przyszłością, uprzedzaniem
wypadków, projektem,
oczekiwaniem, radością z tego, co
nadejdzie, zapałem, z jakim
podejmujemy wysiłki i
postanowienia. Dobrze jest więc,
żeby narzeczeni powoli tkali
«opowieść» swojego życia, na którą
składa się głównie miłość, praca i
kultura.

Z drugiej strony, różnice nie
powinny nas przerażać: miłość je
pokonuje, a doświadczenie pokazuje
również, że miłość stwarza cudowne 



mieszanki. Najważniejsze jest to, by
mieć tę samą koncepcję miłości i ten
sam cel życiowy: pragnienie Boga i
wieczności.

12.3. Cele te – wzajemna
harmonizacja i tworzenie opowieści
życia danej pary – wiążą się z 
komunikacją między osobami. Po
pierwsze, z komunikacją w dziedzinie
kultury: ważne jest bowiem, aby
obydwoje reprezentowali podobny
poziom. A po drugie, z komunikacją
w sprawach duchowych, polegającą
na poszukiwaniu i osiąganiu
wspólnych celów, które stanowią dla
nich wyzwanie i które w przyszłości
mogą poszerzyć ich horyzonty.
Posiadanie spójnych przekonań
religijnych jest najlepszym sposobem
na utrzymanie stabilnych i trwałych
relacji.

Kościół na podstawie swojego
wielowiekowego doświadczenia
ostrzega przed licznymi



trudnościami związanymi z
małżeństwami mieszanymi (między
katolikami i ochrzczonymi
niekatolikami). Jeszcze większe
trudności mogą pojawić się w
małżeństwach, w których występuje
różnica religii (między katolikami a
osobami nieochrzczonymi). Dlatego,
„według prawa obowiązującego w
Kościele łacińskim małżeństwo
mieszane wymaga do swej
dopuszczalności wyraźnego
zezwolenia władzy kościelnejPor.
KPK, kan. 1124.. W przypadku
różnicy religii do ważności
małżeństwa wymagana jest wyraźna
dyspensa od przeszkody” [20].
Analogicznie, również występują
trudności w małżeństwach, w
których jeden z małżonków uważa
się za agnostyka, albo jest katolikiem
od dawna niepraktykującym.
Narzeczeństwo to właśnie okres, by
starać się usilnie pomagać drugiemu
człowiekowi zbliżyć się do Boga i
wypracować wspólnie podobne



wyobrażenie co do małżeństwa i
rodziny.

12.4. Narzeczeni powinni nauczyć
się w sposób stopniowydzielić
pewne rzeczy (plany, zamiłowania,
ideały...), które potem będą
cechowały życie małżeńskie,
oczywiście za wyjątkiem stosunków
płciowych. Niektórzy uśmiechają się
słysząc to „za wyjątkiem…”: więc cóż,
faktycznie wielu chłopców i wiele
dziewcząt utrzymuje relacje intymne
tak, jak chcą. W efekcie potem nie
wiedzą, kim jest chłopak, ani nie
znają cech właściwych dla
dziewczyny. A później dzieje się to,
co się dzieje: ani się nie znają, ani nie
umieją pokonywać różnic.

12.5. Pogłębiać miłość poprzez
zakochanie i podziw dla wartości
wewnętrznych. Ten cel również
wiąże się z komunikacją (w tym
przypadku ze zrozumieniem psychiki,
w którym w grę wchodzi życie



emocjonalne i sposób bycia każdego).
Zakochanie duchowe, wewnętrzne i
głębokie, oddala niebezpieczeństwo
rutyny lub znużenia.

Kiedy jakaś dziewczyna i jakiś
chłopak naprawdę się kochają, za
każdym razem, kiedy któreś z nich
mówi „kocham cię”, brzmi to tak,
jakby mówiło to po raz pierwszy. W
tym przypadku jakikolwiek drobny
gest delikatności wywołuje emocje.
Powiedzieliśmy już, że dobra
duchowe się nie wyczerpują i zawsze
sprawiają nową radość. A czystość
serca i obyczajów czyni człowieka 
wrażliwym i zdolnym do
doznawania poruszeń duchowych
bez potrzeby zmysłowego 
wyładowywania się. Za to obcowanie
cielesne oderwane od miłości
duchowej powoduje coraz większe
pragnienie, domaga się większej
ilości bodźców i nuży (ostatecznym
rozwiązaniem jest zazwyczaj ciągła
zmiana partnera w poszukiwaniu 



czegoś nowego, a osoba, która
znajduje się w takiej sytuacji jest
niezdolna do zawarcia małżeństwa).

12.6. Nauczyć się wyrzeczenia:
ustępować wobec upodobań drugiej
osoby i pokochać różnice. Trzeba
rozwinąć ogromną zdolność do
poświęcenia, ponieważ jest to
warunek, by móc się wyrzekać, a bez
spełnienia go nie można utożsamić
się z osobą, którą się kocha. Dobrą
drogą realizacji tego wszystkiego jest
nawyk robienia drobnych gestów
delikatności wobec osoby kochanej,
by w ten sposób móc budować
miłość dzień po dniu.

12.7. Wspólne praktykowanie
pobożności: nauczyć się razem
modlić, uprzedzając to, co w
przyszłości ma być pobożnością
rodzinną. Każdy dom chrześcijański
powinien być „«Kościołem
domowym», w którym dzieci Boże
uczą się modlitwy (…) oraz



wytrwałości w modlitwie”(KKK,
2685). Poza tym ten, kto ma zwyczaj
poświęcania czasu na regularną
rozmowę z Bogiem, potem będzie
umiał poświęcić czas na rozmowę z
mężem, z żoną czy z dziećmi (miłość
potrzebuje dialogu) pomimo
zmęczenia. Miłość między
chrześcijanami jest przecież
wzajemnym przekazywaniem sobie
obecności Chrystusa.

Poza tym pobożność pozwala osobie
dojrzewać w jej wymiarze religijnym
i w ten sposób odkrywać kształt
własnego powołania (sens życia,
ideał samorealizacji, itd.), a jest to
najlepsza «opowieść», jaką możemy
stworzyć z naszego życia.

W związku z tym wypada podkreślić,
że „na drodze przygotowania
narzeczonych należy starać się o
przywrócenie [w nich] działania
sakramentów, ze szczególnym



uwzględnieniem sakramentu
Pojednania i Eucharystii” (PSM, 41).

II. MIŁOŚĆ JEST DELIKATNA

(miłość cielesna jako integralna
część miłości oblubieńczej)

13. Wprowadzenie: miłość
płciowa

Wypada teraz powiedzieć o kolejnym
wymiarze miłości: o delikatności,
która stanowi znaczną część piękna i
szczęścia w oddaniu.

Miłość jest czuła, delikatna, i tę
czułość trzeba wyrażać w
małżeństwie zarówno na sposób
duchowy jak i – co jest szczególnie
istotne – na sposób cielesny.
Okazywanie czułości w miłości
wyraża się przez delikatność w
oddaniu płciowym małżonków.
Miłość płciowa powinna być więc –
jak każda miłość – delikatna i



powinna przyczyniać się do
wierności i płodności oddania, to
znaczy, powinna być środkiem
dojrzewania człowieka jako osoby:

„Człowiek jest (…) powołany do
miłości jako wcielony duch, tzn.
dusza i ciało w jedności osoby. Miłość
ludzka obejmuje także ciało, a ciało
wyraża również miłość duchową” (LP,
3).

14. Cielesny i czuły wyraz
miłości ludzkiej

Powiedzieliśmy już, że człowiek jest
osobą w substancjalnej jedności
duchowej duszy i materialnego ciała.
Oczywiście ważniejszym poziomem
jest poziom duchowy, ponieważ jest
on transcendentny wobec życia
cielesnego, wykracza poza materię.

14.1. Dusza ludzka jest zasadą,
motorem, życia duchowego, które
nadaje formę ludzkiemu ciału



(ożywia je i organizuje), a ciało
ludzkie jest dostosowane do
ludzkiego ducha. Między obydwoma
aspektami (duszą i ciałem) istnieje
pewna proporcjonalność, która
umożliwia substancjalną jedność:
ciału ludzkiemu nie może nadać
formy jakikolwiek rodzaj zasady
życiowej (nawet anielski), ani też
dusza ludzka nie może nadawać
formy jakiemukolwiek ciału (dlatego
hipotezę o reinkarnacji można obalić
z punktu widzenia filozofii).
Rzeczywistość tej proporcjonalności
pozwala nam stwierdzić, że ciało
ludzkie powinno być również
wyrazem duchowych przeżyć osoby.
W sumie, ciało powinno być
wyrazem miłości i faktycznie nasze 
ciało posiadające określoną płeć
jest do tego przygotowane. Miłość
płciowa staje się więc mową ciała
między małżonkami.

14.2. Całkowite oddanie małżonków
wyraża się w całkowitym



(wyłącznym i na zawsze) oddaniu ich
ciał. Pojawia się tu centralne
znaczenie miłości płciowej
wewnątrz małżeństwa: relacja
płciowa (ze wszystkim tym, co jej
towarzyszy: odkryciem intymności, 
szaleństwem ciał, itd.) – nie jest wcale
czymś dodatkowym czy
drugorzędnym – jest (powinna być)
przejawem miłości małżeńskiej,
oddania bez granic:

„(…) Mężczyzna i kobieta są
predysponowani do ukształtowania
«komunii osób» (…) kiedy łączą się z
sobą w małżeństwie jako «jedno
ciało»” (LR, 8).

14.3. Jednakże autentyczna miłość
jest czuła. Oddanie płciowe –
podporządkowane komunii
małżonków – powinno być otoczone
– w nie mniejszym stopniu niż
jakikolwiek inny moment życia
małżeńskiego – ogromną 
delikatnością. Jest to chwila czułości 



par excellence, ponieważ jest ono
najintymniejszym przejawem
oddania małżonków. Doświadczenie
czułej miłości wiąże się z
delikatnością w oddaniu płciowym
małżonków.

Moglibyśmy powiedzieć, że istnieje
cała psychologia czułości, która
powinna przejawiać się w
szczególnie delikatnym okazywaniu
uczuć: „Praktyka czułości ukazuje
wielkość okazującej ją osoby, (…) a
zarazem jej zdolność do
odnajdywania radości w uczuciach
oddania i sprawia, że druga osoba
może zasmakować wielkości czucia
się kochaną, szanowaną, poważaną,
traktowaną z pieszczotliwością i
troską (…). Czułość to zdanie sobie
sprawy z problemów drugiej osoby i
dzielenie ich. Jest to coś, co rodzi się
ze zrozumienia osobowości drugiego.
Czułość jest połączeniem oddania i
miłości, szukaniem radości drugiej



osoby poprzez na pozór drobne gesty”
[21].

15. Męskość i kobiecość: dwa
różne, a zarazem
dopełniające się odcienie
miłości

Zróżnicowanie płciowe – co jest
oczywiste – nie jest wyłącznie
kwestią biologiczną: to coś znacznie
więcej. Za tą różnorodnością
odnajdujemy dwa odmienne style
miłości [22]. Zazwyczaj mówi się –
jako stwierdzenie o charakterze
ogólnym – że miłość kobieca jest
raczej bardziej duchowa i 
przyjmująca, a miłość męska
przejawia się w sposób bardziej 
cielesny i dominująca.

„Kobieta jest dopełnieniem mężczyzny,
tak jak mężczyzna jest dopełnieniem
kobiety: kobieta i mężczyzna są
komplementarni. Kobiecość realizuje
«człowieczeństwo» w takim samym



stopniu jak męskość, ale w sposób
odmienny i komplementarny. (…)
Tylko dzięki tej dwoistości elementu
«męskiego» i «kobiecego»,
człowieczeństwo realizuje się w pełni”
(Jan Paweł II, List do kobiet, 7).

To wszystko wskazuje nam znowu na
potrzebę osiągnięcia 
komplementarności w zjednoczeniu
miłosnym.

15.1. Dlatego zarówno męskość, jak i
kobiecość jest dobra i potrzebna, tak
iż każda z płci spełnia właściwą sobie
misję w miłości. Z jednej strony
kobieta – poprzez swój odwieczny
urok – powinna przepajać duchem 
miłość mężczyzny. Mimo, iż wielu
nawet tego nie podejrzewa,
mężczyzna bez kobiety jest
zagubiony i zdezorientowany. Nie
należy zapominać, że kobieta czyni
mężczyznę bardziej ludzkim, a ten
nigdy nie jest bardziej sobą, osobą
jedyną w swoim rodzaju, wtedy, gdy



jest zakochany. Oto jest jedno z
pierwszych zadań kobiety:
przemieniać mężczyznę i wymagać
od niego pewnego stopnia
wewnętrznej doskonałości, poprawy.
Jak mówił Ortega, zadaniem kobiety
jest być ideałem dla mężczyzny.

15.2. Mężczyzna ma natomiast 
pomagać kobiecie, bronić jej,
uspokajać ją i chronić, a to wszystko
powinien czynić z czułością. A więc
tak, jak do kobiety należy 
zachwycanie mężczyzny, do niego
należy zdobywanie małżonki, to
znaczy, zdobycie jej i posiadanie jej
przychylności, tak by czuła, że ma
opiekę, że ktoś o nią dba, że nie jest
sama.

Jeśli kobieta – ogólnie rzecz biorąc –
potrzebuje tej komplementarnej
pomocy, to nie z powodu własnej
nieudolności. Wynika to z
delikatności jej miłości: kobieta
posiada większą zdolność do



cierpienia oraz do odkrywania i
przeżywania cierpień innych.
Dlatego potrzebuje mieć obok siebie
kogoś, kto by jej w tym cierpieniu
towarzyszył i dawał poczucie
bezpieczeństwa. Z drugiej strony
miłość mężczyzny dojrzewa (staje się
bardziej służebna), kiedy towarzyszy
on w ten sposób kobiecie.

15.3. Pismo Święte uczy nas, że Adam
odkrywa swoje powołanie do miłości
(do daru z siebie) nie poprzez
zwierzęta, które Bóg umieścił u jego
boku (będące czymś), ale kiedy
spotyka Ewę. W tym właśnie
momencie miał miejsce cudowny
fakt: odwieczny podziw, „który przy
stworzeniu kazał włożyć w usta
Adama słowa odnoszące się do Ewy:
«oto ciało z mojego ciała i kość z
moich kości» (Rdz 2,23)” (LR, 19). 
Adam czuje się pociągnięty przez
Ewę.



Profesor Rojas – psychiatra – również
wspomina o tym zjawisku: „Kobieca
uroda na początku budzi w
mężczyźnie podziw, który popycha go
do działania (…). Atrakcyjna kobieta
wywołuje w nim dwie następujące po
sobie operacje: najpierw budzi
zainteresowanie i wyciąga mężczyznę
z jego zwyczajnego stanu, zwracając
jego uwagę, każąc mu się zatrzymać
(…). To prowadzi do drugiej rzeczy:
zachęca do poznania jej lepiej i do
dowiedzenia się, jaka jest od
wewnątrz (…). Celem jest dotarcie do
jej wnętrza”[23].

15.4. To znaczy, że kobieta posiada
tajemniczą zdolność wywoływania u
mężczyzny fascynacji albo podziwu.
Zdaje się często, że mężczyzna jest
taki, jakim kobieta chce żeby był! Ale
ta zdolność powodowania fascynacji
powinna być wykorzystywana w
odpowiedni sposób: kobieta
wygrywa wojnę, jeśli wytacza bitwę
na swoim terenie: atmosfera pokoju i



czułości jest tym, co podoba się
mężczyźnie i co czyni go 
bezbronnym.

Kobieta i mężczyzna przeżywają
miłość wzajemnie się dopełniając,
tzn. każde na swój sposób: on, przez
miłość zdobywczą i dominującą; ona
poprzez miłość, która każe się prosić
– sprawiając wrażenie, że chce uciec
– i która – w gruncie rzeczy – nie jest
niczym innym jak bardzo
psychologicznym i delikatnym
sposobem pobudzania u swojego
męża pragnienia zdobywania. On
zdobywa i dominuje; kobieta
stymuluje i kieruje dominacją
mężczyzny, co oznacza tyle, że 
dominuje nad nim dwukrotnie.
Kobieta nie musi bronić swojej
godności tłumiąc (starając się
udaremnić) dominujący charakter
miłości swojego męża, ale popierając
miłość zdobywczą, która będzie 
panować, żeby służyć. Kobieta, dzięki
swemu odwiecznemu urokowi –



który ma charakter prawdziwie
duchowy – powinna uduchowić 
dominację mężczyzny, tak by stało
się ono panowaniem w służbie
rodziny.

15.5. Od momentu grzechu
pierworodnego harmonia między
kobietą i mężczyzną stała się mniej
spontaniczna, zamieniając się w
rodzaj napięcia. Wywieranie 
odwiecznego uroku

podobnie jak praca i tyle innych
rzeczy w życiu ludzkim – wymaga
pewnego wysiłku: jest to coś, co już
nie wychodzi samo. A jeśli kobieta
nie dominuje swoim duchowym
nastawieniem, jeśli nie umie
wywołać fascynacji przy pomocy
swej szczególnej i bogatej miłości, w
końcu przegrywa i ponosi ryzyko, o
którym Bóg przestrzegł Ewę po
grzechu pierworodnym, a o którym
możemy przeczytać w Księdze
Rodzaju: «On będzie panował nad



tobą!» (Rdz 3,16). Ale panowanie
mężczyzny nie jest duchowe, jest
cielesne: narzuca się więc prawo
silniejszego fizycznie i w ten sposób
tyle kobiet – nie umiejąc przyciągnąć
mężczyzny duchem i myśląc, że się
wyzwoliły – wchodzi w zaułki bez
wyjścia, cierpi, pozwala, by je
traktowano w sposób niegodny
(prowokuje do tego!), poddaje się
panowaniu siły zmysłowości
mężczyzny i traci swoją wolność i
swój urok. To kobiety, które
zrezygnowały z ważnej misji każdej
niewiasty: uduchowienia miłości
mężczyzny.

„Kiedy zatem w opisie biblijnym
czytamy wypowiedziane do kobiety
słowa: «ku twemu mężowi będziesz
kierowała swe pragnienia, on zaś
będzie panował nad tobą» (Rdz 3,16), 
wówczas odkrywamy załamanie się i
stałe zagrożenie tej właśnie «jedności
dwojga» (…). Takie zagrożenie



dotyczy jednak bardziej kobiety”
(MD, 10).

15.6. Trzeba jeszcze przestrzec przed
innym niebezpieczeństwem:
zakochanie oznacza radość i bycie
pociąganym przez jakąś osobę, która
jest jedyna, niepowtarzalna,
całkowicie oryginalna,
niezastąpiona. Ale ta
niepowtarzalność powinna
pochodzić, przede wszystkim, z
ducha, nie z ciała.

Inteligentna dziewczyna wie, że jeśli
chodzi o ciało jej miejsce może zająć
jakakolwiek inna i że grożąca jej 
konkurencja jest zażarta i nielojalna
(w dzisiejszych czasach niczego się
już nie szanuje). Zalet
wyznaczających różnice trzeba
szukać na obszarze, który nie zna
granic: w sferze ducha (we wnętrzu),
a nie tylko w tym, co jest czysto
cielesne.



16. Miłość płciowa

Oddanie płciowe małżonków jest tak
decydujące, że zawarcie małżeństwa
nie jest dopełnione dopóki nie
nastąpi między nimi pierwsze 
współżycie płciowe: jest to jakby 
cielesne potwierdzenie
całkowitego oddania okazanego już
duchowo przez wyrażenie zgody,
które stwarza węzeł małżeński.
Każdy stosunek płciowy powinien
być potwierdzeniem tego oddania,
albo też pewnego rodzaju 
materializacją pragnienia
całkowitego daru z siebie, które
sprawia, że małżonkowie wkraczają
jedno w drugie.

16.1. Jak powiedzieliśmy, miłość jest
jak misterna budowla – ponieważ jest
czymś bardzo precyzyjnym i posiada
bardzo konkretną miarę – to samo
trzeba powiedzieć o oddaniu
płciowym: akt małżeński nie jest
jakimkolwiek rodzajem stosunku



płciowego, ponieważ nie każda
relacja tego typu posiada wszystkie
cechy miłości.

16.2. I tak, żeby relacja płciowa była
prawdziwym wyrazem miłości musi
spełniać kilka warunków. Na razie
jednak, dla lepszego zrozumienia,
może być dla nas przydatne
wprowadzenie rozróżnienia
pomiędzy trzema poziomami
składającymi się na miłość między
mężczyzną i kobietą, ułożonymi od
najmniejszego do największego
udziału woli.

a) Pociąg fizyczny: jest to poziom
najbardziej podstawowy i jest
wspólny dla natury zwierzęcej.

b) Zakochanie uczuciowe: polega
na syntonii między charakterami
mężczyzny i kobiety tak, że – kiedy
przebywają ze sobą – czują się
dobrze. Chodzi tu o bardziej ludzki
poziom miłości, chociaż nie jest on
jeszcze wystarczający dla



całkowitego oddania. Zakochanie się
jest zjawiskiem w dużej mierze
spontanicznym i mniej dobrowolnym
(nie zakochujemy się dlatego, że
decydujemy się – po prostu –
zakochać).

c) Miłość osobowa: nie chodzi tu już
o coś mniej lub bardziej
spontanicznego, ale pojawia się ona
jako owoc pragnienia oddania się
drugiej osobie, kiedy przyjmuje się
wszystko (zarówno to, co pociąga
mnie bardziej, jak i to, co pociąga
mnie mniej). Ta miłość do drugiej
osoby jako takiej prowadzi do
całkowitej osobistej gotowości
pełnego utożsamienia się z nią. To na
tym poziomie oddanie płciowe ma
pełen sens.

16.3. Zespolenie trzech poziomów
miłości: te trzy aspekty miłości danej
pary powinny zostać zintegrowane w
osobie i przez osobę.



Miłość osobowa musi znaleźć oparcie
w dwóch poprzednich poziomach,
scalając je i przekraczając. To znaczy,
że pociąg fizyczny i zakochanie
uczuciowe powinny służyć
wyrażaniu oddania wobec
współmałżonka.

I rzeczywiście, miłość jest zarówno
fizyczna, psychiczna, jak i duchowa;
jest doświadczeniem kompletnym i
całkowitym. Jak pisze prof. Rojas: „w
prawdziwej miłości przeplatają się ze
sobą psychologia, duchowość i
kultura, przy czym nie należy
zapominać o znaczeniu sfery
fizycznej” [24].

Znajduje to wyraz w fakcie, że
zakochanie uczuciowe i podniecenie
cielesne zwykle absorbują osobę
całkowicie. Sama dynamika płci –
która doprowadza do szaleństwa i
każe dojść aż do końca – jest więc
adekwatnym wyrazem miłości
duchowej, która domaga się oddania



do końca. Trzeba więc powtórzyć, że
szaleństwo ciała jest po to, żeby
wyrazić i zrealizować to szaleństwo
ducha, którym jest całkowite oddanie
drugiej osobie.

- Pociąg fizyczny i zakochanie
uczuciowe prowadzi nas do wyjścia
poza siebie samych i wejścia w istotę
osoby, która nas pociąga. Wyjście
poza siebie samego to działanie
spójne z dynamiką miłości, która
polega na wyjściu poza siebie w celu
utożsamienia się z osobą kochaną, w
poszanowaniu dla jej sposobu bycia.
Radość z aktu małżeńskiego zostaje
więc wzmocniona i dopełniona przez
przyjemność uczuciową i przez
przyjemność ciała. W ten sposób cały
człowiek kocha.

- Pociąg fizyczny wywołuje często 
podbój miłosny, polegający na 
„wzajemnym badaniu się dwóch osób,
naznaczonym uczuciami wzajemnego
przyciągania, w którym dąży się do



«zagłębienia» w drugiej osobie w celu
przekonania się, co jest wewnątrz”.
Tu zaczyna się proces uwodzenia:
sztuka utkana zazwyczaj z intryg,
którą możemy trafnie określić jako 
wojnę na podstępy i fortele. W tej
fazie niewiele jest prawdziwej
miłości.

- Nadejściu zakochania towarzyszy
cała seria objawów (zaburzenia
uwagi; głowa zajęta cały czas
myśleniem o drugiej osobie;
entuzjazm; podziw, itd.) i wywołuje
ono pewien rodzaj rozszerzenia
osobowości.

Jednakże, czym innym jest
zakochanie się, a czymś zupełnie
innym – utrzymanie tego zakochania
ciągle żywym. Ta druga kwestia
wymaga kolejnego kroku, tzn.
miłości, której towarzyszy wybór.
Bowiem autentyczna miłość z
konieczności jest selektywna. Miłość
bez wyboru (to znaczy bez czynnika



intelektualno-wolitywnego)
odpowiada temu, co zwykło się
nazywać uczuciową pomyłką.

- Raz jeszcze możemy zrozumieć jak
czysto fizyczna przyjemność
oderwana od radości całkowitego
oddania nie może wypełnić
człowieka, ponieważ jest tylko
częścią radości oddania, i to najmniej
ważną.

Jeśli nie ma miłości polegającej na
oddaniu, nie ma też posiadania.
Współżycie płciowe bez całkowitego
oddania sprawia przyjemność na
krótką metę (chociaż w końcu
przestaje ją sprawiać); takie
współżycie pozostawia w człowieku 
próżnię (zostawia go z pustymi
rękami, bo nic nie posiada) i zawód
(bo nic się nie zdobyło: na koniec
egoista zostaje sam). Dlatego rodzi
się nałóg (uzależnienie od seksu), to
jest, pewnego rodzaju
niezaspokojone pragnienie (złe



samopoczucie psychiczne), które
domaga się coraz więcej
wynaturzających doznań. Nie można
napełnić serca (woli) ciałem, lecz
miłością. To nie przyjemność czyni
człowieka szczęśliwym, lecz miłość.

17. Komunikacja między
małżonkami

Skupimy się teraz – nieco szerzej – na
temacie porozumiewania się. Jest to
bardzo ważna kwestia, ponieważ bez
porozumiewania się nie można
kochać: „Miłość jest głębokim
porozumiewaniem się, które sprawia
radość i przemienia, czyni bardziej
ludzkim” [25].

Miłość wymaga porozumiewania się,
ponieważ nie można kochać tego,
kogo się nie zna: powiedzieliśmy, że
miłość jest procesem utożsamiania
się z osobą kochaną, a dla
zrealizowania tego utożsamienia
trzeba – jest to krok poprzedzający



– wiedzieć, z czym albo z kim mam
się utożsamić. Zaś pragnienie/
potrzeba wzajemnego poznania
prowadzi mnie do uzewnętrzniania
mojego wnętrza (uczuć, stanów
ducha, pragnień, radości, itd.) w celu
ukazania go osobie kochanej, a także
prowadzi mnie do przyswajania
sobie tego wszystkiego, co ofiaruje
mi druga osoba.

Jest to jakby podwójna gra: ja
powinienem ukazywać swoje
wnętrze i powinienem przyjmować
to, co pochodzi z wnętrza drugiej
osoby (zaakceptować dar); umieć
dawać i umieć przyjmować; mówić i
słuchać. Wszystko to może się
wydawać czymś bardzo oczywistym,
ale doświadczenie pokazuje nam, że
– w praktyce – albo nie występuje tak
często, albo sprowadza się raczej do
jednego tylko aspektu (kontaktu
fizycznego).



17.1. Komunikacja ma różne oblicza.
O niektórych z nich wspomnieliśmy
już wcześniej. Dla
usystematyzowania możemy
powiedzieć, że komunikacja powinna
obejmować 4 aspekty: a) fizyczny; b)
psychologiczny; c) społeczno-
kulturalny; d) duchowy.

17.2. Częstokroć – w odniesieniu do
wzajemnych relacji danej pary –
pierwszym czynnikiem
zachęcającym do komunikacji jest 
atrakcyjność fizyczna, która opiera
się na pięknie zewnętrznym. Osoba
delikatna wie, że piękno zawiera
ogromną ilość składników: od
czynników bardziej fizycznych (i
trzeba tu przypomnieć powiedzenie,
że „o gustach się nie dyskutuje”), do
aspektów typu bardziej duchowego,
które jednak włączają się do
materialności obrazu cielesnego,
takich jak wdzięk, styl, elegancja,
uśmiech, sposób mówienia, itd.



Dana osoba może i powinna mówić
za pośrednictwem wszystkich tych
elementów i wielu innych, których
nie wymieniliśmy. Kobieta ma pewną
naturalną skłonność do używania tej
mowy i nie powinna z niej
rezygnować. Ona nie może przestać
wykorzystywać odwiecznego podziwu
i siły, jaką kobiecy urok wywiera na
mężczyźnie: w punkcie 20
przedstawimy kilka praktycznych
wskazówek na ten temat. Wierna
miłość potrzebuje tego wymiaru
komunikacji od początku i zawsze,
ponieważ miłość naprawdę wierna
to ta, która potrafi codziennie być
jak nowa.

17.3. Jak widać fizyczny aspekt
komunikowania się musi być
przeniknięty «porozumiewaniem
się na poziomie psychologicznym».
Wiąże się to z aspektami
emocjonalnymi i osobowościowymi
(sposobem bycia). Nie chodzi tu o
różne rodzaje porozumiewania się,



lecz o różnorodne elementy jednej i
tej samej komunikacji między
małżonkami. Fizyczna obecność
osoby kochanej nabiera cech
oryginalności i wyjątkowości (tzn.
staje się niezastąpiona, nie można jej
zamienić przez nikogo) dzięki
całemu ładunkowi intymności, którą
tworzy życie emocjonalne danej pary
i wkład osobowości każdej z dwóch
osób.

Posiadać intymność oznacza mieć
życie wewnętrzne, zgromadzić
pewną mądrość osobistą i dzielić z
kimś życie: radości, smutki,
niepowodzenia, pragnienia, nadzieje,
itd.

W naszych czasach w społeczeństwie
ma miejsce swego rodzaju eksplozja
aktywności płciowej, a zarazem mało
jest intymności, a w konsekwencji,
mało wierności. Ten problem nie
wynika z tego, że płciowość jest
czymś złym, ale z tego, że



komunikacja między osobami w tylu
przypadkach ogranicza się do
kontaktu fizycznego i dlatego jest
komunikacją ułomną i niepełną.

Miłość może być przeżywana dzień
po dniu jak nowa, jeśli posiada –
oprócz innych spraw – pokarm, który
ją odżywia i umacnia, czyli
intymność. W ten sposób
małżeństwo

dzień po dniu staje wobec wyzwania
ożywiania intymności, przede
wszystkim przez utrzymywanie
dialogu (o sprawach bieżących: tj.
rozmowy o dzieciach, o pracy, o
planach i o nowych pragnieniach,
itd.) i praktykę cnoty wstydliwości.

17.4. Jeśli intymność jest dzieleniem z
kimś życia, oznacza to, że dobrze jest,
aby małżonków łączyły pewne
podstawowe sprawy (te
najważniejsze w życiu): pewna 
wspólna kultura (w przeciwnym
razie nie jest łatwo znaleźć wspólny



język) i pewne wspólne wartości
duchowe (w przeciwnym razie nie
jest łatwo «realizować wspólnie»
jeden cel życiowy). Chodzi nam tu o 
społeczno-kulturalny i duchowy
wymiar komunikacji.

Najgłębszym aspektem komunikacji
jest jej aspekt duchowy i jest on w
stanie zespolić wszystkie pozostałe: 
„Miłość posiadająca komponent
duchowy staje się transcendentna (…).
Najpełniejsza miłość to ta, która ma
pewne odniesienia do duchowości (…).
Miłość duchowa podporządkowana
jest cnocie, co nie oznacza, że jest
pozbawiona innych skłonności, takich
jak płciowość, wzajemne zrozumienie
pod względem psychologicznym oraz
kultura. Prawdziwa miłość ludzka jest
zawsze duchowa, ponieważ łączy
wartości cielesne z wartościami
osoby” [26].



18. Etyczny wymiar aktu
płciowego

W świetle tego, co już
powiedzieliśmy, odkrywamy, że
ludzka płciowość posiada wymiar
etyczny (zawiera pewne dobro
moralne).

W naturze ludzkiej płciowość nie jest
czymś mechanicznym (zwykłym 
mechanizmem rozmnażania; zwykłą 
rozrodczością): ludzkie rozmnażanie
jest prokreacją, tzn. rodzeniem do
miłości wespół z Bogiem. W tej
dziedzinie życia stawką jest
dojrzałość człowieka jako osoby:
płciowość jest moralnie dobra, kiedy 
personalizuje człowieka (czyni go
godnym); jest zaś moralnie zła, gdy
człowieka depersonalizuje, co ma
miejsce, gdy człowiek używa drugiej
osoby jako przedmiot.

Powiedzieliśmy też wcześniej, że
dobro płciowości jest dwojakie:



chodzi o aspekt prokreacyjny i
jednoczący. Teraz to rozszerzymy.

18.1. Celem płciowości – tym, ku
czemu jest ona skierowana – jest 
prokreacja (albo stworzenie
warunków koniecznych i
wystarczających, żeby powstało
nowe życie ludzkie). Ten rodzaj
dobra jest niezaprzeczalny z racji
swej oczywistości: różnice istniejące
między mężczyzną i kobietą są
spowodowane właśnie
zróżnicowaniem płciowym (w
pozostałych aspektach jesteśmy tacy
sami) i to zróżnicowanie
predysponuje mężczyznę do
«ojcostwa», a kobietę do
«macierzyństwa», przy czym oba te
pojęcia są związane z
zapoczątkowaniem życia. Jasne jest
więc, że ciało kobiety jest ciałem
przygotowanym do tego, żeby być
matką, a ciało mężczyzny do tego,
żeby być ojcem.



18.2. Zróżnicowanie płciowe jest
poza tym związane ze szczególnym
błogosławieństwem Bożym: z 
płodnością. Bóg błogosławi obie płci
o tyle, o ile są one płodne, to znaczy,
są w stanie „być płodnymi i
rozmnażać się” (por. Rdz 1,28),
pomnażając społeczność ludzką. Ten
wzrost jest dobry przez sam prosty
fakt, że najlepszą rzeczą, jaka istnieje
(im doskonalszy, tym lepszy) jest byt
osobowy (nie można być czymś
więcej niż osobą), a więc sprawianie,
że będzie więcej ludzi, będzie
powiększaniem dobra. Nie można
wyobrazić sobie większego dobra,
zwłaszcza, jeśli pamiętamy, że każdy
człowiek – jak naucza tego teologia –
poza tym, że jest osobą, jest
dzieckiem Bożym.

18.3. Jednakże to dobro wynikające z
prokreacji nie wyczerpuje całego
dobra właściwego celowi
(przeznaczeniu) ludzkiej płciowości.
Płciowość jest również środkiem 



komunikacji między osobami, które
zdecydowały się wzajemnie i
całkowicie «oddać siebie w darze
drugiej osobie» (na zawsze i w
wyłączności).

Między kobietą i mężczyzną istnieje
(od początku) nieustanne
przyciąganie: poczucie osamotnienia 
[27] popycha człowieka do wyjścia
poza siebie samego w poszukiwaniu
drugiej osoby, w celu bycia z tą
osobą, w której znajduje 
uzupełnienie, co jest spowodowane
posiadaniem wspólnej natury.
Innymi słowy, mężczyzna i kobieta są
uzdolnieni – tak jak dzieje się w
samym Bogu – do tworzenia jedności
(miłowania).

18.4. Jednakże, aby stworzyć jedność
trzeba dążyć do drugiej
osobykierując się wolą (duchową
władzą pożądawczą), a nie wyłącznie
pod wpływem popędu płciowego
(zmysłowej władzy pożądawczej). W



tym ostatnim przypadku druga osoba
byłaby traktowana jako rzecz (obiekt
przyjemności).

18.5. Wspomniana już jedność
substancjalna człowieka sprawia, że
to dobro o podwójnym znaczeniu,
jakim jest ludzka płciowość, powinno
być zawsze nierozdzielne: aspekty
jednoczący i prokreacyjny powinny
być zawsze obecne w każdym
stosunku płciowym. Podkreślamy,
zatem jeden z ważnych wniosków
moralności płciowej:

Każda relacja płciowa powinna

pozostawać otwarta na
prokreację (przynajmniej nie
uniemożliwiając jej w sposób
sztuczny, tj. bez ingerowania w
biologiczny proces
przekazywania życia), oraz
być aktem całkowitego oddania
(zjednoczeniem duchowym)
między małżonkami.

• 

• 



18.6. Wyjaśnienie: nieco dalej
zobaczymy, że ten wniosek nie
oznacza – co jest oczywiste – iż
wynikiem każdego współżycia
płciowego powinno być nowe życie
ludzkie, ani że w każdym
zjednoczeniu płciowym należy dążyć
do poczęcia nowego życia.

Trzeba zrozumieć następujące
rozróżnienie moralne: czymś innym
jest powstrzymanie się od pewnego
dobra, (ponieważ – z uwagi na
ważne przyczyny bądź motywy –
tym, co tu i teraz jest roztropne, i co
rozważa się i ocenia przy pomocy 
prawego sumienia, jest
niekorzystanie z tego dobra: 
regulacja poczęć), a czymś zupełnie
innym (i absolutnie
niedopuszczalnym) jest
sprzeciwianie się temu dobru
(antykoncepcja).



19. Życie małżeńskie i akt
małżeński

Współżycie płciowe jest szczególnie
intensywnym momentem
okazywania sobie przez małżonków
wzajemnego oddania.

Faktycznie jest to jakby powtórne
zawarcie ślubu, ponowne wyrażenie
swojej zgody przez oddanie ciała
(oznaczające oddanie własnego ja):

„Zjednoczenie małżeńskie, biblijne
«jedno ciało», nie może być w pełni
zrozumiane i wyjaśnione inaczej, jak
tylko w kategoriach «osoby» i «daru».
Każdy mężczyzna i każda kobieta nie
urzeczywistnia się w pełni inaczej, jak
tylko przez bezinteresowny dar z
siebie. Moment zjednoczenia
małżeńskiego jest najbardziej
szczególnym doświadczeniem tego
właśnie daru” (LR, 12).



19.1. Oddanie oblubieńcze powinno
być rzeczywistością przeżywaną
minuta po minucie: miłość nigdy nie
jest na pół etatu. Stosunek płciowe
ma więc być jakby naturalnym i
wspólnym ukoronowaniem
wzajemnego zdobywania się
małżonków:

„Całe życie w małżeństwie jest darem,
ale odnosi się w sposób szczególny do
tego właśnie momentu, kiedy
małżonkowie oddając się sobie
wzajemnie w miłości,
urzeczywistniają to spotkanie, które
czyni z nich dwojga «jedno
ciało» (por. Rdz2,24)” (LR, 12).

19.2. Bez tego zadania: ciągłego i
delikatnego zdobywania,
współżycie seksualne może nie być
wyrazem szczególnej komunii osób.
Współżycie szybko sprawia kobiecie
zawód, gdy nie jest owocem
delikatnego zdobywania jej przez
męża, lecz jest narzucone bądź



wymuszone (albo mąż żąda go,
ponieważ wie, że żona uważa, iż nie
powinna mu się sprzeciwiać).
Mężczyźnie zaś współżycie, które nie
jest „procesem” zdobywania kobiety,
przynosi szkodę. Bowiem, sytuacja,
gdy kobieta nie otrzymuje miłości,
którą pragnęłaby otrzymać,
powoduje, że mężczyzna narażony
zostaje na niebezpieczeństwo stania
się egoistą, osobą niedelikatną,
niewrażliwą i despotyczną.

Przypominamy tutaj wszystko, co już
powiedzieliśmy o «czułości». Czułość
jest atmosferą, która chroni osobę
ludzką, ponieważ ożywia i odmładza
miłość, oddalając od niej
niebezpieczeństwo rutyny, (która
oznacza zestarzenie się). Zachowanie
czułości we współżyciu między
kobietą i mężczyzną jest praktycznie
sprawą życia i śmierci. Jest czymś
podstawowym. Można np.,
przedstawiać listę zachowań i
postaw sprzyjających czułości we



współżyciu małżeńskim i
pozwalających uniknąć rutyny:
umieć słuchać z uwagą i
zainteresowaniem; uśmiechać się;
nie przypominać drugiej osobie jej
wad; pochwalić nową sukienkę albo
dobry obiad, itd.; szanować opinie;
unikać „aluzji” i ironii; mówić
odpowiednim tonem głosu; dbać o
drobne szczegóły, który sprawiają
przyjemność współmałżonkowi, itd.

19.3. Wiele osób rozgrywa to
bardzo źle: małżonkowie nie
zdobywają się nawzajem.
Zadziwiający jest zapał i zaślepienie
stosunkami płciowymi przed ślubem,
natomiast brak zrozumienia w tych
sprawach w jakiś czas po ślubie
(syndrom znudzenia płciowego [28]).

To właśnie w ten sposób dochodzi się
do przejmującego poczucia
samotności, które prowadzi do
poszukiwania niedozwolonych
«rozrywek», bowiem człowiek nie



może znieść życia w samotności i raz
jeszcze potwierdza się to, że: „kto nie
żyje całkowicie oddany, ciągle chce
być zabawiany”.

19.4. Oto, więc ogromne wyzwanie:
podczas gdy ciało z wiekiem się
starzeje, duch powinien się
nieustannie odnawiać. Ta sama
miłość ludzka, pomimo upływu lat
odczuwalnego dla ciała, może stać się
bardziej wrażliwa, emocjonująca i
pełna zapału, jeśli wzrasta syntonia
osobista oraz wzajemne zrozumienie
między małżonkami. Osiągnięcie
tego wymaga codziennej walki dla
zdobycia współmałżonka
(niespodzianki, miłe gesty, itd.).
Małżonkowie powinni nie pozwolić
miłości zwiędnąć, starać się być
zawsze młodzi dla współmałżonka,
pokochać się tak, by miłować nawet
wady współmałżonka, o ile nie są
one obrazą Boga.



19.5. Powróćmy do idei wiecznego
przeznaczenia miłości: sam stan
małżeński w tym życiu można
uważać za przygotowanie do miłości,
która nie kończy się nawet wraz ze
śmiercią. Możemy więc traktować
małżeństwo jak narzeczeństwo, z
zapałem (bez tracenia czasu na tanie
rozrywki), wiedząc, że sam Chrystus
zatroszczy się o zmartwychwstanie
ciała. W wieczności dla zakochanych
– to jest, dla świętych – ciało
chwalebne będzie powodem
wielkiego szczęścia, zadowolenia i
radości.

Teraz nie możemy sobie nawet
wyobrazić jak konkretnie wyrażać
się będzie przeżywanie w wieczności
miłości, która w tym życiu była 
oblubieńcza. Wiemy jednak, że sama
liturgia eucharystyczna odnosi się do
świętego Józefa jako do Oblubieńca
Najświętszej Maryi Panny. To jest już
jakiś ślad.



Z pewnością nie będzie współżycia
płciowego, (ponieważ skończy się już
misja prokreacji), ale możemy
przypuszczać, że nie zabraknie
aspektu jednoczącego (komunii
międzyosobowej), do którego te
relacje nie będą już konieczne: duch
będzie panować nad ciałem
(przenikać je) w taki sposób, że
między świętymi będzie wzajemne
zrozumienie takie, jakiego zdolne
będą pragnąć ich dusze. Trzeba więc
wejść w wieczność będąc bardzo
zakochanym.

20. Akt małżeński i jego
wymogi

Właściwy stosunek płciowy jest
aktem oddania, a nie zwykłą
rozrywką. To znaczy, że w relacji
małżeńskiej najważniejszy powinien
być duch poświęcenia i hojny dar z
siebie ze strony małżonków. Te
sprawy nie wyglądają tak, jak często
są ukazywane na filmach.



20.1. Skoro zjednoczenie płciowe ma
być aktem miłości, konieczne jest, by
posiadało elementy właściwe dla
każdej miłości: bez wymagań,
oddanie całkowite, bezwarunkowe,
akceptując wszystkie konsekwencje,
będąc spójnym, aż do końca, itd.

20.2. Przede wszystkim trzeba
pokonać różnice (między płciami),
aby ze zjednoczenie cielesne
stworzyło prawdziwą jedność. A
różnice płciowe nie są tylko natury
«fizyczno-organicznej»: to, co
sprawia przyjemność seksualną
kobiecie jest bardzo różne od tego, co
sprawia radość mężczyźnie.

Każde z nich musi uczynić wysiłek,
poświęcenie, żeby dać drugiemu to,
co w relacji płciowej podoba mu się
bardziej albo czego potrzebuje; każde
z nich musi wyjść poza siebie samego
w celu utożsamienia się z potrzebami
seksualnymi wynikającymi ze
specyfiki płci współmałżonka. Każde



z nich musi zdać sobie sprawę z
potrzeb (czułości, odprężenia, itp.) i z
dobra drugiego. Wymaga tego dobro
komunikacji międzyosobowej w
dziedzinie płciowości. Zaniedbania i
egoizm w tej dziedzinie mogą
przynieść szkodę samemu
współżyciu i narazić na
niebezpieczeństwo nieporozumienia
w pozostałych dziedzinach miłości,
ponieważ dotykają tak intymnych
spraw osoby. Trzeba dobrze się
zgrać, umieć się oddać.

20.3. Warto wprowadzić tutaj
rozróżnienie, którego nie bierze się
dostatecznie pod uwagę: płciowość
mężczyzny jest skupiona zazwyczaj
w sferze genitalnej (technicznie
mówiąc, jest to płciowość genitalna),
płciowość kobiety jest natomiast
rozproszona w całej jej istocie
(technicznie mówiąc, jest to 
płciowość erotyczna). Możemy też
powiedzieć



– naciągając trochę słowa – że
płciowość kobiety jest bardziej 
inteligentna, ponieważ, po pierwsze,
potrzebuje poczuć się zdobyta i, po
drugie, wykorzystuje wszystko
(pieszczotę, parę słów, drobny gest
albo prezent pełen delikatności, itd.).

20.4. Trzeba oddać się dobrze.
Wszystko, czego by się nie
powiedziało i nie podkreśliło w tym
miejscu, będzie niedostateczne,
ponieważ – jak już zaznaczyliśmy –
niemało jest małżeństw, które 
rozgrywają to tak źle, jak tylko
potrafią. Mimo, że nigdy nie
praktykowano i nie ukazywano
płciowości z takim bezwstydem, jak
to widzimy w dzisiejszych czasach,
zauważalna jest nieznajomość, brak
zrozumienia i brak szacunku
delikatności wobec godności osoby.

Powiedzieliśmy już, że
narzeczeństwa, w których
praktykowano relacje intymne



(stosunki przedmałżeńskie) w
rzeczywistości mogą prowadzić do
wzajemnej nieznajomości
małżonków i posiadają wysokie
ryzyko znudzenia. Doświadczenie
jest oczywiste; wystarczy posłuchać
ludzi. Sytuacja zaś jest poważna,
ponieważ pewne rzeczy trzeba
odpowiednio ukierunkowywać (jak
Pan Bóg przykazał!) już w
narzeczeństwie: w przeciwnym razie
można przekroczyć próg, zza którego
nie ma już powrotu.

Zazwyczaj winę ponoszą obie
strony: One przez to, że są zbyt
„łatwe” przed zawarciem
małżeństwa, a po ślubie mało hojne i
niezbyt entuzjastyczne w tej kwestii,
(która jest jedną z podstawowych w
małżeństwie). Oni zaś przez to, że są
mało delikatni, mało zdobywczy i
wkładają niewiele wysiłku w
okazywanie czułości.



Tak czy inaczej, rzeczywistość, która
ma być szczytem życia małżeńskiego
przekształca się w końcu w mniejsze
zło, które trzeba znosić, albo też w
wymaganie, które druga strona
powinna spełniać na życzenie, albo
też w coś tak trudnego do
osiągnięcia, że może być nawet
ciężko o to poprosić.

20.5. Na co powinni zwrócić uwagę
mężczyźni

Zgodnie z bardziej duchowym
charakterem miłości kobiecej,
kobieta ma skłonność okazywać
swoją miłość przez przyjmowanie
przejawów miłości i poszukiwanie
ich. Jej gra miłosna polegać będzie
mniej więcej na zabawie w 
chowanego i udawaniu, że chce
uciec: przez to cudowne zachowanie
sprawia, że bardziej rozpala u
mężczyzny pragnienie zdobycia jej.
Dlatego, mimo że każdy przypadek
jest inny, można powiedzieć, że 



trzeba zdobywać kobietę «a priori»
(pomagając jej, telefonując do niej,
przez drobne gesty służby czy
współpracy w domu i w jej
sprawach, okazując realne
zainteresowanie jej pracą,itd.).

„Akt małżeński jest kresem pewnego
procesu: nie powinien pojawiać się
błyskawicznie z prędkością
pędzącego ekspresu i znikać z taką
łatwością jak ciężar, którego się
pozbywamy. To zdobywanie nie
może się nigdy skończyć: powinno
trwać całe życie, dzień po dniu” [29].

a) Początek stosunku może być dla
niej bardziej kosztowny (przebieg
podniecenia płciowego kobiety
podobny jest do węgla, który się
rozpala i gaśnie bardzo powoli). Poza
tym w jej wrażliwości znaczny udział
ma inteligencja: jeśli się chce, żeby
była szczęśliwa, to ona musi poczuć
się zdobyta. Oprócz tego mąż
powinien zwrócić wielką uwagę na



to, żeby uczynić ją szczęśliwą po
zjednoczeniu, przez okazywanie w
sposób delikatny czułości, z
łagodnością, bez gwałtowności,
pamiętając, że jej miłość ma
charakter bardziej uduchowiony.

b) Pod tym względem niektórzy są
tak bezczelni, że kiedy już ją zdobyli,
przestają się nią zajmować. Jest to
straszne i ogromnie niesprawiedliwe:
zmusza kobietę do bycia heroiczną.
Podobnie jak ona nie może się nie
zgodzić na stosunek, którego (w
granicach rozsądku) domaga się mąż,
on nie powinien zaniedbywać
uczynienia jej szczęśliwą: Jeśli
kobieta ma potrzeby uczuciowe,
trzeba je zaspokoić.

c) Mężczyzna powinien stać się
bardziej uduchowiony, delikatny, ze
względu na uduchowiony charakter
kobiety: i jeśli to zrobi, zapewnia, że
ona będzie zdobywać go swoim
wyglądem zewnętrznym. Jeśli



mężczyzna nie docenia fizycznej
obecności swojej żony, jeśli nie jest
jej wdzięczny za czas, który poświęca
na dbanie o siebie itd., może ona w
końcu z tego zrezygnować: a
niedobrze jest, kiedy jakaś kobieta
traci chęć do dbania o swój wygląd!

d)Podziw, miłość i wsparcie wobec
kobietyw macierzyństwie i w czasie
ciąży. Macierzyństwo jest jedną z
najcudowniejszych i najbardziej
ubogacających rzeczywistości na tym
świecie. Piękno i urok posiadane
przez kobietę – w niemałym stopniu
– są jej dane ze względu na
macierzyństwo. Podziw dla
kobiecości jest nieodłączny od
umiłowania macierzyństwa (por. 31.,
gdzie ten temat omawiamy szerzej).

20.6. Na co powinny zwrócić uwagę
kobiety

Powinny być hojne, radosne i 
skłonne do zabawy w oddaniu
cielesnym (umieć się bawić). Tego



domaga się dominujący styl
płciowości mężczyzny. Właśnie
wtedy, gdy przyjmuje on ciało żony
może najłatwiej nauczyć się
(przyswoić sobie) duchowy wymiar
miłości. Bez miłości cielesnej z jej
strony, bardzo prawdopodobnie,
byłby zgubiony.

a) Płciowość mężczyzny jest jak 
płomień zapalniczki: zapala się
bardzo szybko; reaguje natychmiast.
Dlatego ona powinna starać się nie
prowokować go w niewłaściwym
czasie czy miejscu: jeśli on zacznie,
może być mu bardzo ciężko się
zatrzymać, a potem pojawiają się
niewłaściwe zachowania («nie-
miłości»), egoizm i wszystkie
możliwe żale. Ona powinna być 
sprytna i umieć pokierować mężem.
Ważne jest, by wziąć to pod uwagę,
zwłaszcza, kiedy dana para musi
praktykować okresową
wstrzemięźliwość (z poważnych bądź



istotnych przyczyn, które obydwoje
powinni ocenić w obecności Bożej).

b) Raz jeszcze powtarzam, że bardzo
ważna jest umiejętność rozróżnienia 
uczuciowości od zmysłowości:
ogólnie rzecz biorąc można
powiedzieć, że kobieta jest bardziej
uczuciowa, a mężczyzna bardziej
zmysłowy. Uczuciowość jest reakcją
na całość walorów płciowych drugiej
płci, to znaczy reakcją na kobiecość
lub męskość w ogóle. Zmysłowość
jest reakcją na płciowość cielesną
drugiej płci.

Żona (narzeczona) powinna poznać
męża (narzeczonego) i wiedzieć, że
to, co dla niej jest uczuciem, z
łatwością może wywołać w nim
odpowiedź (a przynajmniej podnietę)
zmysłowo-seksualną.

c) Kobieta powinna czuwać nad tym,
by stale zachowywać swój urok.
Cokolwiek by się zrobiło w tym
względzie, będzie niedostateczne:



powiedzieliśmy już, że konkurencja
jest zażarta i nielojalna. Po pierwsze,
warto, żeby kobieta zadała sobie
trud, i powinna to zrobić, żeby
zawsze wyglądać bardzo ładnie i
dobrze się prezentować. Konieczne
jest też, żeby obydwoje często
przebywali w swoim towarzystwie w
domu poza czasem spędzonym z
dziećmi. Małżonkowie nie mogą
zrezygnować z chwil, w których
przebywają wyłącznie w swoim
towarzystwie: w jakiś sposób, żona
powinna uważać męża za
najmłodsze ze wszystkich dzieci,
które również musi rozpieszczać.

Po drugie, dobrze jest, żeby ona (ze
zdrowym rozsądkiem, elegancją i
roztropnością, bez popadania w
skrupulanctwo) chroniła męża w
sprawach czystości serca,
delikatności w czystości, itd. A
konkretnie dobrze jest uważać na 
telewizję (wróg numer jeden dialogu
małżeńskiego i rodzinnego) i nie



pozwalać, żeby ekran odbierał urok,
który tylko ona powinna wywierać
(wieczory, po powrocie do domu, w
wielu przypadkach są jedyną okazją
do ukazywania kobiecego uroku).

Trzeba być tak samo roztropnym –
również z myślą o dzieciach – w
kwestii wyboru miejsca wypoczynku.
Brak wstydliwości i skromności
obecny na niektórych plażach lub w
innych środowiskach uwłacza (i w
oczywisty sposób szkodzi)
atmosferze intymności, delikatności i
wyłączności, której potrzebuje
małżeństwo dla odnawiania swojej
miłości. W tym względzie można
zasugerować dość jasne kryterium: 
„Czy Najświętsza Maryja Panna
zabrałaby Dzieciątko Jezus i swojego
małżonka Józefa w to miejsce?”



21. Proces podniecenia
płciowego

Wzbudzanie podniecenia
płciowego jest godziwe jako
przygotowanie do aktu płciowego,
który jest dopuszczalny (ma pełen
sens) w ramach małżeństwa. Dla
wywołania podniecenia płciowego
(szaleństwa ciała, które ma posłużyć
do odnowienia i potwierdzenia 
szaleństwa całkowitego oddania)
można bez obawy okazywać miłość
ludzką w obcowaniu cielesnym na
wszelkie sposoby (rozmowy,
pocałunki, pieszczoty, dotykanie) z
wyjątkiem aktów pozostających 
wbrew naturze (sodomia) i zachowań
przesadnie obscenicznych.

21.1. Jest to kwestia traktowania
współmałżonka jak osoby ludzkiej,
jako syna (córki) Boga, który został
mi powierzony, żebym dopomógł mu
(jej) dojść do świętości drogą



zakochania. Płciowość trzeba
czynić godną.

Ta wskazówka jest ważna z
następujących powodów: wszystko
jest dozwolone (z wyjątkiem tego, o
czym była już mowa), ale lepiej, żeby
nie wszystko było potrzebne.
Wyjaśnię to: jeśli między
małżonkami istnieje delikatna i
wrażliwa miłość, nie będą potrzebne 
spektakularnie prowokacyjne
sposoby jej okazywania.
Małżonkowie powinni utrzymywać
na jak najwyższym poziomie 
wrażliwość cielesną, tak, iż będą
reagować szybko na „stosunkowo
małe” i delikatne bodźce.
Umiarkowanie cielesne (czystość) i
uduchowienie miłości bardzo w tym
pomagają.

21.2. Unikać rutyny. Miłość (i dobra
duchowe) zawsze sprawia nową
radość i miłość zawsze jest 
przemyślna: zakochani umieją



odnawiać miłość. Odnosi się to w
pełni również do sfery relacji
płciowych: czymś strasznym byłoby
oddawanie ciała (intymności i
swojego ja) w sposób rutynowy (z
poczucia obowiązku, ponieważ nie
ma innego wyjścia, dla uniknięcia
większego zła, itd.). Prawdziwie
zakochani małżonkowie umieją
zróżnicować rytm relacji, robić sobie
niespodzianki, zaskakiwać
nowościami, sprawiać radość
emocjonującą w dobrym stylu, itd.

Oczywiste jest, że przeżywanie tych
aspektów możliwe jest jedynie z
perspektywy pełnego poświęcenia
oddania ze strony obojga
małżonków: miłość płciowa jest
oddaniem płciowym i wymaga 
poświęcenia płciowego (częstokroć
nie będzie to poświęcenie polegające
na niezrobieniu czegoś, tylko 
poświęcenie polegające na robieniu
tego z zapałem i entuzjazmem).



21.3. Dopuszczalne stopnie
przyjemności zmysłowej: co można
robić? i kiedy można? Jest to częste
pytanie w kwestii możliwych
sposobów okazywania czułości
między małżonkami. Podstawowe
kryterium – mówiące o wywoływaniu
pełnego podniecenia płciowego – już
zostało przedstawione: ma ono pełny
sens, a więc jest dopuszczalne, jako
przygotowanie do aktu
małżeńskiego. Możliwe sposoby
okazywania czułej miłości między
małżonkami są różnorodne i
powodują różny stopień podniecenia
cielesnego: co można robić? Zdrowy
rozsądek podsuwa nam trzy
odpowiedzi dające wystarczającą
orientację:

Nie można dać jednej
odpowiedzi, którą można
zastosować w każdej konkretnej
sytuacji, jednak roztropność
wskaże nam, co jest
odpowiednie w danych

• 



okolicznościach. Odpowiedź
może być różna nawet w
zależności od dnia. Na
przykład: trzeba zachować
umiar w okazywaniu czułości,
kiedy mąż – z jakichkolwiek
przyczyn – jest bardzo wrażliwy
albo, kiedy relacja małżeńska –
z jakichkolwiek przyczyn – nie
może mieć miejsca.
Jest to kwestia umiejętności
znalezienia się i 
odpowiedniości. Każda
sytuacja (niedługo po ślubie,
małżonkowie w podeszłym
wieku, cieszący się dobrym lub
złym zdrowiem, itd.), każda
chwila, (kiedy małżonkowie
będą mieć relację, kiedy nie
mogą mieć relacji, kiedy nie
powinni mieć relacji teraz, itd.), 
każde miejsce (jesteśmy na
ulicy, jesteśmy w domu razem
w obecności dzieci, jesteśmy
sami w pokoju, itd.) pozwalają
okazywać czułość bądź

• 



wymagają okazywania
czułości w taki sposób (bardziej
pobudzający lub mniej
pobudzający), który będzie
odpowiedni dla okoliczności
danej chwili. Zawsze dobrze jest
pamiętać, że «nie wszystko, co
jest dopuszczalne, jest
odpowiednie» i że trzeba być
delikatnym (czynić płciowość
godną).
Rozróżnienie między
«odczuwaniem» i
«przyzwalaniem». Żadne z
dwojga nie powinno się
niepokoić, jeśli z powodu
dopuszczalnego i
odpowiedniego w danej sytuacji
sposobu okazania miłości przez
współmałżonka zaczyna
«odczuwać» («namiętność»)
podniecenie płciowe, (kiedy
moment jest nieodpowiedni),
ale nie chce «przyzwolić» (akt
woli). W takich przypadkach
roztropnym i koniecznym

• 



zachowaniem jest włączenie
hamulców i powstrzymanie się
od tego sposobu okazywania
miłości: dalsze takie 
odczuwanie, które nie jest
odpowiednie tu i teraz, i
nieprzerwanie go byłoby już
przejawem przyzwolenia.

22. Czystość: zespolenie
wszystkich aspektów miłości

Żeby ciało było zdolne do wyrażania
miłości, trzeba umieć integrować
niższe funkcje życiowe z wyższymi:
zdolność rozmnażania, wraz z
pobudzeniami skłonności
sensytywnych (popęd płciowy,
namiętności, itd.), powinny być
kierowane przez rozum i wolę i
służyć miłości. W ten sposób 
właściwa zwierzętom reprodukcja, w
przypadku człowieka staje się 
płciowością (w miejsce rozrodczości)
i spersonalizowaną prokreacją.
Dlatego możemy powiedzieć, że 



„czystość nie jest ograniczeniem dla
miłości, lecz warunkiem miłości
autentycznej” (PSM, 24).

Dla osiągnięcia tego celu niezbędne
jest trenowanie ciała (lepiej, 
wyrabianie nawyku). Nawyk (albo
cnota) zdobyta w tej dziedzinie
nazywana jest «czystością». Tak
wyjaśnia to KKK, 2337:

„Czystość oznacza osiągniętą
integrację płciowości w osobie, a w
konsekwencji wewnętrzną jedność
człowieka w jego bycie cielesnym i
duchowym. Płciowość (…) staje się
osobowa i prawdziwie ludzka, gdy
zostaje włączona w relację osoby do
osoby, we wzajemny dar mężczyzny i
kobiety, który jest całkowity i
nieograniczony w czasie. Cnota
czystości obejmuje, zatem
integralność osoby i integralność
daru”.

22.1. Czystość czyni nas wolnymi.
W przypadku tej cnoty, niezbyt



modnej w dzisiejszych czasach,
stawką jest bycie lub niebycie osobą,
bycie lub niebycie wolnym. Tylekroć
mówi się – naiwnie – o wyzwoleniu
płciowym, chcąc zaznaczyć
oderwanie aktywności płciowej od
jakiegokolwiek uporządkowania
bądź zasad (od oddania). Ostateczny
skutek jest wprost przeciwny do tego,
co chce się osiągnąć: uzależnienie od
seksu prowadzące człowieka – tak, iż
praktycznie nie może tego uniknąć –
do aberracji, do których nie byłyby
zdolne nawet istoty nierozumne:

„Czystość domaga się osiągnięcia
panowania nad sobą, które jest 
pedagogią ludzkiej wolności.
Alternatywa jest oczywista: albo
człowiek panuje nad swoimi
namiętnościami i osiąga pokój, albo
pozwala zniewolić się przez nie i staje
się nieszczęśliwy” (KKK, 2339).

22.2. Czystość czyni małżonków
mężnymi, odważnymi i hojnymi.



Czystość pozwala na wzajemną
integrację między małżonkami
(miłość jest wierna), na – pełną
czułości – integrację płciowości w
całkowitym oddaniu (miłość jest
delikatna) i na integrację – bez lęku –
między aspektem jednoczącym i 
prokreacyjnym płciowości (miłość jest
płodna).

22.3. Wstydliwość jest jakby młodszą
siostrą czystości. Podczas gdy
czystość gwarantuje integralność
oddania między małżonkami, 
wstydliwość gwarantuje pokarm
dla ich miłości: jest to specjalny
rodzaj czułości. Intymność jest
atmosferą, w której miłość
odpowiednio się rozwija, (bo miłość
wymaga wyłączności), zarówno
wstydliwość jak i skromność
zapewniają tę intymność (dystans), a
to umożliwia wyłączność konieczną
do całkowitego oddania. Istotą
wstydliwości nie jest nic innego, jak 
zachowanie intymności osobistej



jako czegoś dobrego, co powinno się
dać tylko temu, kto na to zasługuje.

„Czystość domaga się wstydliwości
(…). Wstydliwość chroni intymność
osoby. Polega ona na odmowie
odsłaniania tego, co powinno
pozostać zakryte. Wstydliwość jest
związana z czystością, świadczy o jej
delikatności” (KKK, 2521).

a) Warto na samym początku
sprecyzować, że intymność nie
sprowadza się wyłącznie do
aspektów cielesnych osoby, lecz
odnosi się również do innych
aspektów życia, takich jak uczucia,
wspomnienia, osobiste przemyślenia,
itd., stanowiące część opowieści,
która ma nadawać trwałość
związkowi danej pary. Dlatego
wstydliwość powinna chronić –
otaczając dyskrecją – również
wartości duchowe, które podzielają
współmałżonkowie.



b) Jak wyjaśnia Katechizm (nr 2522), 
„wstydliwość jest skromnością.
Wpływa na wybór ubioru. Zachowuje
milczenie lub dystans tam, gdzie
pojawia się niebezpieczeństwo
niezdrowej ciekawości”. Pod tym
względem kobieta powinna
szczególnie pamiętać o różnicach
między jej płciowością – płciowością 
rozproszoną – a płciowością
mężczyzny i wiedzieć, że przez
zwykłą kokieterię (pragnienie
zwrócenia na siebie uwagi
mężczyzny), może obudzić w nim
zmysłowość.

Dlatego kobieta – biorąc pod uwagę
wrażliwość mężczyzny – powinna
postępować w sposób konsekwentny:
powinna starać się zachować
elegancję, która pozwoli jej zarówno
być atrakcyjną (nikt nie ma
powołania do bycia odrażającym),
nie obrażając jednak spojrzenia
mężczyzn ani nie wywołując u
mężczyzny reakcji ciekawości.



c) Delikatna wstydliwość
praktykowana przez małżonków
wobec siebie sprawia też, że
obydwoje mogą utrzymać wysoki
poziom wrażliwości cielesnej.
Trzeba unikać przyzwyczajania się
do oglądania ciała i starać się, aby
współmałżonek zawsze pozostawał
dla nas w ramach pewnej tajemnicy
(ktoś, kogo nigdy nie odkrywam do
końca):

„Wstydliwość strzeże także
tajemnicy osób i ich miłości (…)”
(KKK, 2522).

23. «Nie-miłości»
sprzeciwiające się
delikatności

«Nie-miłości», które ranią
delikatność miłości, to wszystkie te
działania, które zakładają 
oddzielenie korzystania z
płciowości od całkowitego oddania,



a także te akty, które zagrażają
integracji tych dwu aspektów.

23.1. Wyliczając krótko, możemy
wskazać jako «nie-miłości»
następujące działania: prostytucja i
pornografia, homoseksualizm,
masturbacja, stosunki
przedmałżeńskie, brak wstydliwości i
przesadne okazywanie ludzkiej 
serdeczności. Omówimy krótko
niektóre z nich[30].

23.2. Prostytucja i pornografia są
nie tyle sposobem okazywania
miłości, co strasznym
wykorzystywaniem, najczęściej
kobiet: jest to handel płciowością.
Powiedzieliśmy już, że ciało wraz ze
sferą płciowości powinno służyć do
miłości, a miłość jest oddaniem
całkowitym, bezwarunkowym, to
znaczy nie ma ceny.

23.3. Homoseksualizm.
Zróżnicowanie płciowe – pod
pewnymi warunkami – uzdalnia do



miłości, to jest do pokonania różnic
i stworzenia jedności (w
komplementarności ciał). Oczywiste
jest, że w relacji płciowej między
osobami tej samej płci nie ma
koniecznego zróżnicowania i
komplementarności ciał i dlatego jest
ona przeciwna naturze. Poza tym,
jak również już zaznaczyliśmy,
relacja płciowa ma sens wewnątrz
małżeństwa, w odniesieniu do dzieci,
które mają przyjść i być
wychowywane w miłości: relacja
homoseksualna, co jest oczywiste,
sprzeciwia się płodności miłości.

23.4. Brak wstydliwości i
skromności poza domem zabija
intymność i wyłączność, jaką
powinni zachować dla siebie
małżonkowie, i bez których nie mogą
karmić swojej miłości. W domu brak
tych cech może wyrządzić ogromne
zło dzieciom i osłabić tajemnicę,
którą małżonkowie powinni
zachowywać między sobą. Logiczne



jest, że wymóg przyzwoitego
zachowania rozciąga się na
wszystkie osoby.

Brak skromności ze strony żony
(chodzącej po ulicy tak, jakby była 
wystawą sklepową) sprawia
cierpienie wielu mężom, którzy –
prawdziwie kochając – czują się
zazdrośni o swoje małżonki, gdy
widzą, że one sprzeniewierzają się
wyłączności, która należy się tylko
im.

Rzecz jasna, sypialnia małżonków
powinna być odpowiednio
oddzielona od innych pokoi a dzieci
od pewnego wieku nie powinny spać
w tym pokoju.

23.5. Stosunki przedmałżeńskie.
Jak trafnie napisano, stosunki
przedmałżeńskie to miłość w ślepej
uliczce. I rzeczywiście, ten rodzaj
relacji może wydawać się szczerym
przejawem miłości, ale naprawdę
stanowi poważną «nie-miłość» i



prowadzi narzeczonych do
oszukiwania samych siebie lub
wielkiegooszustwa, które może
wyrządzić znaczną krzywdę ich
przyszłemu małżeństwu.

Pokazuje to doświadczenie,
ponieważ – o dziwo – stosunki
seksualne są niestety
rozpowszechnione wśród osób nie
żyjących w małżeństwie, natomiast
zauważalne jest alarmujące
ograniczenie współżycia w
małżeństwie, a także brak
zrozumienia w tych sprawach
między małżonkami.

a) Stosunki przedmałżeńskie mają
miejsce w fałszywym kontekście: są
oddaniem ciała (to jest, własnego ja i
intymności), podczas gdy nie ma
mocnego zobowiązania do
całkowitego oddania, (mimo iż może
istnieć intencja zawarcia
małżeństwa). Szaleństwo ciała jest
prawdą, kiedy wyraża rzeczywistość



tego drugiego szaleństwa oddania się
na zawsze, niezależnie od tego, co by
się działo. Wówczas oba szaleństwa
są wielkie i szlachetne, ponieważ są
prawdziwe. Jeśli nie, szaleństwo
ciała jest kłamstwem. A kłamliwe i
fałszywe szaleństwo, poza tym, że
jest złe, jest szkodliwe i
niebezpieczne:

„Całkowity dar z ciała byłby
zakłamaniem, jeśliby nie był znakiem i
owocem pełnego oddania osobowego,
w którym obecna jest cała osoba,
również w swym wymiarze
doczesnym” (FC, 11).

b) Poza tym, stosunki
przedmałżeńskie niosą ze sobą
poważne ryzyko: mimo że mogą
wydawać się przejawem miłości i
oddania, kryją w sobie
niebezpieczeństwo przyzwyczajenia
się do postawy egoistycznej, w
której akceptuje się drugą osobą
jedynie pod warunkiem, ponieważ



stosunkom tym, jak się można
domyślić, towarzyszy systematyczne
stosowanie antykoncepcji [31].

Antykoncepcja jest natomiast wielką
«nie-miłością», ponieważ oznacza 
miłość zamkniętą, nieekspansywną,
radykalnie wykluczającą życie
(miłość kocha życie), a poza tym
zakłada akceptowanie drugiej osoby
nie całkowicie, lecz częściowo, to
znaczy warunkowo, że nie pojawi się
nowe życie.

c) Powiedzieliśmy już, że powinna
istnieć równowaga albo zgodność
pomiędzy intensywnością
okazywanej miłości ludzkiej a
konkretną sytuacją, którą się
przeżywa. Należy więc odłożyć
współżycie cielesne, jako
potwierdzenie całkowitego
oddania, do czasu, kiedy zostanie
to publicznie potwierdzone
podczas ceremonii ślubnej.



Oczywiście, dla utrzymania 
równowagi potrzebna jest siła woli i
panowanie nad ciałem. W sumie
konieczne staje się wychowywanie
ciała (wyrabianie nawyku), żeby
osoba miłowała w każdej chwili w
sposób adekwatny do sytuacji.
Trzeba nauczyć się wyrzeczenia!

d) Stosunki przedmałżeńskie mogą
doprowadzić do wzajemnej
nieznajomości między
małżonkami, ponieważ dzielą oni
(współprzeżywają) sytuację
nierealną. Pewnych rzeczy w życiu
nie należy koniecznie próbować,
ponieważ natura sama uczy jak to
robić; to, co owszem, jest potrzebne,
to spędzanie razem czasu na
robieniu różnych rzeczy, bo w takich
sytuacjach różnice pojawiają się z
całą wyrazistością.

e) Wszystko, co powiedzieliśmy,
stosuje się doskonale do przypadku 
„małżeństwa na próbę”: 



„mieszkamy razem i – jeśli się
będziemy rozumieli – potem
weźmiemy ślub”. Jest to oszukiwanie
się i kolejna nierealna sytuacja.
Najlepszą próbą dla małżeństwa jest
narzeczeństwo z właściwym dla
niego poziomem wyrzeczenia:

Najlepszym treningiem w
narzeczeństwie jest nauka
przeżywania wierności przez
powstrzymanie się od stosunków
seksualnych, zamiast
praktykowanie ich przed
zawarciem związku małżeńskiego.
To, co trzeba wypróbować, to
zaangażowanie a nie stosunek
seksualny, ponieważ małżeństwo
polega na całkowitym oddaniu, a nie
tylko na stosunkach seksualnych.

24. Delikatna miłość w
narzeczeństwie

Problemy, które nękają wiele par
małżeńskich, są obecne już



wcześniej. Okres narzeczeństwa jest
czasem na zakorzenienie dobrych
nawyków (pobożności, czystości,
oddania, itd.), na wyznaczanie
szlachetnych i wielkich celów i na
dokładne wyjaśnienie wszystkich
spraw: potem, po ślubie, zdobycie
tych nawyków może stać się trudne.

Do procesu wzajemnego jednoczenia,
o którym już mówiliśmy, należy 
odkrycie charakteru miłości
kobiecej i męskiej. Zarazem trzeba 
nauczyć się gospodarować
uczuciowością zależnie od
okoliczności (wraz z upływem czasu
okazywanie uczuć może osiągnąć
większą poufałość i intensywność) i
zdobyć umiejętność rezygnowania z
tego wszystkiego, co nie jest dla
mnie, dla nas, godziwe i z tego
wszystkiego, co – tu i teraz – nie jest
dla mnie, dla nas odpowiednie.

24.1. Narzeczeni powinni przeżywać
chwile intymności, ale intymności



dostosowanej do narzeczeństwa. Nie
są zatem dobre zamiany partnerów
na imprezach i w tańcu:, bowiem,
kiedy nie ma znaczenia zmiana
osoby, nie można mówić już o
miłości.

Dobrze jest też, żeby oboje stosowali
najbardziej podstawowe środki
roztropności (unikać przebywania
sam na sam w zamkniętych i
ciemnych miejscach, nie spędzać
samemu weekendu gdzieś w górach,
itd.). Prosta i praktyczna reguła, by
wiedzieć gdzie są granice
przyzwoitego okazywania sobie
przejawów czułości brzmi: zachować
się tak, jakby była obecna matka
narzeczonej.

24.2. Narzeczona powinna wywierać
urok właściwy kobiecie w celu 
kierowania swoim przyszłym
mężem, wystawiając go na próbę
(pobożność, zażyłość z Bogiem,



czystość, hojne pragnienie
posiadania dzieci, itd.).

Przyszła żona – bez dawania
wyjaśnień ani głoszenia kazań –
powinna również starać się
wychować do życia w czystości
swojego narzeczonego (czuwać nad
nią), uduchawiając jego miłość:
powinna uprzedzać to, co będzie
musiała robić przez całe życie.
Dobrze jest przyzwyczaić go – przez
systematyczny wysiłek – do
pobożności. Kobiety, które ustępują
na tym polu, płacą za to później w
małżeństwie (naprzykrzający się,
niedelikatni, zbyt zmysłowi i
wymagający w sprawach płciowości
mężowie, itd.).

Kobieta powinna zatem podjąć
wysiłek, by rozróżniać w sposób
roztropny uczuciowość od 
zmysłowości. Powinna pamiętać, że
drobny szczegół zmysłowości może
w chłopaku wprawić w ruch pewne



mechanizmy: jeśli zacznie, może być
mu trudno się zatrzymać.

24.3. Narzeczony może zacząć
czuwać nad swoją narzeczoną
starając się jej pomagać, dawać jej
poczucie bezpieczeństwa i chroniąc
ją. Tę rolę będzie musiał spełniać
przez całe życie małżeńskie. Częścią
tego zadania jest przyzwyczajenie się
do współpracy w wypełnianiu
obowiązków domowych. Należą do
nich także takie szczegóły jak
ścielenie po sobie łóżka, nakrywanie
do stołu, dbanie o porządek we
własnym pokoju, chodzenie na
zakupy, troska o własnych rodziców,
itd.

On powinien przyzwyczaić się do
używania „języka kobiet”: być w
stanie normalnie wyrażać się z
czułością, uczuciowością i
delikatnością, unikając tych rzeczy
(albo sposobów zachowania czy
mówienia), które mogą być przykre



(gwałtowne) dla kobiety, albo, które
odbierają jej poczucie
bezpieczeństwa.

Co do długości okresu
narzeczeństwa, nie ma tu jakichś
stałych reguł. Doświadczeni
duszpasterze sugerują jednak, by
okres narzeczeństwa nie był zbyt
długi. Pozwala to, między innymi,
uniknąć problemów związanych z
niezachowywaniem czystości.
Natomiast, nie należy pobierać się,
gdy brakuje podstawowych
warunków materialnych, by życie
rodzinne było możliwe. Nie należy tu
jednak popadać w przesadę.
Warunki podstawowe to nie warunki
luksusowe, ale takie, które pozwalają
na godne utrzymanie rodziny,
niekoniecznie zaś na dostatnie życie
pozbawione jakichkolwiek trosk
materialnych.

Słowem, narzeczeństwo powinno być
na tyle długie, by umożliwiało dobre



poznanie drugiego człowieka i na
tyle krótkie, by uniknąć wyżej
wymienionych problemów.

III. MIŁOŚĆ JEST PŁODNA

(umiłowanie życia i
odpowiedzialne rodzicielstwo)

25. Wprowadzenie: płodność
miłości

Wspomnieliśmy już, że sfera ludzkiej
płciowości zawiera podwójne
dobro: płodność (aspekt
prokreacyjny) i komunię małżonków
(aspekt jednoczący).

W drugiej części zajmowaliśmy się 
wymiarem jednocząco-miłosnym,
który powinien być obecny w
każdym współżyciu seksualnym.
Teraz zajmiemy się aspektem
prokreacyjnym: miłość jest płodna.



Zobaczymy, że tezę tę stawia
zarówno antropologia filozoficzna
jak i teologia (Miłość Boga jest z
konieczności płodna). Rozpoczniemy
od przedstawienia argumentów
filozoficznych, po czym dodamy do
nich kilka rozważań teologicznych,
które znacznie je wzbogacą.

26. Wymiar rodzicielski

Wymiar rodzicielski należy do istoty
każdej autentycznej miłości
oblubieńczej. Ze względu na swój
charakter, miłość jest otwarta (nie
może być zamknięta, egoistyczna),
jest ekspansywna dążąc do swojej
płodności w celu szerzenia swojego
szczęścia.

26.1. Klasycznie już w filozofii
wyraża się tę tezę mówiąc, że 
«bonum est diffusivum sui», to znaczy,
«dobro same z siebie
upowszechnia się »:



„Dobro jest wówczas, gdy się je
tworzy i dzieli z innymi: «do natury
dobra należy upowszechnianie
się» («bonum est difussivum sui»). Im
dobro jest bardziej wspólne, tym
jest też bardziej własne:moje-twoje-
nasze. Taka jest wewnętrzna logika
bytowania w dobru, bytowania w
prawdzie i miłości, do której
powołany jest człowiek. Zgodnie z tą
logiką jego bytowanie staje się
prawdziwie «bezinteresownym
darem»” (LR, 10).

26.2. Dobro, ze swej natury, dąży
do upowszechniania się. Jest to
nieuniknione, ponieważ dobro chce,
by je dzielono z innymi: dobro,
które nie chce się otworzyć, żeby
«dzielić się z innymi», nie jest już
dobrem, jest egoizmem.

Skoro miłość jest ze swej istoty
dążeniem do wychodzenia poza
samego siebie (to znaczy otwarciem
na kochaną osobę): to zjednoczenie



miłosne w małżeństwie powinno
również wyrażać wspomniane
dążenie do wychodzenia na
zewnątrz (rozszerzania się). Miłość
zamykająca się w sobie – uciekająca
od odpowiedzialności wobec innych
– nie byłaby już miłością.
Małżonkowie, którzy kochają się
naprawdę, nie mogą nie pragnąć
upowszechniania się
(przekazywania) swojej miłości i
swojego szczęśliwego życia,
zwłaszcza na osoby dzieci.

„Nie powinno się pojmować
intymności rodzinnej jako ciasnego
zamykania się w sobie, lecz jako
zdolność do przyjmowania ludzkiego i
chrześcijańskiego bogactwa
zawartego w życiu małżeńskim w celu
coraz większego dawania się innym”
(PSM, 38).

26.3. Dobro zaśpragnie się
otworzyć, ponieważ im bardziej jest
wspólne – im bardziej się je dzieli –



tym bardziej jest własne: jeśli inni
uczestniczą w moim dobru, wówczas
moje dobro poszerza się, powiększa
się.

Oto przykład: sukces dzieci jest
sukcesem rodziców; radość dzieci
jest również radością rodziców;
potomstwo dzieci przedłuża ród
rodziców, itd.

Miejmy też na uwadze, że nie
mówimy o rzeczach, tylko o osobach,
a osoba – i to stanowi różnicę – jest
największym dobrem, jakie istnieje.
Nie można znaleźć większego dobra
w całym wszechświecie niż osoba
ludzka, ponieważ każda osoba jest
obrazem Boga, jedynym i całkowicie
niepowtarzalnym.

„W swojej najgłębszej rzeczywistości
miłość jest istotowo darem, a miłość
małżeńska (…) nie wyczerpuje się
wśród nich dwojga [małżonków],
gdyż uzdalnia ich do największego
oddania, dzięki któremu stają się 



współpracownikami Boga,
udzielając daru życia nowej osobie
ludzkiej. W ten sposób małżonkowie,
oddając się sobie, wydają z siebie
nową rzeczywistość – dziecko, żywe
odbicie ich miłości” (FC, 14).

26.4. Dlatego miłość jest ze swej
istoty płodna: małżonkowie powinni
być zawsze potencjalnie otwarci na
nowe życie. Miłość nie może być
nigdy zamknięta, nigdy nie może być 
wykluczająca: w tym przypadku nie
byłaby już miłością.

„Dar z siebie, z fizycznego punktu
widzenia, ma sens radykalnie
twórczy. Dokonuje się nie tyle dla
zaspokojenia potrzeb, chociaż w
pewnym stopniu byłoby to godziwe, co
raczej dla osiągnięcia miłosnego
oddania, otwartego na przyszłość”.

a) Potencjalnie otwarci oznacza, że
jeśli tak doradzają okoliczności (z
poważnych motywów [32])
małżonkowie mogą powstrzymać



się od dobra płodności, jednak nigdy 
zwracać się przeciw temu dobru.
Czymś innym jest powstrzymanie się
od jakiegoś dobra, a czym innym –
całkiem różnym – jest działanie
przeciw temu dobru. Kierowanie się
przeciw jakiemuś dobru zawsze
będzie moralnie złe (trzeba czynić
dobro, a unikać zła), ale
powstrzymywanie się od jakiegoś
dobra – z przyczyn ważniejszych
bądź należących do wyższego
porządku – może być uczynkiem
zasługującym.

b) W każdym akcie małżeńskim
powinny więc być obecne
(zespolone) oba aspekty ludzkiej
płciowości jednoczący i prokreacyjny.
Wymiar prokreacyjny nie może być 
wykluczony bądź anulowany (w
sposób sztuczny):

„Dwa aspekty zjednoczenia
małżeńskiego: jednoczący oraz
prokreacyjny nie mogą być



rozdzielone w sposób sztuczny bez
naruszenia wewnętrznej prawdy
samego aktu” (LR, 12).

Nieco dalej zobaczymy, że tak zwane 
naturalne metody regulacji poczęć
stanowią jedyną istniejącą drogę do
powstrzymania się poczęcia
(czasowego lub ostatecznego) bez
naruszania płodności miłości
małżeńskiej.

27. Kilka rozważań
teologicznych

Na wstępie warto zaznaczyć, że Bóg –
po pierwsze – jest Ojcem. Pierwsza
Osoba Trójcy Przenajświętszej jest
Bogiem Ojcem i źródłem wszelkiego
ojcostwa, to znaczy, z Niego „bierze
początek wszelkie rodzicielstwo” (LR,
7).

Oczywiście nie chodzi tu o coś
przypadkowego: skoro miłość – z
definicji – jest płodna, Bóg nie może



być po prostu Bytem «samotnym»:
On musi być Komunią Osób.

27.1. I rzeczywiście, Katechizm
Kościoła Katolickiego mówi nam, że 
„Bóg jest jedyny, ale nie jakby
samotny”(nr 254): Boża jedność jest
trynitarna. Różnorodność Osób
wiąże się z następującymi aspektami:

Intelektualne Zrodzenie:
Ojciec odwiecznie zna Siebie
samego w sposób doskonały, a
Jego własny Obraz jest
nieskończenie doskonały, tak, iż
jest Synem Bożym, który w ten
sposób jest odwiecznie rodzony
przez Ojca;
Miłosne Tchnienie: Duch
Święty jest nieskończoną
Miłością, jaką żywią do siebie
Ojciec i Syn.

27.2. Skoro właśnie taki jest
charakter Bożej miłości, zrozumiałe
jest, że Bóg (dobrowolnie!) wyszedł
naprzeciw człowieka, aby go

• 

• 



zdobyć: dokonał dzieła stworzenia,
wcielił się (utożsamiając się z
człowiekiem, tego nikt nigdy nie
mógłby sobie wyobrazić), odkupił
nas itd. Bóg nie miał żadnej potrzeby
robienia tego, ale – a posteriori –
rozumiemy doskonale, że te
przejawy oddania Boga człowiekowi
pasują bardzo dobrze do Jego
nieskończonej Miłości.

27.3. Człowiek został stworzony na
obraz Boga i ustanowiony synem
Bożym. I tak świętość (nasze
przeznaczenie) polega na tym, by być
wiernym obrazem Chrystusa, Boga,
który stał się Człowiekiem. Jednakże
człowiek, jako dobry syn Boży,
powinien upodobnić się też do Ojca:
ojcostwo (wymiar rodzicielski) nie
jest w człowieku dodatkową opcją,
ale dojrzewanie tego ojcostwa jest
również warunkiem świętości.
Człowiek – każdy człowiek! – jest
wezwany do ojcostwa, aby stać się
obrazem Boga Ojca i okazać



gotowość do «płodności», którą
powinna posiadać każda prawdziwa
miłość. I tak miłość małżeńska
zakłada w sposób konieczny
poszukiwanie doskonałości przez
małżonków: ponieważ ta
doskonałość polega między innymi
na pragnieniu, aby druga osoba
rozwinęła – o ile to możliwe –
potencjalne ojcostwo bądź
macierzyństwo.

Dzieje się tak do tego stopnia, że
ojcostwo lub macierzyństwo
powinno być przeżywane –
oczywiście, w sensie duchowym –
również przez te osoby, które
znajdują się w innych sytuacjach, jak
np. małżeństwa nie mogące mieć
dzieci (mogą one wykorzystać swoją
większą dyspozycyjność i angażować
się w prace o charakterze
społecznym i apostolskim), albo
osoby, które podjęły charyzmat
celibatu bądź dziewictwa (sensem



tego charyzmatu jest właśnie dążenie
do płodności apostolskiej).

27.4. Rozwój ojcostwa w ramach
stanu małżeńskiego kieruje się ku 
utworzeniu rodziny. Kiedy człowiek
współżyje w rodzinie, może
dojrzewać w swoim wymiarze
społecznym:

„Boskie «My» jest przedwiecznym
prawzorem dla ludzkiego «my»
(LR, 6).

28. Dzieci

Dzieci są ucieleśnieniem
(uosobieniem) miłości rodziców, tak
jak Duch Święty jest Miłością między
Bogiem Ojcem i Bogiem Synem.
Miłość jest płodna, otwiera się na
owoce, którymi – wewnątrz
małżeństwa – są dzieci albo
przynajmniej sama hojność
polegająca na pragnieniu ich
posiadania. To tak, jakby komunia



małżonków znajdowała kontynuację
w osobach dzieci (por. LR, 8):

„«Komunia osób», która stoi u
początku rodziny jako miłość
małżeńska, dopełnia się poprzez
wychowanie i rozprzestrzenia się na
dzieci” (LR, 16).

28.1. Dla małżonków dzieci są jakby 
„zwieńczeniem ich wzajemnej
miłości” (LR, 9) i jej szczególnym 
«potwierdzeniem» (LR, 7).

28.2. A co najważniejsze, dzieci
umacniają przymierze małżonków,
ustanowione w przysiędze
małżeńskiej (por. LR, 7) i stanowią
dobry program (plany na
przyszłość:) dla życia danego
małżeństwa: „Komunikacja rodzi się
wokół wspólnych wartości i
wspomnień, działań i planów
podejmowanych razem (…).
Wspomnienia dają pewność w obliczu
przyszłości, a wspólne działania są
podstawą wzajemnego poznania i



wzajemnego ubogacania się. Wspólne
projekty ożywiają relację i sprawiają,
że ona wzrasta. Zaś posiadanie
dzieci jest z pewnością najbardziej
naturalnym sposobem na to, żeby
małżeństwo miało wspólne
projekty na przyszłość” [33].

Raz jeszcze potwierdza się teza o 
jedności życia: płodność
przypieczętowuje wierność miłości i
– bardzo prawdopodobnie – jest
przejawem miłości prawdziwie 
delikatnej («nie-miłości»
sprzeciwiające się delikatności w
miłości zazwyczaj pojawiają się
wtedy, kiedy systematycznie odrzuca
się płodność).

28.3. Zgodnie z tym, co
powiedzieliśmy wcześniej, dzieci
powiększają dobro wspólne
rodziny (por. LR, 11): dobro dzieci
jest dobrem podmiotu
wspólnotowego, jakim ma być każda
rodzina.



28.4. Z punktu widzenia teologii
możemy dodać, że Objawienie
naucza nas, iż przede wszystkim
przez rodzenie dzieci przekazuje się
obraz Boga (por.LR 8-9, 19-21): 
rodzimy dla Boga (por. LR, 22):

„Przekazując życie swoim dzieciom
mężczyzna i kobieta dają im w
dziedzictwie «obraz Boga», który
został udzielony pierwszemu
człowiekowi w momencie stworzenia”
(Jan Paweł II, Przemówienie na
audiencji generalnej, 9.IV.86).

28.5. Umiłowanie macierzyństwa.
Otwarcie na życie ma swój
szczególny wyraz we wrażliwości,
jaką powinien okazać mąż wobec
swojej żony, kiedy ta spodziewa się
dziecka:

„Dla «cywilizacji miłości» jest sprawą
zasadniczą, ażeby mężczyzna czuł
się obdarzony macierzyństwem
kobiety, swojej żony” (LR, 16).



a) Mąż powinien pokochać ten dar i
przeżywać go (uczynić go własnym)
poprzez swoją żonę. W
rzeczywistości kobieta pierwsza
zdaje sobie sprawę z tego, że stała się
matką i to poprzez jej świadectwo
mężczyzna uświadamia sobie, że jest
ojcem.

b) Mąż powinien zaangażować się,
jako małżonek i jako ojciec, w
macierzyństwo kobiety (por. LR, 16),
pamiętając, że ciąża jest właśnie 
„pierwszą fazą obdarzania
człowieczeństwem” na tym polega
ojcostwo/macierzyństwo
(rodzicielstwo).

Przeżywanie ciąży jest więc dla męża
praktycznym przeżyciem – jednym z
najważniejszych! – faktu, że
małżeństwo jest trwałą wspólnotą
życia i miłości. Okresy ciąży są
jedynym w swoim rodzaju i
niezapomnianym doświadczeniem w
życiu małżeńskim.



Mąż nie tylko musi sprzyjać
macierzyństwu (tak powinno być z
definicji), ale powinien chronić i
czcić ciążę żony, tym bardziej, że
środowisko i atmosfera (czasem
nawet jej rodzice) mogą być
przeciwne macierzyństwu. Delikatny
mąż będzie czuł się dumny i będzie
szczycił się swoją ciężarną żoną…

c) Kwestia wsparcia, jakie mąż
powinien dawać żonie w ogóle, a
szczególnie jej macierzyństwu, jest
tak ważna, że warto wskazać kilka
fragmentów nauczania Jana Pawła II
odnoszących się do tej sprawy:

„«Każdy, kto pożądliwie patrzy na
kobietę, już się w swoim sercu
dopuścił z nią cudzołóstwa» (Mt
5,28).Słowa te, skierowane wprost do
mężczyzny, ukazują podstawową
prawdę o jego odpowiedzialności
wobec kobiety: za jej godność, za jej
macierzyństwo, za jej powołanie (…).
Na gruncie tej odwiecznej «jedności



dwojga» godność ta zależy wprost od
samej kobiety jako odpowiedzialnego
za siebie podmiotu i równocześnie 
«zadana» jest mężczyźnie.
Konsekwentnie Chrystus odwołuje się
do odpowiedzialności mężczyzny (…).
Dlatego każdy mężczyzna musi
patrzeć w swoje wnętrze, czy ta,
która zadana mu jest jako siostra
w tym samym człowieczeństwie, jako
oblubienica, nie staje się w jego sercu
przedmiotem cudzołóstwa; czy ta,
która jest na różne sposoby
współpodmiotem jego bytowania w
świecie, nie staje się dla niego
«przedmiotem»: przedmiotem użycia,
przedmiotem wyzysku” (MD, 14).

„Mówiąc o pracy w odniesieniu do
rodziny, trzeba podkreślić ważność i
ciężar pracy kobiet wewnątrz rodziny.
Praca ta powinna być gruntownie
dowartościowana. Trud każdej
kobiety związany z wydaniem na
świat dziecka, z jego pielęgnowaniem,
karmieniem, wychowywaniem,



zwłaszcza w pierwszych latach, jest
tak wielki, że nie może mu dorównać
żadna praca zawodowa” (LR, 17).

d) Częstokroć niepokojącą sprawą –
w mniemaniu wielu par – staje się
fakt, że praca kobiety poza domem,
(jeśli ona tego pragnie lub, gdy
potrzebuje tego rodzina) może być
trudna do pogodzenia (a nawet nie
do pogodzenia) z zajmowaniem się
domem i prowadzeniem go, (które,
logicznie rzecz biorąc, powinny być
taką samą pracą zawodową jak
każda inna).

W rzeczywistości musimy podjąć
jako ważne wyzwanie to, by kobieta
(ogólnie rzecz biorąc) była w sposób
znaczący obecna w świecie pracy
poza domem i nie zaniedbywała przy
tym swego macierzyństwa. Istotne
jest, żeby społeczeństwo cieszyło się
większą obecnością kobiet, ale nie
kosztem tego, że ta obecność
przestanie być kobieca, ponieważ



będzie odbywać się ze szkodą dla
macierzyństwa.

Kwestia ta dotyczy zarówno żony
(lub narzeczonej), jak i męża (lub
narzeczonego). Z trudem da się to
wszystko pogodzić, jeśli on nie
podejmuje tego wyzwania albo, gdy
pierwszorzędnym celem obydwojga
jest odniesienie sukcesu w ramach
własnej kariery zawodowej. Jeśli
można zastanowić się nad tym
odpowiednio wcześnie (bez
improwizacji), dobrze jest
zaplanować cele zawodowe każdego
ze współmałżonków w zależności od
tego, czy kobieta będzie czy nie
będzie pracować poza domem, od
etapu, na jakim znajduje się
małżeństwo, itd. Mając przed sobą
czas, kierując się odpowiednią
hierarchią wartości i przy
współpracy obydwojga można
znaleźć wyjście z sytuacji, które a
priori mogłyby się wydawać nie do
pogodzenia.



28.6. Wychowanie dzieci jest 
rodzeniem w sensie duchowym (por. 
LR, 16) i bez wątpienia najcięższą i
najtrudniejszą stroną dawania życia
dzieciom. To wychowanie jest
bowiem obowiązkiem, a zarazem
podstawowym prawem rodziców:

„Prawo-obowiązek rodziców do
wychowywania jest czymś istotnym i
jako taki związany jest z samym
przekazywaniem życia ludzkiego; jest
on pierwotny i mający
pierwszeństwo w stosunku do zadań
wychowawczych innych osób, z racji
wyjątkowości stosunku miłości
łączącej rodziców i dzieci; wyklucza
zastępstwo i jest niezbywalny,
dlatego nie może być całkowicie
przekazany innym ani przez innych
zawłaszczony” (FC, 36).

Doskonałość duszy ludzkiej i
ubogacenie, do którego jest
przeznaczona, wymagają długiego
procesu wychowawczego oraz 



atmosfery miłości: tę właśnie
atmosferę powinno gwarantować
oddanie małżeńskie i jedność
rodziny.

a) Wychowanie powinno być 
obdarzaniem człowieczeństwem–
obdarzaniem dwustronnym. Rodzice
obdarzają swym dojrzałym
człowieczeństwem nowo narodzonego
człowieka, a ten z kolei obdarza ich
całą nowością i świeżością
człowieczeństwa, które z sobą
przynosi na świat” (LR, 16).

b) „Rodzina jest tym pierwszym
środowiskiem ludzkim, w którym
kształtuje się ów «człowiek
wewnętrzny» (LR, 23) właśnie
dlatego, że wspólnota rodzinna „jest
szkołą najbogatszego humanizmu”
(KDK 52). Co więcej, „wychowanie
dzieci rozpoczyna się przed ich
narodzeniem w atmosferze, w jakim
to nowe życie, które ma się narodzić,
jest oczekiwane i przyjmowane” (PSM,



23). Stąd tak wielkie znaczenie ma to,
żeby rodzice przeżywali całkowite i
szczere oddanie samych siebie
poprzez «wierną» (niezniszczalną) i
«delikatną» (pełną ludzkiej czułości)
miłość: domaga się tego właśnie
«płodność» miłości:

„Rodzice w zadaniu wychowania
dzieci są oświeceni przez dwie
fundamentalne prawdy: po pierwsze,
że człowiek jest powołany do życia w 
prawdzie i miłości; po drugie, że
każdy urzeczywistnia siebie przez 
bezinteresowny dar z siebie
samego” (LP, 37).

c) Skoro powołanie człowieka jest
powołaniem do miłości, to przede
wszystkim jest powołaniem do 
miłowania Boga: w tym celu – przez
wychowanie religijne – rodzina
(będąca «kościołem domowym»)
staje się praktycznie niezastąpiona
(por. LR, 16).



d) Bardzo ważnym aspektem
wychowania dzieci jest ten, który
dotyczy płciowości. Ze względu na
delikatność tej materii oraz na
łatwość, z jaką środki masowego
przekazu – a czasami – same szkoły
traktują ten aspekt życia ludzkiego,
tym pilniejsze staje się wzięcie
odpowiedzialności za to zadanie
formacyjne przez samych rodziców.

Ostatnio Magisterium Kościoła – za
pośrednictwem Papieskiej Rady ds.
Rodziny – przedstawiło wartościowe
wskazówki w tej sprawie, zebrane w
dokumencie pt. Ludzka płciowość:
prawda i znaczenie. Wskazania dla
wychowania w rodzinie (LP).

Ten ważny dokument przedstawia
najbardziej podstawowe zasady oraz
sporą liczbę praktycznych
wskazówek, które należy brać pod
uwagę w wychowaniu płciowości
skierowanym do dzieci. Oto krótki
wykaz podstawowych zasad:



1) Każde dziecko jest osobą jedyną i
niepowtarzalną i powinno otrzymać
indywidualną formację (por. LP,
65-67).

2) Wszystkie przekazywane młodym
wyjaśnienia zawsze powinny
posiadać wymiar moralny (por. LP,
68-69).

3) Wychowanie do czystości i
stosowne informacje na temat
ludzkiej płciowości powinny być
udzielane w szerszym kontekście
wychowania do miłości (por. LP,
70-75).

4) Rodzice powinni przekazywać te
informacje z najwyższą
delikatnością, ale w sposób jasny i
we właściwym czasie (por. LP 75-76).

Dokument ten daje również
wskazówki odnośnie konkretnych
treści, których należy uczyć we
każdym etapie pierwszych lat życia:



a) lata niewinności (por. LP, 78-86);

b) okres dojrzewania (por. LP, 87-97);

c) młodość (por. LP, 98-108) i w
końcu:

d) w kierunku dojrzałości (por. LP,
109-111).

29. «Nie-miłości», które
sprzeciwiają się płodności
miłości

Wszelkie rozdzielenie – rozłączenie –
aspektów jednoczącego (czułości
miłości) i prokreacyjnego (płodności
miłości), właściwych dla oddania
płciowego stanowi «nie-miłość»
sprzeciwiającą się powołaniu, do
którego przeznaczony jest człowiek.

Dlatego istnieją dwa rodzaje
sprzeciwiania się płodności miłości:

a) odrzucenie prokreacji – mimo, że
dąży się do zjednoczenia małżonków



(antykoncepcja) i b)brak komunii
małżonków – mimo, że dąży się do
poczęcia (zapłodnienie in vitro i
sztuczne zapłodnienie).

Oczywiście istnieją też inne smutne
sposoby, przez które nie tylko 
sprzeciwia się płodności miłości, ale
nią gardzi: raniąc i zabijając ciało,
a są nimi sterylizacja i aborcja
(dokonana jako środek przerwania
ciąży). Te smutne praktyki prawie
nie zasługują na to, by o nich coś
więcej mówić.

29.1. Sterylizacja jest pozbyciem się
największego daru, jaki Bóg
powierzył ludzkości (po dobrach
nadprzyrodzonych): możliwości
macierzyństwa/ojcostwa, które tak
bardzo upodabniają nas do Boga.

29.2. Aborcja jest nie-porządkiem,
który “domaga się sprawiedliwości
Bożej” i należy do rodziny 
“grzechów wołających o pomstę do
nieba”, ponieważ “życie, zwłaszcza



zaś życie ludzkie, należy wyłącznie do
Boga: dlatego ten, kto podnosi rękę na
życie człowieka, podnosi niejako rękę 
na samego Boga” (EV 9, 18). Nie
chcemy nic więcej o tym mówić.
Skupimy się na pozostałych dwóch
«nie-miłościach».

29.3. Antykoncepcja polega na 
sztucznym uniemożliwieniu i 
odrzuceniu potencjalnej płodności
jako naturalnej konsekwencji
współżycia seksualnego. Prowadzi do
banalizacji współżycia, czyli do
używania ciała dającego
przyjemność, częstokroć bez
uprzedniego procesu miłosnego
zdobywania, bez odpowiedzialności
(bezpieczny seks!), tak jakby chodziło
o pierwszy lepszy towar, którego
konsumpcja możliwa jest w dowolnej
chwili.

W sposób oczywisty antykoncepcja
poważnie sprzeciwia się
charakterowi miłości. W tym



przypadku współżycie seksualne nie
stanowi już bardzo szczególnego
doświadczenia oddania
oblubieńczego, lecz zwykły i –
prawdopodobnie – rutynowy akt
wspólnej konsumpcji, na który w tym
momencie mam ochotę.

„Kościół zawsze nauczał, że
antykoncepcja jest działaniem
wewnętrznie złym; chodzi o akty
małżeńskie ubezpłodnione w wyniku
świadomego zamiaru. To nauczanie
należy uważać za ostateczne i nie
podlegające zmianie” [34]. Poniżej
przedstawimy powody, dla których
antykoncepcja jest poważnym 
brakiem miłości:

1) Miłość jest wychodzeniem poza
siebie samego dla stworzenia
miłosnej jedności z osobą kochaną.
Skoro więc miłość jest wychodzeniem,
należy przypuszczać, że miłosna
jedność, którą tworzą małżonkowie,
również powinna chcieć wyjść, to jest



pozostawać otwarta na życie (miłość
jako dobro jest ekspansywna).

Antykoncepcja jest przerwaniem
tego wychodzenia na zewnątrz, jest
egoistycznym zamykaniem się, które
nie bierze pod uwagę naturalnych
konsekwencji współżycia
seksualnego. Jest przeciwna
rozszerzaniu się dobra i nie może
być nazwana przejawem miłości.

2) Powiedzieliśmy już, że miłość jest
pełnym utożsamieniem się z osobą
kochaną. Jeśli współżycie jest
uwarunkowane czymś sztucznym,
co zabija, ogranicza lub uniemożliwia
naturalne procesy macierzyństwa i
ojcostwa nie możemy powiedzieć, że
ten akt jest całkowitym oddaniem: 
nie ma pełnego utożsamienia, jest
tylko jego modyfikacją. Co więcej,
kiedy zabijamy macierzyństwo, nie
może się dokonać żadne
utożsamienie. Antykoncepcja
zamiast utożsamieniem, jest 



odrzuceniem. Pomimo, że fizycznie
dokonuje się jedność ciał, nie ma 
jedności osób.

Jeśli mąż (żona) nie utożsamia się z
mechanizmami i biologiczno-
naturalnymi procesami
macierzyństwa (ojcostwa) swego
współmałżonka, lecz w sposób
sztuczny je ogranicza bądź eliminuje,
nie można mówić, że ten mąż (żona)
okazuje miłość – całkowite oddanie –
w relacji płciowej. Tym, co okazuje –
mimo, że robi to nieświadomie – jest
egoizm, ponieważ akceptuje tylko
częściowo swoją żonę (męża).
Znaczy to, że współmałżonek
akceptuje drugą osobą o tyle, o ile
dostarcza mu przyjemności oraz –
być może – pewnego zjednoczenia,
(które nie jest rzeczywiste). Jednakże,
jak już powiedzieliśmy, w sprawach
miłości stawką jest wszystko albo
nic:



“Logika całkowitego daru z siebie dla
drugiego człowieka otwiera ich
potencjalnie na rodzicielstwo (…).
Trzeba jednak, ażeby została
zabezpieczona wewnętrzna prawda
tego daru. «Wewnętrzna» to nie
znaczy tylko «subiektywna».
«Wewnętrzna» – to znaczy
odpowiadająca obiektywnej prawdzie
tego i tej, która przekazuje dar. 
Osoba nie może być nigdy
środkiem do celu, środkiem «użycia»
– musi być sama celem działań.
Tylko wtedy działanie odpowiada jej
prawdziwej godności” (LR, 12).

3) Pamiętajmy też, że sztuczne
środki – niszczące, ograniczające
bądź uniemożliwiające naturalny
cykl płodności – często powodują 
urazy fizyczne albo wewnętrzne
zmiany u osoby, która je stosuje. Te
sztuczne środki zadają gwałt
biologicznej naturze człowieka, a 
pogwałcenie to (zmienianie
naturalnego biegu rzeczy) jest nie do



pogodzenia z całkowitym szacunkiem
należnym sposobowi bycia osoby
miłowanej (bez «całkowitego
szacunku» nie ma utożsamienia, nie
ma miłości).

Żeby zniszczyć albo sztucznie 
ograniczyć trzeba dokonać pewnej
gwałtownej interwencji, (mimo, że
nie jest to zauważalne od razu);
chodzi tu o interwencję wywołującą
uraz (pigułki antykoncepcyjne –
prawie zawsze – mają skutki
aborcyjne; wkładki domaciczne
wywołują również skutki aborcyjne i
są przyczyną wielu urazów
prowadzących do bezpłodności, itd.) 
[35]. Tym bardziej dzieje się tak w
przypadku interwencji mających na
celu sterylizację osoby.

4)«Antykoncepcja» nie szanuje
ogólnych cech miłości. Miłość to
oddanie się bez stawiania
warunków; miłość to spójność w
oddaniu; miłość to cena



konsekwencji oddania i
zaakceptowanie wszystkich
konsekwencji aż do końca.
Antykoncepcja nie spełnia żadnej z
tych cech, ponieważ stawia warunki,
jest niespójna z jednym z celów
płciowości (jest odrzuceniem
płodności), nie akceptuje
konsekwencji (szuka się tu miłości
bez odpowiedzialności!), nie chce
się też płacić ani brać
odpowiedzialności aż do końca.

5) Jeśli obydwoje się na to zgadzają.
Moralna dyskwalifikacja
antykoncepcji nie zmienia się w
przypadku, gdy obydwoje,
mężczyzna i kobieta, zgadzają się
nią. W tej sytuacji również nie
następuje pełne utożsamienie,
ponieważ nadal gwałci się
mechanizmy dające początek życiu.
Chodzi tu po prostu o wspólną
instrumentalizację osób i aktu.



Prowadzenie samochodu ze zbyt
dużą prędkością i niepotrzebne
narażanie się w ten sposób na
niebezpieczeństwo jest uczynkiem
moralnie złym (jest pogwałceniem
piątego przykazania). Jeśli
pasażerowie (jeden lub więcej)
chętnie podzielają taką
lekkomyślność z kierowcą (nie byłby
to pierwszy raz!), to samo
prowadzenie samochodu (z
nadmierną prędkością) nadal
stanowi uczynek moralnie zły (a
nawet gorszy). Nic się nie zmienia.

6) Społeczne zło antykoncepcji. W
wielu przypadkach dana para nie
dostrzega powagi antykoncepcji: być
może mają już jakieś dzieci (i dlatego
nie sprzeciwiają się całkowicie
poczęciu), kochają się szczerze i
pragną być sobie wierni, itd. Być
może – z poważnych powodów i
obiektywnych przyczyn – pragną
jedynie odsunąć w czasie narodziny
dzieci. W tym przypadku



dopuszczalne jest powstrzymanie
się od posiadania dzieci, ale nie
działanie przeciwko płodności. 
Działanie przeciwko oznacza egoizm,
który w tej sytuacji jest jakby ukryty.

W sumie zawsze mamy do czynienia
z egoizmem (zadaje się gwałt
biologicznej naturze człowieka). Ten
egoizm zaś spowodował – na
poziomie społeczeństwa w ogóle –
jeszcze poważniejsze rodzaje
egoizmu: wraz z antykoncepcją
rozszerzyła się praktyka aborcji:

„W istocie, kultura proaborcyjna
jest najbardziej
rozpowszechniona właśnie w
środowiskach, które odrzucają
nauczanie Kościoła o
antykoncepcji (…). Mimo (…)
odmiennej natury i ciężaru moralnego
pozostają one bardzo często w
ścisłym związku, niczym owoce jednej
rośliny (…). W bardzo wielu
przypadkach korzenie tych praktyk



tkwią w hedonistycznej i
nieodpowiedzialnej postawie wobec
życia płciowego i oparte są na
egoistycznej koncepcji wolności, która
widzi w prokreacji przeszkodę dla
pełnego rozwoju osobowości
człowieka” (EV, 13).

7)Materialne i bierne
współdziałanie w «nie-miłości»,
jaką jest antykoncepcja. Czasami
tylko jedno ze współmałżonków
pragnie stosowania antykoncepcji,
przy sprzeciwie drugiego. Często też
ta osoba, która tego nie chce
(zazwyczaj kobieta) jest zmuszona
ustąpić, w celu uniknięcia gorszego
zła (porzucenia przez drugą osobę,
niebezpieczeństwa niewierności,
gróźb, niezgody i silnych napięć
między małżonkami, itd.). Są to
sytuacje bardzo nieprzyjemne dla
strony niewinnej.

Mimo, że każdy przypadek jest inny i
należy – przede wszystkim – prosić o



radę w osobistym kierownictwie
duchowym, możemy przypomnieć
kilka podstawowych ogólnych
wskazań moralnych, które pomogą
stawić czoła tym bolesnym
sytuacjom.

1. Strona niewinna w niektórych
przypadkach, które zaraz
skonkretyzujemy, i z przyczyn
proporcjonalnie poważnych może
dopuścić materialne i
biernewspółdziałanie w «nie-
miłości» współmałżonka. Oznacza to,
że osoba niewinna znosi grzech
drugiej osoby dla uniknięcia
większego zła. Współdziałanie
formalne (to znaczy współdziałanie
poprzez wewnętrzne lub zewnętrzne
zaaprobowanie «nie-miłości») jest
natomiast zawsze niedopuszczalne.

2. Współdziałanie materialne
oznacza, że niewinny
współmałżonek nie aprobuje
zewnętrznie, ani nie zgadza się



wewnętrznie na cudzy grzech, (co
nie wyklucza, że może odczuwać
naturalną przyjemność związaną z
aktem płciowym). Niewinny
współmałżonek powinien zawsze
okazywać – w sposób odpowiedni i
rozsądny – swój brak zgody na te
akty zamknięte dla poczęcia.

3. Bierność współdziałania oznacza,
że niewinny współmałżonek nie
może być przyczyną działania
zniekształcającego akt płciowy (np.
przez skarżenie się na trudności,
jakie przyniosłyby ze sobą nowe
narodziny).

4. Najczęstsze przypadki
dopuszczalności tego rodzaju
współdziałania to udział kobiety w
stosunkach, w których mąż stosuje
prezerwatywę i w stosunku
przerywanym («coitus interruptus»);
a także udział w stosunkach, kiedy
jedno ze współmałżonków poddało



się ostatecznej bądź czasowej
sterylizacji.

5. Nie jest godziwe współdziałanie
w przypadku stosunku płciowego
przeciwnego naturze (oralnego lub
analnego), ani w przypadku
stosowania pigułek
antykoncepcyjnych o działaniu
aborcyjnym, (chociaż chodziłoby
tylko o efekty uboczne), ani wkładek
domacicznych, (które również
wywołują skutki aborcyjne).

6. Sprawą podstawową i najbardziej
godną polecenia jest to, by przyszli
małżonkowie wyjaśnili te sprawy 
przed ślubem.

29.4. Zapłodnienie in vitro i
sztuczne zapłodnienie są próbą 
dokonania zapłodnienia w
laboratorium i/lub na marginesie
zjednoczenia cielesnego. Dlatego w
tych technikach całkowicie
nieobecne jest jedno z dóbr
płciowości: aspekt jednoczący



rodziców. Podstawowe kryterium
jest następujące:

“Akt płciowy może być
«wspomagany» i wspierany –
odpowiednimi technikami – tak, aby
przyniósł oczekiwany skutek, ale akt
płciowy nie może być nigdy
«zastąpiony» techniką”.

Poniżej wskażemy powody, dla
których te techniki – pomimo
pozornych dobrych intencji –
sprzeciwiają się całkowicie płodnej
miłości:

1. Po pierwsze trzeba pamiętać, że
ludzka godność wymaga, żeby dzieci
były uosobieniem miłości rodziców,
a nie zwykłym owocem bądź
osiągnięciem techniki. Dzieci
powinny przychodzić na świat w
konsekwencji naturalnego aktu
miłości i całkowitego oddania
rodziców. W tym sensie, jak mówił
kard. Ratzinger, trzeba powtórzyć
wyraźnie, że “jedyną «kołyską»



godną przyjąć początek ludzkiego
życia jest łono matki”. „Dziecko ma
prawo do tego, by zostać poczętym,
by być noszonym w łonie,
narodzonym i wychowanym w
małżeństwie” [36].

2. Po drugie, dzieci nie należą się
rodzicom, ale są darem Bożym.
„Dziecko nie jest jakąś rzeczą, która
należałaby się małżonkom i nie może
być uważane za przedmiot
posiadania” [37]. Małżeństwo nie
daje prawa do posiadania dzieci, ale
do odbywania stosunków płciowych,
to jest do podejmowania działań w
celu poczęcia dziecka.

3. Poza tym, po trzecie, zapłodnienie
in vitro oznacza również
(znowu!)nieproporcjonalne
pogwałcenie mechanizmów
biologicznych kobiety, (którą
poddaje się licznym zabiegom
“medycznym” i badaniom, itd., m.in.
«zwiększonej owulacji»). Zawsze



płaci za to kobieta, i to płaci ona
sama (por. MD, 14): ileż z nich
doznało urazów z powodu wkładek
domacicznych, a potem zostało
zmuszonych do skorzystania z
kolejnego “dobrodziejstwa” biologii,
jakim jest zapłodnienie in vitro.

4. Jakby tego było mało, trzeba dodać
jako czwarty punkt, że zapłodnienie 
in vitro jest bezpośrednio
związane z aborcją, która działa
jako metoda regulacji w przypadkach
niepowodzeń, (których jest wiele).
Technika zapłodnienia in vitro
zapewnia, że jeśli dojdzie do
powstania produktu, to będzie on
dobrej jakości: po drodze, jeśli będzie
trzeba, dokona się aborcji, ale nigdy
nie oddaje się produktu wadliwego. 
Nadliczbowe embriony poza tym, że
(często) narażone są na
niebezpieczeństwo, na które
wskazujemy w pkt 5., po zamrożeniu
najczęściej zostaną zniszczone.



5. W końcu – i jest to jedna z
najbardziej godnych pożałowania
kwestii – zapłodnienie in vitro – bez
wiedzy wielu małżeństw – dostarcza
obfitego materiału biologicznego
(to znaczy embrionów ludzkich),
który służy jako materia prima do 
badań medycznych.

30. Odpowiedzialne
rodzicielstwo i regulacja
poczęć

Odpowiedzialność w rodzicielstwie
oznacza utrzymywanie rozsądnej
równowagi między hojnością w
płodności i możliwością wychowania
i utrzymania dzieci, które przyszły
na świat – albo, co do których ma się
nadzieję, że przyjdą – to znaczy: być
hojnym i mieć wszystkie dzieci, które
się jest w stanie odpowiednio
utrzymać i wychować.

30.1. Decyzja – podjęta z hojnością – 
o liczbie dzieci, które dane



małżeństwo chce mieć należy
wyłącznie do samych małżonków, po
zasięgnięciu odpowiedniej rady
szczególnie od doświadczonego
spowiednika. Jest to ważna decyzja
zawierająca wartość moralną, z
której zdadzą rachunek wobec Pana
Boga. Wymaga ona dobrze
ukształtowanego prawego sumienia
(tylko w ten sposób można być
wiernym woli Bożej):

“Małżonkowie wiedzą, że w
spełnianiu obowiązku, jakim jest
przekazywanie życia i wychowywanie
(…), są współpracownikami miłości
Boga-Stwórcy i jakby jej
wyrazicielami. Przeto mają wypełniać
zadanie swoje w poczuciu ludzkiej i
chrześcijańskiej odpowiedzialności
oraz z szacunkiem pełnym uległości
wobec Boga; zgodną radą i wspólnym
wysiłkiem wyrobią sobie słuszny
pogląd w tej sprawie, uwzględniając
zarówno swoje własne dobro, jak i
dobro dzieci czy to już urodzonych,



czy przewidywanych i rozeznając też
warunki czasu oraz sytuacji życiowej
tak materialnej, jak i duchowej; a w
końcu łącząc się z dobrem wspólnoty
rodzinnej, społeczeństwa i samego
Kościoła” (KDK, 50).

30.2. Skoro małżeństwo i miłość
małżeńska z natury swej skierowane
są ku płodzeniu i wychowywaniu
potomstwa, to dzieci są
najcenniejszym darem małżeństwa i
rodzicom przynoszą najwięcej dobra.
Dzieci są, zatem błogosławieństwem. 
“Pismo Święte oraz tradycyjna
praktyka Kościoła widzą w rodzicach
wielodzietnych znak Bożego
błogosławieństwa i wielkoduszność
rodziców” [38].

Nie można ukryć natomiast, że w
naszych czasach występuje jakaś
mentalność przeciwko życiu (anti-
life). Niektórzy, „zniewoleni
mentalnością konsumpcyjną i
pochłonięci całkowicie staranie o



ciągłe zwiększanie dóbr materialnych,
dochodzą w końcu do tego, że już nie
rozumieją duchowego bogactwa
nowego życia ludzkiego i odrzucają
je” [39]. „W wielu regionach i
paradoksalnie w krajach najwyższego
dobrobytu, wydanie dzieci na świat
stało się wyborem poczynionym z
wielkim zakłopotaniem; znacznie
dalekim od owej roztropności, która
jest obowiązkowo wymagana dla
prokreacji odpowiedzialnej” [40].

Kościół uczy nas, że prawdziwie
odpowiedzialne rodzicielstwo – jak
każdy inny akt cnotliwy – ma być
hojnym. „W żaden sposób
odpowiedzialne rodzicielstwo nie
może być rozumiane jednostronnie
jako ograniczanie, a tym mniej jako
odrzucanie potomstwa;
odpowiedzialne rodzicielstwo
oznacza także gotowość do przejęcia
potomstwa bardziej licznego” [41].
Znak tej hojności to przyjmowanie –
w poczuciu odpowiedzialności,



któremu nigdy nie jest obca spokojna
ufność – dzieci, które Pan zechce
rodzicom dać, świadomi, że gdy Pan
daje dziecko, daje na dziecko. Niech
małżonkowie pamiętają, że 
“mniejszym złem jest niemożność
zapewnienia własnym dzieciom
pewnych wygód życiowych i dóbr
materialnych, niż pozbawienie ich
braci i sióstr, którzy mogliby dopomóc
w rozwoju ich człowieczeństwa i
wieść piękne życie w każdej jego fazie
i w jego różnorodności” [42].

Kościół zawsze pochwalał rodziny
wielodzietne, w których łatwiej
można nauczyć dzieci społeczności,
prostego stylu życia i wielu cnót
(umiarkowania, hojności, zdolności
dzielenia się, itd.), a w których
tradycyjnie rosną liczne powołania.
„Spośród małżonków, co w ten sposób
czynią zadość powierzonemu im
przez Boga zadaniu, szczególnie
trzeba wspomnieć o tych, którzy
wedle roztropnego wspólnego



zamysłu podejmują się wielkodusznie
wychować należycie także liczniejsze
potomstwo” [43].

30.3. Połączenie tych dwóch
elementów – hojności i możliwości
zapewnienia odpowiedniej opieki
nad dziećmi – może wymagać (z
proporcjonalnie poważnych,
słusznych przyczyn) rozłożenia w
czasie narodzin niektórych dzieci: 
działanie przeciwko narodzinom
nigdy nie jest godziwe, jednakże
czasami roztropność wymaga 
powstrzymania się od dobra
płodności. W ten sposób tak samo
zasługujący może być fakt starania
się o poczęcie jeszcze jednego
dziecka, jak i (tymczasowa lub
ostateczna) decyzja powstrzymania
się od posiadania go, ponieważ
okoliczności (poważne lub trudne)
nie pozwalają na jego właściwe
utrzymanie ani na odpowiednie
wychowanie.



”Z uzasadnionych powodów
małżonkowie mogą chcieć odsunąć w
czasie przyjście na świat swoich
dzieci. Powinni więc troszczyć się, by
ich pragnienie nie wypływało z
egoizmu, lecz było zgodne ze słuszną
wielkodusznością odpowiedzialnego
rodzicielstwa” [44].

30.4. W każdym razie pojęcie 
odpowiedzialnego rodzicielstwa
związane jest z umiłowaniem życia.
To dlatego podkreślamy pojęcie 
wyrzeczenia: chodzi tu o pragnienie
(posiadania większej liczby dzieci), z
którego trzeba zrezygnować,
ponieważ nie jest możliwe do
zrealizowania, ze względu na jakąś
(jakieś) poważną przyczynę (-y).

Kryterium tego wyrzeczenia nigdy
nie może być wygodnictwo,
ponieważ zakłada się całkowite
oddanie, które – z definicji – powinno
być częścią każdej prawdziwej
miłości. Oznacza to, że 



odpowiedzialne rodzicielstwo
powinno mieć miejsce zawsze w
atmosferze miłości i otwarcia na
życie, które chronią seksualność od 
denaturalizacji.

30.5. Praktyka odpowiedzialnego
rodzicielstwa zakłada wysiłek
małżonków w celu wyrobienia sobie
pewnej idei – w obecności Bożej, z
prawym sumieniem i z hojnością – o
rodzinie, którą mogą rozwinąć. To
znaczy, że małżonkowie powinni
mieć pewien projekt rodziny, ale 
projekt zawsze otwarty na wolę Bożą
i na kolejne zmiany w zależności od
okoliczności i okresu, który
przeżywają.

30.6. Uwzględnianie rytmu
naturalnego (tzw. metody
naturalne). Ponieważ dobro aktu
płciowego jest podwójne, to, jeśli
małżonkowie są zmuszeni do
(tymczasowego bądź ostatecznego) 
powstrzymania się od dobra



płodności, mogą – normalnie będzie
to wskazane! – korzystać dalej z
dobra komunii osób osiąganej
poprzez zjednoczenie ciał.

Chodzi o regulację poczęć bez
działania przeciwko poczęciu, to
jest, bez obrażania płodności miłości.
A konkretnie chodzi o regulowanie
poczęć przy jednoczesnym
pozostawaniu – zawsze i w każdej
chwili aktu płciowego – otwartymi
na życie. Przypominamy, że czymś
innym jest powstrzymywanie się od
pewnego dobra, co może być
godziwe – a czymś zupełnie innym
jest działanie przeciwko pewnemu
dobru, co nigdy nie jest godziwe.

1. Przede wszystkim wypada jednak
powiedzieć, co rozumiemy dokładnie
przez określenie metody naturalne.
WHO (Światowa Organizacja
Zdrowia) zdefiniowała pojęcie 
naturalnej regulacji płodności jako
techniki stosowanej przez osoby 



dążące do zajścia w ciążę bądź go 
unikające, które to techniki polegają
na obserwacji faz płodnych i
niepłodnych cyklu menstruacyjnego,
pod warunkiem, że:

nie używa się środków
chemicznych, mechanicznych
ani chirurgicznych;
w fazie płodnej cyklu
miesięcznego powinno
następować zawieszenie
współżycia płciowego, (jeśli
chce się uniknąć ciąży);
współżycie płciowe, kiedy ma
miejsce, powinno być
kompletne.

2. Dlatego filozofia metod
naturalnych szanuje pojęcie
odpowiedzialnego rodzicielstwa,
ponieważ metody te pozwalają na
regulowanie poczęć (zarówno w
sensie starania się o większą ilość
dzieci, jak i powstrzymania się od ich
posiadania), a jednocześnie

• 

• 

• 



małżonkowie pozostają otwarci na
życie i szanują w pełni naturalne
procesy właściwe płciowości.

Pozostawanie otwartym na życie
oznacza po prostu szanowanie
naturalnych mechanizmów ojcostwa
i macierzyństwa, a te ostatnie – ze
względu na swoją własną dynamikę
– nie zawsze pozwalają na poczęcie
nowego życia (okresy niepłodności u
kobiety).

Korzystanie z rytmu naturalnego lub
tak zwane metody naturalne
pozwalają, aby akt małżeński był 
przejawem miłości nawet wtedy,
gdy istnieje intencja powstrzymania
się od poczęcia nowego życia. W tym
przypadku mąż akceptuje w pełni
swoją żonę (nie wpływając w sposób
sztuczny na biologiczne mechanizmy
jej macierzyństwa, nie zadając im
gwałtu ani nie działając przeciwko
nim), a żona oddaje się całkowicie
mężowi: między obydwojgiem nie



stoi żaden warunek, żadna
przeszkoda, żaden sztuczny
środek.

Jeśli z racji samych naturalnych
procesów zachodzących w ciele
kobiety nie zostanie poczęte nowe
życie, małżonkowie nie obrazili
miłości Stwórcy: po prostu
wykorzystali naturalne rytmy
stworzone przez samego Boga.

3. Uwzględnianie rytmu płodności
opiera się, co oczywiste, na głębszym
poznaniu biologicznej natury
kobiety i w konsekwencji służy
zarówno dla oddalenia w czasie
poczęć jak i dla znalezienia
najlepszego momentu płodności
małżonki. Powinno być bardzo jasne,
że nie mówimy tu o domowych
metodach, lecz o sprawdzonych
naukowo środkach, do których
trzeba podchodzić w odpowiedni
sposób. Istnieją kursy, na których
można nauczyć się tych metod



naturalnych i ich właściwego
stosowania.

W każdym razie lepsze poznanie
biologicznej natury kobiety (a
konkretnie, wewnętrznych
mechanizmów jej macierzyństwa)
zawsze otwiera możliwość darzenia
jej większym szacunkiem, a stąd
również głębszą miłością
(przypominamy, że poznanie
uprzedza miłość).

4. Okresowa wstrzemięźliwość
zakłada wspólne wyrzeczenie, co –
jeśli odbywa się w odpowiedni
sposób – oznacza zjednoczenie woli
małżonków i ogromnie wzmacnia ich
miłość. W tym sensie można
powiedzieć, że korzystanie z rytmu
naturalnego wymaga współpracy:
w ich stosowanie zaangażowani są
obydwoje. Dobrym dowodem na
egoizm towarzyszący stosowaniu
środków antykoncepcyjnych jest to,
że zazwyczaj mąż czyni żonę



całkowicie odpowiedzialną za to, by
nie zaszła w ciążę. Jeszcze raz to ona
płaci, i to płaci sama.

Co więcej, uwzględnianie rytmu
płodności stwarza pewien styl życia
w miłości: co miesiąc trzeba
odkrywać na nowo i «na nowo
zdobywać» miłość współmałżonka.
W ten sposób również oddala się
niebezpieczeństwo, że stosunki
zamienią się w produkt
przeznaczony do natychmiastowej
konsumpcji – bez żadnego rodzaju
odpowiedzialności ani
transcendencji – kiedy któreś z
dwojga po prostu tego pragnie:

“Doświadczenie pokazuje, że istnieje
wewnętrzne powiązanie między
praktyką naturalnego regulowania
poczęć i stylem życia opartym na
wzajemnym szacunku
współmałżonków i na poszanowaniu
etycznych wymogów ludzkiej
płciowości (…). Styl życia wywodzący



się z praktykowania okresowej
wstrzemięźliwości prowadzi
współmałżonków do pogłębienia
wzajemnego poznania i osiągnięcia
harmonii ciała, umysłu i ducha, która
ich wzmacnia i pożywia w ich
nieustannej wędrówce przez życie”
(Jan Paweł II, Przemówienie 11 XII 92,
n. 4).

5. Poza tym metody naturalne
regulacji płodności, mimo, iż cieszą
się wysoką niezawodnością, w
sposób oczywisty powierzają bramy
życia Bogu. Jeśli to konieczne,
małżonkowie mogą ustalić rytm
relacji małżeńskich w taki sposób, że
będzie do przewidzenia, iż nie
nastąpi nowe poczęcie, jednakże –
mimo wszystko – pozostawia się
sprawy w rękach Boga, (ponieważ 
bramy życia pozostają otwarte). W
ten sposób początek życia zachowuje
odpowiedni wymiar tajemnicy, jaki
należy się wszystkiemu, co pochodzi
od Boga.



Antykoncepcja zaś dąży do
całkowitego przejęcia kontroli nad
początkiem życia przez człowieka,
tak jakby pojawienie się nowego
dziecka było produktem
konsumpcyjnym dostarczanym
dokładnie wtedy, kiedy życzy sobie
tego dana para.

6. Trzeba obalić zarówno mit
skuteczności sztucznej antykoncepcji
jak i trudności, a także stopnia
poświęcenia, jaki wiele osób
przypisuje korzystaniu z rytmu
naturalnego. Sztuczna antykoncepcja
niesie ze sobą poważne ryzyko
wszelkiego rodzaju (cielesne i
duchowe), natomiast metody
naturalne są dużo bardziej godne
zaufania i zdrowe.

Wielki problem polega na tym, że
produkcja środków
antykoncepcyjnych daje
odpowiednim przedsiębiorstwom
wiele zysków, (ponieważ wszystko



opiera się na środkach materialnych,
które mają swoją cenę), natomiast
naturalna regulacja poczęć nie daje
ich, (ponieważ wszystko opiera się tu
na miłości i odpowiedniej sile woli,
które to rzeczy nie mają ceny w tym
życiu).

7. Odwoływanie się do okresów
niepłodnych jest dopuszczalne
zawsze, kiedy zakłada mentalność
hojnie otwartą na życie. Nie mogą
być one nigdy żadnego rodzaju
ucieczką czy wybiegiem
pozwalającym nie mieć dzieci albo
nie “komplikować” sobie życia przy
zachowaniu spokojnego sumienia.
Powtarzamy wiec, że małżonkowie
mają moralny obowiązek 
formowania prawego sumienia, by
w ten sposób móc poznać i pełnić
wolę Bożą z hojnością.

„Metoda naturalna może być
dopuszczona tylko z pewnymi
zastrzeżeniami. Chodzi mianowicie o



stosunek do rodzicielstwa. Jeśli
wstrzemięźliwość ma być cnotą, a nie
tylko „metodą” w znaczeniu
utylitarystycznym, to nie może
przyczyniać się do zniszczenia samej
gotowości rodzicielskiej u mężczyzny i
kobiety, którzy jako małżonkowie
współżyją z sobą „po małżeńsku”.
Owo, bowiem „mogę być ojcem”,
„mogę być matką” usprawiedliwia
fakt współżycia małżeńskiego, stawia
go na wysokości prawdziwego
zjednoczenia osób. I dlatego nie
można mówić o wstrzemięźliwości
jako cnocie wówczas, gdy
małżonkowie wykorzystują okresy
biologicznej niepłodności jedynie w
tym celu, aby w ogóle nie mieć dzieci,
gdy dla swej wygody współżyją tylko i
wyłącznie w tych okresach. Byłoby to
stosowanie „metody naturalnej”
wbrew naturze – zarówno obiektywny
porządek natury, tak i sama istota
miłości sprzeciwiają się takiemu
postawieniu sprawy” (K. Wojtyła,
Miłość i odpowiedzialność, 217, 2).



Rozpowszechniona mentalność
hedonistyczna próbuje rozmyć
różnicę między wstrzemięźliwością
okresową a antykoncepcją, jak gdyby
wszystko sprowadzało się do kwestii
„metody”. Dlatego, trzeba „uwydatnić
różnicę antropologiczną i zarazem
moralną, jaka istnieje pomiędzy
środkami antykoncepcyjnymi a
odwołanie się do rytmów okresowych:
chodzi tu o różnicę znacznie głębszą i
większą niż się zazwyczaj uważa,
która w ostatecznej analizie dotyczy
dwóch, nie dających się z sobą
pogodzić, koncepcji osoby i
płciowości” [45].

31. Narzeczeństwo i płodność
miłości

Powtarzamy raz jeszcze, że charakter
(ogólny ton) narzeczeństwa może być
– i tylekroć jest – decydujący dla
rozwoju przyszłego małżeństwa: po
ślubie wszystko wcale
niekoniecznie musi być łatwiejsze!



31.1. Jeśli pragnie się przeżywać
płodną miłość, pierwszą rzeczą,
którą można polecić jest rozwijanie
wielkiej zdolności do zakochania
poprzez praktykę pobożności
przeżywanej jako doświadczenie
miłości do Boga.

31.2. Jako owoc tej głębokiej i zażyłej
miłości do Boga rodzi się mocne
poczucie synowskiej ufności wobec
Boga Ojca, która popycha do
hojności bez lęku przed niczym (ani
przed wiernością, ani przed
delikatnością, ani przed płodnością
miłości). Trzeba pokonać absurdalny
lęk naszego społeczeństwa przed tzw.
ryzykiem czy niebezpieczeństwem
ciąży: nie chodzi tu o nic w tym
rodzaju, lecz o powołanie i o
zaszczyt.

Dla regulowania poczęć bez
obrażania płodności miłości
praktycznie niezbędne staje się
poczucie synostwa Bożego i zdolność



zawierzenia własnego życia Bogu,
przez co szanuje się część tajemnicy,
która powinna towarzyszyć
początkowi każdego nowego życia
ludzkiego.

31.3. Konieczne jest – od zawsze – 
wychowanie w cnocie czystości.
Ten, kto nie zdobył tego nawyku 
wcześniej, z trudnością zrobi to 
później.

Jeśli o to chodzi, trzeba przypomnieć
ogromną odpowiedzialność, jaką
mają narzeczone, a mianowicie: 
uduchawiać miłość swoich
przyszłych mężów. Dziewczyna,
która przyzwala narzeczonemu na
(«nie-miłosne») zachcianki, potem –
po ślubie – być może będzie musiała
za to zapłacić, bo stanie przed
koniecznością (będzie zmuszona)
przyzwalania na zachcianki
nieodpowiednie i w niewłaściwym
czasie. Nie ma nic bardziej
uciążliwego jak mąż, który mało



współdziała, a jest bardzo wylewny.
Miłość trzeba wychowywać w czasie
narzeczeństwa.

31.4. Ważne: nauczyć się być 
współodpowiedzialnym w
wyrzeczeniu. Oczywiście
małżeństwo nie jest pomyślane jako
sposób na pozbycie się osobistej
odpowiedzialności, ale jako
miłowanie się i dzielenie wyrzeczeń
właściwych każdej drodze miłości.
Potem, np., jeśli trzeba będzie uciec
się do metod naturalnych, obydwoje
powinni czuć się odpowiedzialni za
stosowanie ich.

31.5. Dobrze jest wiedzieć o istnieniu
tzw. naturalnych metod regulacji
poczęć zarówno wtedy, jeśli w
przyszłości przewiduje się potrzebę
oddalenia w czasie – z poważnych
powodów – rytmu narodzin, jak
również wtedy, jeśli w obecnej chwili
są trudności z zajściem w ciążę
(metody naturalne służą również do



doprowadzenia do poczęcia). W
każdym razie po ślubie należy
pamiętać, że jeśli się przewiduje
potrzebę stosowania naturalnego
planowania rodziny, jego
praktykowania nie można
zaimprowizować z dnia na dzień:
jak już powiedzieliśmy, nie są to
domowe metody, tylko środki
naukowo sprawdzone. Skoro każdy
przypadek jest inny, wymagają one
pewnego procesu uczenia się, pod
kierunkiem osób do tego
przygotowanych. Ważne jest, żeby
potem nie było za późno.

BIBLIOGRAFIA

Magisterium Kościoła:

Wykaz skrótów:

DV – Instrukcja Donum vitae, o
szacunku dla rodzącego się życia
ludzkiego i o godności jego
przekazywania, Kongregacja ds.
Wiary, 1987.



EV – Jan Paweł II, Encyklika 
Evangelium Vitae, o wartości i
nienaruszalności życia ludzkiego,
1995.

FC – Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Familiaris Consortio,
1981.

HV – Paweł VI, Encyklika Humanae
vitae, o zasadach moralnych w
dziedzinie przekazywania życia
ludzkiego, 1968.

KDK – Sobór Watykański II,
Konstytucja duszpasterska o
Kościele: Gaudium et spes, 1965.

KKK – Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1992.

KPK – Kodeks Prawa Kanonicznego,
1983.

LP – Ludzka płciowość: prawda i
znaczenie. Wskazania dla



wychowania w rodzinie, Papieska
Rada ds. Rodziny, 1995.

LR – Jan Paweł II,List do Rodzin,
1994.

MD – Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Mulieris Dignitatem, o
godności i powołaniu kobiety, 1988.

PSM – Przygotowanie do Sakramentu
małżeństwa, Papieska Rada ds.
Rodziny, 1996.

VS – Vademecum dla spowiedników o
niektórych zagadnieniach moralnych
dotyczących życia małżeńskiego,
Papieska Rada ds. Rodziny, 1997.

[1] JAN PAWEŁ II, Przekroczyć próg
nadziei, Redakcja Wydawnictw KUL,
Lublin 1994, s. 102-103.



[2] Skarży się na to Ojciec Święty:
„Przy olbrzymich osiągnięciach
poznawczych, gdy chodzi o świat
materii, a także świat psychologiczny
człowieka, w odniesieniu do swego
wymiaru najgłębszego, wymiaru
metafizycznego, człowiek pozostał dla
siebie istotą nieznaną, a wraz z nim
pozostała rzeczywistością nieznaną 
także ludzka rodzina” (List do Rodzin,
19).

Nieco dalej podkreśla raz jeszcze:
„Nasza cywilizacja (…) została
oderwana od pełnej prawdy o
człowieku, od prawdy o tym, kim jest
mężczyzna i kobieta jako istota
ludzka. W rezultacie cywilizacja ta
nie potrafi właściwie zrozumieć, czym
naprawdę jest dar osób w
małżeństwie, czym jest miłość
odpowiedzialna za rodzicielstwo, na
czym polega autentyczna wielkość
rodzicielstwa i wychowania” (List do
Rodzin, 20).



3 „Bóg stworzył człowieka na swój
obraz i podobieństwo; powołując go
do istnienia z miłości,powołał go
jednocześnie do miłości” (FC, 11).

[4] Chodzi o działania, których nie
moglibyśmy wykonać, gdybyśmy
istnieli wyłącznie na sposób
materialny.

[5] Tylko osoby mogą poddać się
refleksji o sobie samych. Najbardziej
rozwinięte zwierzęta nierozumne są
zdolne jedynie do pewnego rodzaju 
uczenia się polegajacemu na tym, że
w wyniku nagromadzenia
doświadczeń, wiedzą co jest dla nich
korzystne, a co nie jest korzystne.
Każdy jednak zdaje sobie sprawę z
tego, że nie można przyrównywać
tego uczenia się do tego, czym jest
refleksja nad sobą samym (oceniania
własnej przeszłości; myślenie o
przyszłych planach dla własnego
życia, itd.).



[6] Na przykład uchwycenie i
wytworzenie pojęcia człowiek. Pies
może oczywiście zapamiętać i
nauczyć się rozpoznawać swojego
pana (to znaczy konkretnego,
pojedynczego człowieka, który się
nim opiekuje), ale pies nigdy nie
będzie mieć pojęcia czy idei
człowieka, które – jako takie – stosuje
się do jego pana i do jakiegokolwiek
osobnika ludzkiego gatunku.

[7] Teologia uczy nas, że Chrystus
oddaje się swojemu Kościołowi – i
każdemu z jego członków – jak
oblubieniec wobec swojej
oblubienicy: mówi się tak dla
zaznaczenia, że Chrystus zawsze
będzie towarzyszyć Kościołowi i
każdemu z nas.

[8] Podajemy z góry definicję
małżeństwa: „Przymierze (…), przez
które mężczyzna i kobieta stanowią
między sobą wewnętrzną wspólnotę
życia i miłości (…), [które] z natury



jest nastawione na dobro
współmałżonków, a także na
zrodzenie i wychowanie potomstwa.
Małżeństwo ochrzczonych zostało
podniesione przez Chrystusa Pana do
godności sakramentu” (KKK, 1660).

[9] Ponieważ osoba jest ciałem i
duchem, jej miłość realizuje się w
czasie (ze względu na jej wymiar
cielesny), ale jest – sama w sobie, ze
względu na swój wymiar duchowy –
miłością na zawsze.

[10] Małżeństwo sakramentalne 
zawarte i dopełnione: wymieniamy te
wyrażenia, żeby przypomnieć o tzw.
przywileju pawłowym i piotrowym;
tych szczegółowych kwestii nie
rozwijamy tu jednak, ponieważ nie
mają wpływu na nasz ogólny
wykład.

[11] Te stwierdzenia nie zaprzeczają i
nie wykluczają możliwości zawarcia
przez daną osobę powtórnego



związku małżeńskiego w przypadku
śmierci współmałżonka.

[12] Por. na przykład CF, 12; 13; 16.

[13] Właściwie mówiąc, jedność.

[14] Właściwie mówiąc, 
nierozerwalność.

[15] Analizę «nie-miłości»
sprzeciwiających się delikatności i
płodności «miłości» pozostawiamy
na kolejne rozdziały.

[16] Człowiek ma przed sobą
wieczność, ponieważ jest to
przestrzeń, w której miłość może się
dopiero w pełni zrealizować.
Gdybyśmy byli zdolni do miłości, a
zarazem, gdybyśmy nie mieli
przeznaczenia do wieczności, byłby
to okrutny żart. Dlatego zakochani
wiedzą doskonale, że ich miłość nie
umrze i że czeka na nich wieczność.



[17] Mówimy tak zwana wolna
miłość ponieważ to określenie
sprawia wrażenie, jakby miłość
między wiernymi sobie małżonkami
(którzy nigdy nie myśleli o zerwaniu
swojego miłosnego zaangażowania)
nie była wolna, podczas gdy – w
rzeczywistości – dzieje się coś
przeciwnego: jeśli jest wierność,
oznacza to, że jest miłość, a także
wolność, bo miłość jest wolna z
definicji (nigdy nie można jej
narzucić). Wierność jest więc właśnie
korzystaniem z wolności,
aktualizowanym dzień po dniu.

[18] „Ślubuję ci wierność… aż do
śmierci”.

[19] O potrzebie życia religijnego do
tego, by kochać (a przede wszystkim,
żeby kochać tak, jak kocha Bóg) zob.
moją książkę pt. El matrimonio de
María y José. Reflexiones sobre el
amor conyugal, (Małżeństwo Maryi
i Józefa. Refleksje o miłości



małżeńskiej), M & M Euroeditors,
Sabadell 1996 (67 str.), która jest
jakby małym traktatem o miłości
napisanym z perspektywy życia
wiarą.

[20] KKK, 1635.

[21] Por. ROJAS, Enrique, Remedios
para el desamor (Cómo afrontar las
crisis de la pareja) Ediciones Temas
de Hoy, Madrid 1995 (14ª edición), s.
73-74.

[22] Dla właściwej interpretacji
następujących potem stwierdzeń
trzeba pamiętać, że w przyrodzie
nawet metale szlachetne nie
występują w czystej postaci i dlatego
nie istnieje ani czysty model
kobiecości, ani męskości.

[23] Por. Rojas, dz.czy., s. 54.

[24] Por. Rojas, dz.czy., s. 106.

[25] Por. Rojas, dz.czy., s. 58.



[26] Por. Rojas, dz.czy., s. 107-108.

[27] „Nie jest dobrze, żeby mężczyzna
był sam” (Rdz 2,18).

[28] Syndrom znudzenia płciowego,
jedną konsekwencją
niepohamowanego zaspokajania
popędów płciowych, polegający na
rozdziale między emocjami
płciowymi i uczuciami wyższymi.

[29] Poza tym, jak podpowiada nam
zdrowy rozsądek, należy pamiętać,
że życie małżeńskie wraz z upływem
lat przechodzi różne etapy. W
niektórych fazach (zwłaszcza, kiedy
ona zbliża się do wieku czterdziestu
pięciu lat) mąż powinien wzmóc tę
pomoc i podjąć zadanie zaspokajania
żony.

[30] Delikatność miłości niszczą też w
pewien sposób: antykoncepcja
(sprzeciwiająca się całkowitemu
oddaniu) i zapłodnienie in vitro,



które to kwestie omówimy w 
rozdziale trzecim.

[31] Posiadanie dziecka bez ślubu,
czyli wtedy, gdy nie tworzy stałej
wspólnoty życia i miłości, jest
kolejnym poważnym brakiem
odpowiedzialności. Na etapie
narzeczeństwa nie jest łatwo uniknąć
stosowania sztucznych metod
zapobiegania poczęciom, ponieważ
stosowanie metod naturalnych
zakłada pewien styl życia, właśnie
ten styl, który jest właściwy
wspólnemu życiu małżonków.

[32] Trzeba zawsze pamiętać, że
małżeństwo jest instytucją, która w
sposób naturalny obejmuje miłość
całkowitego oddania między
kobietą i mężczyzną: wygodnictwo,
niechęć do komplikowania sobie
życia, itd. są cechami nietypowymi
dla miłości – Bóg odkupił nas nie
przez wygodnictwo, lecz uczynił to



na Krzyżu – dlatego takie powinny
być cechy dla miłości małżeńskiej.

[33] Por. Isaacs, dz.czy., s. 31.

[34] VS, 2.4. Por. HV, 14 i FC, 32.

[35] Jan Paweł II (por. EV, 13) mówi o
niepokojącej „produkcji środków
chemicznych, wkładek
wewnątrzmacicznych oraz
szczepionek, które są równie łatwo
dostępne jak środki
antykoncepcyjne, ale w
rzeczywistości doprowadzają do
przerwania ciąży w
najwcześniejszych stadiach rozwoju
życia nowej istoty ludzkiej”.
„Specyficzne i poważniejsze zło
moralne zawiera się w zastosowaniu
środków wczesnoporonnych, które
uniemożliwiają zagnieżdżenie
embrionu dopiero co zapłodnionego,
lub powodujących usunięcie go we
wczesnej fazie ciąży” (VS, 2.5).

[36] Kongregacja ds. Wiary, DV II, 1.



[37] Kongregacja ds. Wiary, DV II, 8.

[38] KKK, 2373.

[39] FC, 30.

[40] Jan Paweł II, przemówienie
podczas Jubileuszu rodzin, 14 X 2000
r.

[41] Jan Paweł II, przemówienie 5 I
1984 r.

[42] Jan Paweł II, przemówienie 7 X
1979 r. Cytowane w LP, 61.

[43] KDK, 50.

[44] KKK, 2368.

[45] FC, 32.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/inzynieria-milosci/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/inzynieria-milosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/inzynieria-milosci/

	Inżynieria miłości
	WPROWADZENIE
	I. MIŁOŚĆ JEST WIERNA
	1. Cielesna i duchowa natura człowieka
	2. Stopnie życia duszy
	Stopnie życia: - Niektóre działania
	3. Operacje albo działania duchowe
	4. Ogólne pojęcie miłości i rodzaje miłości
	5. Miłość w małżeństwie
	6. Wymiar płciowy
	7. Małżeństwo i płciowość
	8. Rodzina
	9. «Nie-miłości», które sprzeciwiają się wierności
	10. Rozważania teologiczne
	11. Pomoc Boża[19]
	12. Wierna miłość a narzeczeństwo
	II. MIŁOŚĆ JEST DELIKATNA
	13. Wprowadzenie: miłość płciowa
	14. Cielesny i czuły wyraz miłości ludzkiej
	15. Męskość i kobiecość: dwa różne, a zarazem dopełniające się odcienie miłości
	16. Miłość płciowa
	17. Komunikacja między małżonkami
	18. Etyczny wymiar aktu płciowego
	19. Życie małżeńskie i akt małżeński
	20. Akt małżeński i jego wymogi
	21. Proces podniecenia płciowego
	22. Czystość: zespolenie wszystkich aspektów miłości
	23. «Nie-miłości» sprzeciwiające się delikatności
	24. Delikatna miłość w narzeczeństwie
	III. MIŁOŚĆ JEST PŁODNA
	25. Wprowadzenie: płodność miłości
	26. Wymiar rodzicielski
	27. Kilka rozważań teologicznych
	28. Dzieci
	29. «Nie-miłości», które sprzeciwiają się płodności miłości
	30. Odpowiedzialne rodzicielstwo i regulacja poczęć
	31. Narzeczeństwo i płodność miłości


