
opusdei.org

Inny sposób
patrzenia

Jeśli chodzi o formację, czynimy
to z perspektywy tych, którzy
postawili Chrystusa w centrum
swojego życia. Ale robimy to
również oczami ludzi, którzy
nas słuchają, starając się
dotrzeć do serca każdego z nas.
A wszystko to czynimy naszymi
oczami, własną osobowością,
która prowadzi nas do
przekazywania autentycznego
orędzia chrześcijańskiego,
wiernego swojemu
pierwotnemu znaczeniu.



05-12-2024

Święty Jan właśnie powrócił z
wygnania na wyspie Patmos. Był w
mieście Efez, gdzie miał spędzić
swoje ostatnie lata, kiedy zaczął
słyszeć komentarze, które
kwestionowały odkupienie dokonane
przez Jezusa i zaprzeczały, że był
Mesjaszem. Apostoł postanowił więc
napisać serię listów do różnych
kościołów w Azji Mniejszej, aby
wzmocnić wiarę swoich słuchaczy i
potępić te odstępstwa. Uczynił to w
oparciu o fundament, który ożywiał
całe jego przepowiadanie: «cośmy
usłyszeli o Słowie życia, co
ujrzeliśmy własnymi oczami, na co
patrzyliśmy i czego dotykały nasze
ręce (...) oznajmiamy wam, cośmy
ujrzeli i usłyszeli, abyście i wy mieli
współuczestnictwo z nami. A mieć z
nami współuczestnictwo znaczy:
mieć je z Ojcem i Jego Synem



Jezusem Chrystusem. Piszemy to w
tym celu, aby nasza radość była
pełna» (1 J: 1, 1-4).

Oczami Jezusa

Mówienie o Chrystusie jest
konsekwencją doświadczenia
głębokiej przyjaźni z Nim. Co więcej,
ze słów Apostoła można
wywnioskować, że jest to
konieczność, aby w pełni
doświadczyć radości bycia
chrześcijaninem. Stąd sam sposób
mówienia odzwierciedla szczęście
wynikające z bycia blisko Pana.
„Swoim życiem, swoją miłością,
swoim duchem poświęcenia, swoim
zapałem do pracy, swoim
zrozumieniem, swoją gorliwością o
dusze, swoją radością i swoją
miłością do bliźnich – mówi święty
Josemaria - jasno ukazuj Chrystusa,
którym jesteś”[1].

Prałat Opus Dei powiedział kiedyś:
„W procesie formacji, kiedy



rozwijamy jakiś temat, staramy się
mówić o związku, jaki ma on z
Panem. Ponieważ w życiu
przychodzi taki czas, kiedy zwykłe
pragnienie osobistej doskonałości nie
wystarcza, walka skoncentrowana na
chęci bycia lepszym nie wystarcza. Z
drugiej strony, kiedy w formacji
pokazujemy, że centrum jest miłość
do Jezusa Chrystusa, a przez Niego
do innych, walka ma sens, ponieważ
to, czego szukamy, to większe
zjednoczenie się z Nim, a nie po
prostu robienie czegoś lepiej”[2].

Ten sposób dostarczania środków
formacyjnych, w dziele świętego
Rafała, świętego Gabriela i świętego
Michała, jest naturalnym rezultatem
życia, które ma swoje centrum w
Chrystusie. Dlatego celem środków
formacyjnych nie jest po prostu
informowanie o obowiązkach,
którym trzeba stawić czoła i
negatywnych konsekwencjach ich
niewypełnienia, ponieważ „walka



skoncentrowana na chęci bycia
lepszym nie wystarczy”. Chodzi
raczej o pomoc w odkryciu, co
oznacza dla każdej osoby to, o czym
się tu mówi, aby umieścić Chrystusa
w centrum naszego życia. Piękno
kochania Jezusa i postępowania tak
jak On porusza bardziej niż
jakakolwiek przemowa.

Logicznie rzecz biorąc, życie
chrześcijańskie pociąga za sobą
szereg zobowiązań, ale mają one
swoje znaczenie, ponieważ
umożliwiają osobisty kontakt i
zjednoczenie z Panem. Jest to
kwestia podkreślenia powodu tego
przykazania i podkreślenia wolności,
którą zyskujemy, gdy przyjmujemy
zbawienie i pozwalamy się kochać
Bogu.

Oczami drugiego

Jeśli, aby mówić o życiu
chrześcijańskim, trzeba przede
wszystkim doświadczyć przyjaźni z



Chrystusem, konieczne jest również
nawiązanie osobistej relacji ze
słuchaczami. Ten, który mówi czuje
się odpowiedzialny za to, aby jego
słowa były jak najbardziej
zrozumiałe, ponieważ jest to
podstawa do lepszego
przekazywania słów Bożych i
dotarcia do serca każdej osoby.
Pragnienie służenia i bycia
użytecznym dla ludzi stojących przed
nami oznacza, że stawiamy się w
sytuacji drugiej osoby i zadajemy
sobie pytanie: Co interesuje tych
ludzi? W jaki sposób to, co powiem,
może być użyteczne? W tym samym
czasie słuchacz również zada
podobne pytania: Co to ma
wspólnego ze mną? Do czego to się
mi przyda?

Pytania te mogą być pomocne
podczas przygotowywania lub
otrzymywania środków
formacyjnych. W ten sposób ten, kto
ich udziela, będzie starał się myśleć i



wyjaśniać jasno i dobitnie dobro i
użyteczność tego, co mówi, aby
pielęgnować przyjaźni z Chrystusem.

W tym celu użyte słowa i argumenty
muszą odnosić się do rzeczywistości
słuchaczy, ich świata i potrzeb.
Wychodząc od tego, co jest ważne dla
słuchaczy, tworzy się postawę
uważności, ponieważ dostrzegają
oni, że słuchają czegoś, co ma
związek z ich sytuacją. To jest droga
Pana, który wychodzi naprzeciw
sprawom, które zajmują nasze serce i
naszą głowę: „Bóg nie jest (...)
matematyczną inteligencją oddaloną
od nas. Bóg jest nami
zainteresowany, kocha nas, osobiście
wszedł w rzeczywistość naszej
historii, udzielił się aż do wcielenia
(...) Zstąpił z nieba, aby zanurzyć się
w świecie ludzi, w naszym świecie i
nauczyć nas „sztuki życia”, drogi do
szczęścia; aby uwolnić nas od
grzechu i uczynić nas dziećmi
Bożymi”[3].



Ten, kto dzieli się wiarą, stara się
otworzyć horyzonty myślenia i
korzystania z wolności u swoich
słuchaczy. Osiąga to, gdy są to
rzeczywistości, które sam włączył w
swoje życie i doświadczył
użyteczności i piękna tego, co
wyjaśnia, co prowadzi go do
umieszczenia Chrystusa w centrum
swojego życia.

Na własne oczy

Ewangelia ukazuje apostołów o
bardzo różnych osobowościach.
Andrzej, bardziej entuzjastyczny i
uprzejmy, nie zawahał się
porozmawiać z Szymonem o Jezusie,
kiedy ledwie co Go poznał. Synowie
Zebedeusza, jak dobrzy bracia, mieli
swoje różnice i wspólne cechy. Obaj
byli ambitni, ale podczas gdy Jakub
miał bardziej ognisty temperament,
młodość i delikatność Jana pozwoliły
mu doświadczyć szczególnej
zażyłości z Panem. Piotr, bardziej



impulsywny i otwarty, został
powołany, by być Skałą, głową
Kościoła. Każdy z nich przyczynił się
do rozprzestrzeniania się
chrześcijaństwa w bardzo różny
sposób, w zależności od swojego
charakteru, własnego doświadczenia
i ludzi, do których się zwracał.

Bóg liczy również na naszą
osobowość i nasze doświadczenie,
abyśmy mogli mówić o życiu
chrześcijańskim. Nie oznacza to
oczywiście, że wymyślamy na nowo
pierwotne znaczenie orędzia, ale że
staramy się odkryć jego treść
własnymi oczami, aby ukazać ją
oczom odbiorców. A zadanie to jest
realizowane, z wiernością orędziu,
każdy na swój sposób, jako
konsekwencja tego, że dany temat
stał się jego własnym. Poza
powtarzaniem wyrażeń czy
używaniem wielu cytatów – co w
pewnym sensie może dawać
poczucie bezpieczeństwa – potrzebne



jest dogłębne zrozumienie przekazu i
wyeksponowanie go z
zainteresowaniem i chęcią
wzbudzenia entuzjazmu.

Osobiste przyswojenie tego, co jest
przekazywane, znajduje również
odzwierciedlenie w sposobie, w jaki
używamy obrazów, podajemy
przykłady i mówimy bez zbędnego
formalizmu. Bardziej porywające jest
mówienie z własnej perspektywy,
jako owoc przeżytego i
zrozumianego doświadczenia. Nie
jest to łatwe, ponieważ wymaga
przede wszystkim pozwolenia, by
życie Chrystusa stawiło przed nami
wyzwanie, aby w całej jego
okazałości docenić to, co mamy w
swoich rękach. A dokonuje się to
poprzez kontemplację Ewangelii, to
znaczy przez czytanie jej kart
umysłem i sercem, pozwalając się
zaskoczyć jej pięknem i odkrywając
na nowo dobro, które zawiera.



Dostarczając w ten sposób środków
formacyjnych, będziemy świadomi,
że jest miejsce na różne perspektywy
w podejmowaniu tego samego
tematu, w ramach szerokości i
bogactwa ducha Dzieła: każdy może
wnieść swój osobisty wkład, oparty
na własnym doświadczeniu i wiedzy,
którą zdobył. Ta rzeczywistość
wzbogaca obraz życia
chrześcijańskiego, ponieważ nie
staramy się wyczerpać tematu, ale
pokazać aspekt, który jest przydatny
dla ludzi, którzy słuchają nas w
danym momencie. W ten sposób,
nawet jeśli treści, o których mówimy,
powtarzają się z pewną
częstotliwością, będą one oryginalne
i aktualne w sposobie ich ujęcia.
„Piękno Ewangelii musi być
przeżywane (...) i świadczone w
harmonii między nami, którzy
jesteśmy tak różni. I ta jedność,
ośmielę się powiedzieć, jest
niezbędna dla chrześcijanina: nie jest
to postawa, sposób mówienia. Nie,



jest niezbędna, ponieważ jest to
jedność, która rodzi się z miłości, z
Bożego miłosierdzia, z
usprawiedliwienia Jezusa Chrystusa i
z obecności Ducha Świętego w
naszych sercach”[4].

* * *

Podczas gdy święty Jan pisał te listy,
św. Paweł robił to samo setki mil
dalej. Jego życie zmieniło się
całkowicie po spotkaniu z Jezusem
na drodze do Damaszku. Nie tylko
dlatego, że przestał prześladować
chrześcijan i przyłączył się do nich,
ale dlatego, że zmienił się jego sposób
patrzenia na Boga: jego życie, które
kręciło się przede wszystkim wokół
ścisłych reguł, których należało
przestrzegać, opiera się teraz na
osobistym spotkaniu z Chrystusem.
Od tamtej pory, podobnie jak w
przypadku pozostałych apostołów,
całe jego nauczanie polegało na
przekazywaniu tego, co otrzymał od



Pana. W tym celu potrafił rozpoznać
i dostosować się do potrzeb wspólnot
i osób, do których się zwracał, ze
swoim specyficznym, bezpośrednim i
żywym stylem, który pozwalał
dostrzec doświadczanie Bożej
miłości. Jego listy odzwierciedlają
różne relacje z adresatami: podczas
gdy w jednych wyraża swoją
apostolską władzę (por. 2 Kor 10:
1-11), w innych przedstawia się jako
błagalnik, starzec i więzień (por. Flp
9). I zawsze, z pragnieniem
przekazywania jak piękne jest życie z
Jezusem Chrystusem.

[1]. Święty Josemaría, Tertulia, 13
czerwca 1974 r.

[2]. Ks. Fernando Ocáriz, Wykład w
Rzymskim Kolegium Świętego
Krzyża, 13 listopada 2021 r.

[3]. Benedykt XVI, Audiencja, 28
listopada 2012 r.



[4]. Franciszek, Anioł Pański, 30 maja
2021 r.

José María Álvarez de Toledo

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/inny-sposob-patrzenia-2/
(22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/inny-sposob-patrzenia-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/inny-sposob-patrzenia-2/

	Inny sposób patrzenia

