
opusdei.org

Inni i ja: wersy tego
samego poematu

W grupie ludzi bliźni nie są po
prostu gdzieś na zewnątrz, jak
kamień przy drodze.

02-09-2022

«Widział Bóg, że było dobre»[1]. Obok
tego swoistego refrenu, który
powtarza się w całej pierwszej
opowieści o stworzeniu świata,
ukazuje się odmienna «myśl Boga,
niemal uczucie Boga (…), który
obserwuje Adama samego w
ogrodzie: jest wolny, jest panem... ale
jest sam. I Bóg widzi, że to „nie jest



dobrze”»[2]. Samotność człowieka jest
tutaj elementem, który nie pasuje do
projektu stworzenia. Kiedy na koniec
Pan przedstawia Adamowi Ewę,
będącą kością z jego kości i ciałem z
jego ciała (por. Rdz 2, 23), Adam
uwalnia się od dziwnej melancholii,
której sam nie był w stanie sobie
wytłumaczyć. Teraz, owszem, może
powiedzieć z Bogiem, że „wszystko
jest dobre”. Kiedy Adam opiera się na
swoim powołaniu do spotkania z 
innymi jak on sam, świat przestaje
być dla niego niegościnnym
miejscem.

Życie z innymi ludźmi doskonali
naszą osobowość, ale bylibyśmy
bardzo ograniczeni, gdybyśmy
poprzestali na tym stwierdzeniu.
Potrzebujemy innych, a oni
potrzebują nas. Nigdy nie ma ich w
nadmiarze. Są ziemią, do której
przynależymy i z której Bóg wzywa
nas do przyjęcia i ugoszczenia
wszystkich. Z tego powodu, że sami



mamy historię, rodzinę, sąsiadów,
kulturę, każdy z nas jest domem —
miejscem gościny — i może tworzyć
dom tam, gdzie jest. Z tego powodu,
że sami mamy dom, możemy widzieć
świat jako dom — jako nasz własny, a
równocześnie jako «nasz wspólny
dom»[3]. Przywiązanie do naszych
korzeni, pogodne kultywowanie
naszego sposobu bycia… wszystko to
pozwala nam miłować i być
miłowanymi, przyjmować i być
przyjmowanymi.

Z innymi i dla innych

Jedno z podstawowych doświadczeń
naszego życia polega na tym, że ktoś
się nami zajmuje: ktoś się nami
opiekował, ktoś przyczynił się do
naszego rozwoju. Każdy człowiek jest
istotą, która została „przyjęta”. Nikt
nie wzrasta sam i w rzeczywistości
nikt nie jest sam, choćby czyjeś życie
faktycznie przebiegało w ten sposób.
Rozpad rodziny i w konsekwencji



porzucenie, w jakim żyje wiele
dzieci, nie czynią z tej
fundamentalnej antropologicznej
zasady pięknej, ale bezużytecznej
idei. Nie brakuje osób, które
wzrastały we wrogich środowiskach i
zostały skrzywdzone brakiem miłości
i które również z tego powodu są
wrażliwe na uczucie i mogą się
zamienić w gościnną ziemię dla
innych. Ten, kto wiele cierpiał, może
wiele miłować.

«Żadne ludzkie życie nie jest życiem
odosobnionym, lecz przeplata się z
życiem innych. Żadna osoba nie jest
pojedynczym wersetem, lecz wszyscy
stanowimy część Boskiego
poematu»[4]. Inni nie są po prostu
gdzieś na zewnątrz, jak kamień przy
drodze. Należą do nas i my do nich
należymy, bardziej niż możemy
pomyśleć. Zrozumiemy to w pełni w
niebie, chociaż na ziemi udaje się to
dojrzeć, jeżeli żyje się blisko Boga i
tych, którzy nas otaczają. Ta



wzajemna przynależność ma dwa
dalekosiężne skutki: inni opierają się
na mnie, zaś ja mogę i powinienem
opierać się na nich.

Kochać i pozwolić się kochać. Zawsze
otwarta droga dojrzałości przechodzi
przez włączenie do własnego życia
tych dwóch aspektów naszego «być z
innymi oraz dla innych»[5].

Rozszerzenie „ja”

W młodości to wyzwanie pojawia się
na powierzchni po raz pierwszy. Do
owej chwili to rodzice nadawali
kształt sercu kogoś, kto teraz zaczyna
żyć na własny rachunek. I chociaż
niemal wszystko można naprawić, ta
wcześniejsza praca określa w
znaczącym stopniu nasze spojrzenie
na świat i to, co nas oślepia.

Nastolatek z łatwością dąży do
wybierania wzorców odmiennych
niż jego rodzice, ponieważ zaczyna
dostrzegać konieczność



autoafirmacji. Żywi ambiwalentne
uczucia: obok postrzegania własnej
zależności odczuwa pragnienie
emancypacji i dlatego miłość do
rodziców współistnieje z pewnym
odrzuceniem własnego domu
rodzinnego. Jest początkujący, ale
chce się przekonać, że ma pewność.
Usiłuje się odróżnić, ale
równocześnie chce należeć do jakiejś
grupy. Chodzi o trudny moment dla
zainteresowanego i dla jego
rodziców, jednak poza nieco
ekstrawaganckimi przejawami tego
starania o wyróżnienie się to, co
dzieje się z nastolatkiem polega w
głębi na rozszerzeniu jego
odczuwania samego siebie.

Jeżeli czymś charakterystycznym dla
dzieciństwa jest odnoszenie
wszystkiego do własnego ja, wraz ze
stopniowym nadejściem dojrzałości
„ja” rozszerza się, otwiera się na
innych. Zaczyna się dostrzegać
wysiłek i odpowiedzialność



dokonywania osobistych wkładów.
Odkrywa się, że inni mają swoje
zainteresowania i nadzieje. „Inni
istnieją” — właśnie wyraźny znak
niedojrzałości polega na niezdolności
stawienia czoła temu nowemu
wymogowi życia.

Nadopiekuńczość ze strony rodziców
– źle pojęta miłość, nadmierna
gorliwość, aby zaoszczędzić
trudności i niewygód — może
wywoływać tę cechę osobowości.
Później można dostrzec tego skutki
na przykład u ojców lub matek,
którzy żyją dla swojej pracy, swoich
zainteresowań, swoich przyjaciół,
swojej formy fizycznej, a którzy nie
interesują się wychowaniem
własnych dzieci. U właścicieli
mieszkań, którzy nie tylko nie
przejmują się swoją wspólnotą
mieszkaniową, ale czynią
niemożliwym spokojną rozmowę na
temat różnych spraw. U ludzi
gromadzących krzywdy i



przekonujących samych siebie, że
konflikty zawsze powodują inni.

Dary są przeznaczone do służby

Mamy dług wobec innych. To jest
przekonanie, które oczyszczone ze
służalczości lub naiwności, stanowi
dowód dojrzałości. Oznacza ono, że
w pewnym sensie „mój czas nie
należy do mnie”, ponieważ inni mnie
potrzebują. Odpoczynek, rozrywka,
formacja kulturalna i zawodowa
nabierają wówczas szerszej
perspektywy. Zacierają się granice
między tym, co moje, i tym, co należy
do innych, przy czym nie oznacza to
unikania własnej odpowiedzialności
ani atakowania cudzej wolności.
Chodzi o wrodzone dla
chrześcijanina postawienie sprawy:
«Jeżeli Pan obdarzył cię jakąś dobrą
cechą — lub umiejętnością — to nie
tylko po to, abyś się nią zachwycał
albo chełpił, ale po to, abyś jej



używał z miłością w służbie
bliźniemu»[6].

Egoizm stawia nas poza
rzeczywistością: każe nam
zapomnieć, że wszystko w naszym
życiu jest darem. «Cóż masz, czego
byś nie otrzymał? A jeśliś otrzymał,
to czemu się chełpisz, tak jakbyś nie
otrzymał» (1 Kor 4, 7). Jeżeli
wszystko, co mamy, jest darem, tym
bardziej są nim inni ludzie. Jednak
niekiedy żyjemy tak, jakby ich nie
było, albo podporządkowujemy ich
na subtelne sposoby naszym
poglądom lub naszym interesom.
Wówczas usiłujemy raczej nimi
zawładnąć niż ich przyjąć.

«Każdy człowiek dąży do tego, żeby
przygotować sobie rodzaj bardzo
wygodnego futerału, w którym się
zamyka, a inni muszą to znosić»[7].
Dążenie do tego, żeby świat kręcił się
wokół naszego „ja“, jest zasadą
niedojrzałości, którą zawsze musimy



z pogodą pokonywać. Postrzegamy
wówczas projekt naszego życia nie
jako indywidualne dzieło, tylko jako
wkład w szczęście wszystkich. W ten
sposób wciąż na nowo odkrywamy,
że prawdziwa realizacja nie jest
nigdy zwyczajną „samorealizacją”.
«Nie żyjemy lepiej, uciekając przed
innymi, kryjąc się, odmawiając
dzielenia się i zamykając się we
własnej wygodzie. Jest to nic innego
jak powolne samobójstwo (…). Ja 
jestem misją na tym świecie, i dlatego
jestem w tym świecie. Trzeba przyjąć
samych siebie jako naznaczonych
ogniem przez tę misję oświecania,
błogosławienia, ożywiania,
podnoszenia, uzdrawiania,
wyzwalania»[8].

Jest faktem, że w każdej grupie ludzi
każdy jej członek angażuje się w
takim stopniu, w jakim mu to
odpowiada, ponieważ jest wiele
codziennych spraw, których nie
można z góry ustalić ani zawczasu



przewidzieć. Rodziny i
społeczeństwa rozwijają się dzięki
tym bezinteresownym wysiłkom.
Dzięki poświęceniu osób, które mimo
czasem powszechnej bierności osób
niezainteresowanych
komplikowaniem sobie życia,
rozumieją, że inni poświęcili czas,
żeby zobaczyć, jak wzrastają w ciele i
w duszy. Osób, które wiedzą, że są
powołane do tej samej logiki, jedynej,
która naprawdę wyzwala. Dzięki
poświęceniu ojców i matek rodzin,
dzieci, które opiekują się swoimi
rodzicami, uczniów, którzy pomagają
mającym trudności kolegom,
pracowników, którzy walczą z
problemami tych, którymi nikt nie
chce się zająć. «Gdy zakończyłeś już
własną pracę, zabierz się do pracy
swojego brata, pomagając mu dla
Chrystusa z taką delikatnością i
naturalnością, aby nawet ten, komu
pomagasz, nie zorientował się, że
czynisz więcej, niż nakazuje



sprawiedliwość. — Na tym polega
subtelna cnota dziecka Bożego!»[9].

Oczywiście tego sposobu
postrzegania życia nie należy mylić
ze służalczością kogoś, kto rozmienia
się na drobne, wykonując wszelkiego
rodzaju zadania, co równocześnie
nie pomaga innym wymagać od
samych siebie. Nie należy też mylić
takiego sposobu postrzegania życia z
naiwnością kogoś, kto pozwala, żeby
wykorzystywano jego dobre intencje.
„Służyć” nie oznacza zawsze robienia
czegoś. Służba wiąże się przede
wszystkim z pomocą innym we
wzrastaniu, to zaś prowadzi również
do pozostawiania miejsca na cudzą
odpowiedzialność.

Bliskość

Współczesne życie dąży do
przewidywania technicznych
rozwiązań niemal wszystkich
problemów. Niekiedy prowadzi to do
ukrycia ludzkiego ciepła wzajemnej



pomocy. Niemniej jednak, wobec
sytuacji wstrząsających naszym
bezpieczeństwem, jak, na przykład,
katastrofa naturalna czy wypadek,
spontanicznie ujawnia się
solidarność, poczucie wspólnoty,
które spoczywały pod wymogami
codziennej krzątaniny... Na nowo
powstają rzeczy, które łączą, budzą
się jakby z zaczarowania — powraca
się do tego, co istotne. To samo dzieje
się na mniejszą skalę, z osobistymi
problemami jak śmierć lub choroba
umiłowanej osoby... albo z
wydarzeniami codziennego
obcowania, które przez nasze własne
okoliczności mogą nabierać istotnego
znaczenia. Na przykład, kiedy ktoś
okazał nam, nawet subtelnie, «gorycz
obojętności»[10], chłód, który mrozi
duszę albo przeciwnie, kiedy
dostrzegliśmy ciepło szczerego
zainteresowania naszą osobą...
Wówczas dusza budzi się ku temu, co
naprawdę istotne: do przyjmowania
innych.



«Byłem przybyszem, a przyjęliście
Mnie» (Mt 25, 35). W pewien sposób
wszyscy jesteśmy pielgrzymami i
oczekujemy, że zostaniemy przyjęci:
że nas pokrzepią, wysłuchają, będą
nam patrzeć w twarz. Dojrzałość
oznacza nabycie owej wrażliwości w
stosunku do innych, a także czasami
przechodzenie do porządku
dziennego nad czyimś brakiem
wrażliwości, choćby sprawiał nam on
cierpienie. Niekiedy trzeba będzie
doradzić temu, kto błądzi, ukazując
mu jego brak taktu. Innym razem
najlepszą pedagogiką będzie
dawanie zaraźliwego przykładu:
delikatność prędzej czy później
wzbudzi wrażliwość nawet u kogoś
najbardziej nieokrzesanego.

Ta wrażliwość prowadzi również
ludzi do przejawiania inicjatyw
kształtujących się w ich najbliższym
otoczeniu, na przykład poprzez
zajmowanie się «miejscami
publicznymi (budynkami,



fontannami, zaniedbanymi
zabytkami, pomnikami
krajobrazowymi, placami), aby
chronić, odnowić, ulepszyć lub
upiększyć coś, co należy do
wszystkich. Wokół nich rozwijają się
lub odnawiają więzi i rodzi się nowa
lokalna tkanka społeczna. W ten
sposób wspólnota wyzwala się z
konsumistycznej obojętności (…). W
ten sposób troszczymy się o świat i
jakość życia najbiedniejszych. Łączy
się z tym poczucie solidarności,
będącej jednocześnie świadomością
życia we wspólnym domu, który
powierzył nam Bóg»[11].

Dojrzałość, która angażuje tę bliskość
wobec innych, jest odmienna od
łatwości nawiązywania relacji, która
jest właściwa dla osób rozmownych
lub ekstrawertycznych. Przede
wszystkim chodzi o to, żeby umieć 
być: obserwować, słuchać,
przyjmować, uczyć się od wszystkich.
Szczególnie w epoce, w której



techniki komunikacji pozwalają na
nawiązywanie stosunków z wieloma
ludźmi staje się konieczne ponowne
odkrycie rzeczywistego przebywania,
obecności osobistej. Smartfon może
pozwolić nam skontaktować się
natychmiast z każdym, ale to nie
oznacza, że zbliża nas do siebie. W
wirtualnym środowisku ktoś 
zarządza, kim są jego „sąsiedzi”, jego
„przyjaciele” i paradoksalnie to może
sprawić, że tracimy z oczu tych,
których życie stawia u naszego boku.
Chociaż stało się to czymś
zwyczajnym, nie przestaje być
przykry obraz grupy osób, które
przebywają razem, ale zamiast
rozmawiać ze sobą, zarządzają
swoimi wiadomościami i profilami.
Wirtualna komunikacja pochłania
wówczas komunikację rzeczywistą;
niemal nie zdając sobie sprawy,
możemy żyć uzależnieni od
sprawdzania, czy ktoś sobie o nas
przypomniał, zamiast myśleć: ten,
kto jest obok, potrzebuje mnie! A



najlepszą rzeczą, jaką mogę mu dać,
jest moja bliskość.

Właśnie ten wybór osobistej
obecności, w której wystawiamy się
na bezpośredni kontakt, na
rzeczywistość bez filtrów, sprawia, że
wzrastamy w człowieczeństwie.
Budzi nas po raz kolejny do tego, co
naprawdę istotne: «Dać życie za
innych. Tylko w ten sposób żyje się
życiem Jezusa Chrystusa. Tylko tak
można zjednoczyć się z Nim»[12].

Carlos Ayxelà

tłum. Bronisław Jakubowski

fot. Google Arts & Culture

Czytaj więcej

[1] Por. Rdz 1, 10.12.18.21.25. Werset
31 potwierdza: «A Bóg widział, że

https://opusdei.org/pl-pl/article/byc-soba-jak-zbudowac-szczesliwa-osobowosc/


wszystko, co uczynił, było bardzo
dobre».

[2] Franciszek, Audiencja, 22 IV 2015;
por. Rdz 2, 18.

[3] Franciszek, Encyklika Laudato si’,
13.

[4] To Chrystus przechodzi, 111.

[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 273.

[6] Bruzda, 422.

[7] św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 21.10.1973
(AGP, biblioteca, P01, 1974, s. 319).

[8] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium, 272-273.

[9] Droga, 440.

[10] św. Josemaría, List, 11.03.1940, 7.



[11] Franciszek, Encyklika Laudato
si’, 232.

[12] Droga Krzyżowa, stacja XIV.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/inni-i-ja-wierszy-tego-samego-

poematu/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/inni-i-ja-wierszy-tego-samego-poematu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/inni-i-ja-wierszy-tego-samego-poematu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/inni-i-ja-wierszy-tego-samego-poematu/

	Inni i ja: wersy tego samego poematu

