
opusdei.org

IESE a zadanie
przedsiębiorstwa w
społeczeństwie

"Przedsiębiorstwo jest
wspólnotą osób, która służy
innym osobom wewnątrz
społeczności osób; dopiero w
drugiej kolejności można
rozpatrywać kapitały, zasoby,
technologię i jego wymiar
prawny" - mówił Prałat
Fernando Ocariz podczas
konferencji w IESE (5.07.2019)

25-01-2020



Uczestnictwo w tym kongresie, który
zamyka obchody sześćdziesiątej
rocznicy założenia IESE, to dla mnie
powód do radości i okazja, aby
okazać jeszcze raz moją wdzięczność
Świętemu Josemaríi Escrivie, który
był narzędziem Boga, aby rozpocząć
to przedsięwzięcie. Kieruję moje
podziękowania także do wszystkich
osób, które przyczyniły się w
przeszłości i dalej przyczyniają się,
aby z tego pierwotnego impulsu
uczynić szkołę o dużym prestiżu i
wpływie, co jest dowodem służby
świadczonej społeczeństwu.

Składając życzenia IESE składam
także życzenia wszystkim szkołom,
które podążają za przykładem IESE,
niosąc swoje przesłanie na cały
świat. Każda z nich stosownie do
szczególnych okoliczności, w których
się znajduje, w związku ze swoim
położeniem geograficznym i
społecznym, i w formie jaką w
sposób wolny i odpowiedzialny



nadali im ich założyciele, a którą
podtrzymują jej obecni dyrektorzy,
wykładowcy i pracownicy, którzy
jesteście tu obecni. Łączę się w ten
sposób ze słowami, które przekazał
IESE poprzedni Prałat Opus Dei,
biskup Javier Echevarría, odnosząc
się do pracy, jaką podejmuje IESE i
ośrodki opierające się na tym
modelu: „Wasze zadanie było i jest
obecnie czymś koniecznym w
aktualnym kontekście historycznym i
będzie takim zawsze. Ponieważ także
w tym obszarze działalności
zawodowej, chrześcijanie powinni
być i zachowywać się jak sól ziemi i
światłość świata (por. Mt 5,13-14)”[1].

Początki IESE

Sześćdziesiąt lat to wiek godny
szacunku, także dla instytucji
akademickiej, która ma powołanie do
trwałości, co jest czymś bardzo
różnym od monotonnego
powtarzania tych samych rzeczy z



biegiem czasu. Od pierwszego
programu kształcenia dyrektorów
przedsiębiorstw, który rozpoczął się
w listopadzie 1958 roku, IESE
doświadczyło znaczących przemian.
Niektóre z nich można dostrzec w
jego budynkach i zasobach
materialnych, w strukturze, w
osobach, w strategiach i głównych
liniach działania, które przełożyły się
na zawodowy, ludzki i społeczny
wzrost wielu tysięcy kobiet i
mężczyzn, którzy przeszli przez
wasze sale wykładowe i skorzystali z
głębokiego i płodnego śladu, jaki
IESE pozostawiło w społeczeństwie.

To co poruszyło założyciela Opus Dei,
aby podjąć tworzenie IESE, to
właśnie pragnienie, aby pozostawić
ślad w społeczeństwie. Profesor
Francisco Ponz, rektor Uniwersytetu
Nawarry i który mieszkał w
Barcelonie w latach czterdziestych,
opowiadał, że święty Josemaría
podczas swoich podróży do



Barcelony w tamtym okresie
„wspomniał któregoś razu o
apostolskim pragnieniu, aby
polepszyć formację i życie
chrześcijańskie wielu osób w
Katalonii, które zajmowały się
prowadzeniem różnego rodzaju
przedsiębiorstw (…). Zwracał uwagę
na duchową i społeczną wagę faktu,
aby osoby, na których ciąży
odpowiedzialność rozpoczynania,
prowadzenia i rozwoju
przedsiębiorstw, były przykładnymi
chrześcijanami i działały we
wszystkim zgodnie ze swoją wiarą,
dobrze prowadząc sprawy pod
względem zawodowym i
chrześcijańskim, zgodnie z
nauczaniem i zasadami moralności
Kościoła, w duchem służby wobec
swoich pracowników i robotników
oraz wobec społeczeństwa w
ogólności, nie pozwalając się porwać
ambicjom jedynie ludzkim, ze
względu na zwyczajne dążenie do
wzbogacenia się o charakterze



materialnym”[2]. Chciałem
przytoczyć ten długi cytat, ponieważ
bardzo dobrze nadaje się do tego,
aby rozpocząć temat jaki chciałem
rozwinąć dzisiaj: IESE a zadanie
przedsiębiorstwa w społeczeństwie.
To jasne, że nie będę zajmował się
technicznymi aspektami tego tematu,
w których nie mam odpowiednich
kompetencji i w których jesteście
specjalistami. Chciałbym jednak
podjąć pewne refleksje jako Wielki
Kanclerz Uniwersytetu Nawarry, na
kanwie Nauki Społecznej Kościoła,
zgodnie z dokumentem opisującym
misję IESE: kształcić „przywódców,
którzy starają się mieć głęboki,
pozytywny i długotrwały wpływ na
osoby, przedsiębiorstwa i
społeczeństwo poprzez najwyższy
poziom zawodowy, spójność i duch
służby”[3].

Przedsiębiorstwo



Już od początków szkoły IESE, jej
misja rozumiała przedsiębiorstwo
nie tylko jako kapitał, który stara się
generować zysk, ani jako pewne
zasoby, które dają pracę pewnym
osobom, a nawet nie jedynie jako
pewien projekt, który dostarcza
usług konsumentom i pracownikom,
ale przede wszystkim jako wspólnotę
osób, uprzedzając w pewien sposób
Sobór Watykański II, który opierając
całą działalność gospodarczą na
centralności osoby ludzkiej,
stwierdzał że „w przedsiębiorstwach
gospodarczych stowarzyszają się dla
pracy osoby, czyli ludzie wolni i
pełnoprawni, stworzeni na obraz
Boży” (Gaudium et Spes, 68). Później,
święty Jan Paweł II, w encyklice 
Centessimus annus tłumaczył, że
„celem zaś przedsiębiorstwa nie jest
po prostu wytwarzanie zysku, ale
samo jego istnienie jako wspólnoty
ludzi, którzy w różny sposób zdążają
do zaspokojenia swych
podstawowych potrzeb i stanowią



szczególną grupę służącą całemu
społeczeństwu” (n. 35).

Przedsiębiorstwo więc, to pewien
sposób wyrażenia wymiaru
społecznego osoby, która potrzebuje
relacji z innymi osobami, aby
zaspokoić swoje potrzeby materialne
i duchowe, aby nadać sens swojej
pracy, aby służyć innym i
społeczeństwu i, w ostateczności, aby
poznać samą siebie i dojść do pełni
jako osoba i jako syn Boży. Mówiąc
słowami Benedykta XVI: „Ludzkie
stworzenie, jako posiadające naturę
duchową, realizuje się w relacjach
międzyosobowych. Im bardziej je
przeżywa w sposób autentyczny, tym
bardziej dojrzewa jego tożsamość
osobista. Człowiek dowartościowuje
siebie nie izolując się, lecz
nawiązując relacje z innymi oraz z
Bogiem” (Caritas in veritate, n. 53).
Jak mówi niedawno opublikowany
dokument Stolicy Świętej, „każde
przedsiębiorstwo jest wartościową



siecią relacji”[4]: relacji, przede
wszystkim skierowanych do środka,
do wnętrza organizacji, a następnie
skierowanych na zewnątrz, do
klientów, dostawców, inwestorów i
społeczeństwa w ogólności.
Przedsiębiorstwo jest wspólnotą
osób, która służy innym osobom,
wewnątrz społeczności osób; dopiero
w drugiej kolejności można
rozpatrywać kapitały, zasoby,
technologię i jego wymiar prawny.

Z tego aspektu społecznego i
relacyjnego charakteru wywodzi się
zewnętrzna misja, zadanie
przedsiębiorstwa: zaspokojenie
potrzeb innych osób, w pierwszej
kolejności poprzez tworzenie dóbr i
usług, ale także na wiele innych
sposobów, takich jak innowacja i
kreatywność, rozwój kultury pracy i
służby, wypełnienie obowiązków
podatkowych i społecznych, przykład
zaangażowania się w służbę i wiele
innych, które ukazują, że



przedsiębiorstwo jest, w
ostateczności, ważną rzeczywistością
przemiany społeczeństwa, ku dobru
lub ku złu.

Funkcja społeczna przedsiębiorstwa
przechodzi przez wolność i
kreatywną zdolność osób, w
pierwszej kolejności jego właścicieli i
osób zajmujących stanowiska
kierownicze, ale także wszystkich
mężczyzn i kobiet, którzy łączą się,
aby prowadzić jego działania, jako
pracownicy, dostawcy, dystrybutorzy
i zewnętrzni współpracownicy. Ta
funkcja społeczna nie wyczerpuje się
w twórczym działaniu, ale trwa we
wszystkich codziennych działaniach,
w pracy, czasami radosnej i
zróżnicowanej, czasami monotonnej
i przytłaczającej, w wytrwałym
wysiłku, w praktykowaniu
koniecznych cnót, aby stała się
rzeczywistością każdego dnia.

Ludzka praca



To oczywiste, że przedsiębiorstwo to
uprzywilejowany obszar dla
podejmowania ludzkiej pracy. To
jasne, że to nie jedyny obszar, gdzie
praca jest obecna, ponieważ praca
wypełnia zróżnicowane zadania w
gospodarstwie domowym, w
polityce, administracji publicznej,
edukacji i w tak wielu organizacjach
dobroczynnych i społecznych.

Św. Jan Paweł II słusznie stwierdzał,
że „głównym bogactwem człowieka
jest wraz z ziemią sam
człowiek” (Centesimus annus, n. 32).
To odważne stwierdzenie, które kłóci
się z wieloma współczesnymi
podejściami, być może kierującymi
się dobrymi intencjami, ale
błędnymi, albo przynajmniej
niepełnymi. Niektóre z nich
podkreślają technologię, organizację,
zasoby pieniężne lub władzę; inne
patrzą na człowieka z nieufnością
jako na drapieżnika, który zagraża
przetrwaniu naszego świata. Sobór



Watykański II stwierdza coś
przeciwnego, że „aktywność ludzka,
jak pochodzi od człowieka, tak też ku
niemu się skierowuje. Człowiek bo‐
wiem pracując nie tylko przemienia
rzeczy i społeczność, lecz doskonali
też samego siebie. Uczy się wielu
rzeczy, swoje zdolności rozwija,
wychodzi z siebie i ponad siebie.
Jeżeli się dobrze pojmuje ten wzrost,
jest on wart więcej aniżeli
zewnętrzne bogactwa, jakie można
zdobyć. Więcej wart jest człowiek z
racji tego, czym jest, niż ze względu
na to, co posiada. Podobnie warte
jest więcej to wszystko, co ludzie
czynią dla wprowadzenia większej
sprawiedliwości, szerszego
braterstwa, bardziej ludzkiego
uporządkowania dziedziny powiązań
społecznych, aniżeli postęp
techniczny. Albowiem postęp ten
może tylko dostarczać niejako
materii do udoskonalenia człowieka,
ale sam przez się tego udoskonalenia
nie urzeczywistni” (Ibid., n. 35).



Należy poszukiwać zadania
przedsiębiorstwa w społeczeństwie
w służbie osoby, która jest
jednocześnie odbiorcą,
pomysłodawcą, twórcą i sprawcą
wszystkiego, co robią nasze
organizacje. Ponieważ, wraz z
panowaniem nad naturą, produkcją
rzeczy i tworzeniem bogactwa osoba
tworzy samą siebie: tworzy się i
rozwija. Jeszcze raz mamy tu
wszystkie składniki społecznej
funkcji przedsiębiorstw; osoby, cel,
który nimi porusza, kierowanie
projektem, i włączenie w szeroki
kontekst społeczny w którym
uczestniczą, któremu służą, z którego
zasobów korzystają i którego
rozwojowi sprzyjają. Rozważając
kluczową wartość pracy osoby, która
jednocześnie jest centrum
przedsiębiorstwa i rynku, święty
Josemaría proponował zejść ze
szczytów organizacji do codziennej
rzeczywistości podejmowanego
zadania, aby wyróżnić trzy



podstawowe jej wymiary: uświęcać
pracę, uświęcać się w pracy i
uświęcać innych poprzez pracę (por. 
To Chrystus przechodzi, n. 45). “Jeśli
naprawdę chcemy uświęcić pracę”,
mówił nam, “musimy spełnić
nieuchronnie pierwszy warunek:
pracować, i to pracować dobrze! — z
ludzką i nadprzyrodzoną
rzetelnością” (Kuźnia, n. 698). Czuję,
jakbym słyszał jego głos: “Odgrzeb
swój talent! Spraw, żeby przyniósł
owoc: (…) nie chodzi wcale o tego
rodzaju efekty, jakie budzą ludzki
podziw. Istotne jest tylko to, by oddać
wszystko, czym jesteśmy i co
posiadamy, pracować pilnie i
ustawicznie starać się przynosić
dobre owoce” (Przyjaciele Boga, n.
47), ponieważ „Od tego, czy ty i ja
postępujemy tak, jak chce Bóg — nie
zapominaj o tym — zależy wiele
istotnych rzeczy” (Droga, n. 755).

Przedsiębiorstwo, rzeczywistość
pozytywna



Te słowa kierują naszą uwagę na tę
wspólnotę osób jaką jest
przedsiębiorstwo. Wszyscy, którzy do
niego przychodzą każdego dnia
czynią to poruszeni bardzo różnymi
motywacjami, których często nie są
w pełni świadomi: chcą zarobić na
życie i utrzymać rodzinę, pragną
doświadczyć osobistego spełnienia,
posiąść pewną wiedzę i rozwinąć
zdolności, cieszyć się z możliwości
jakie niesie ze sobą kariera, poznać
przyjaciół, pomóc innym, czuć się
potrzebnymi, przyczyniać się do
postępu społecznego… Niektóre z
tych celów są uwzględnione w
umowie o pracę, ale wiele z nich nie.
W każdym razie, w naszym miejscu
pracy dokonuje się ciągła wymiana
różnych wartości, materialnych i
niematerialnych. Otrzymuje się dużo,
nie tylko wynagrodzenie,
podziękowanie za własny wkład lub
możliwości awansu, ale także
wiedzę, zdolności, relacje,
przyjaźnie… A jednocześnie dużo się



daje: czas, wysiłek, uwagę, zapał,
wiedzę, doświadczenie… Wszystko to
daje się przedsiębiorstwu i jego
właścicielom, ale także pozostałym
osobom sprawującym funkcje
kierownicze i innym zatrudnionym,
klientom, dostawcom i
dystrybutorom, bliższej społeczności,
rodzinom pracowników i
społeczeństwu w ogólności… i
otrzymuje się od nich wszystkich.
Daje się dobra prywatne, ale także
dobra społeczne, które są częścią
dobra wspólnego przedsiębiorstwa,
którym ono przyczynia się do dobra
wspólnego społeczeństwa, i
otrzymuje się dobra prywatne i
społeczne, dobra które tworzą się
dzięki współpracy wszystkich, i z
których wszyscy czerpią.

W ten sposób nawet osoby
najbardziej egoistyczne, które być
może pojmują swoją pracę jedynie
jako środek, aby zaspokoić własne
potrzeby, służą klientom, pomagają



kolegom, starając się aby zwiększyć
wykorzystanie talentów, jakie Bóg im
dał… Ale tym, co jest ważne, to nie
wyniki, ale przede wszystkim
zmiana, jaką doświadcza każdy w
sobie samym. Przedsiębiorstwo to,
bez wątpienia, wielka rzeczywistość
przemiany osób, jak wspominałem
wcześniej, na dobre i na złe.

Św. Jan Paweł II mówił, że
przedsiębiorstwo jest wspólnotą
osób, które uczestniczą w tym
samym celu, jakim jest „samo jego
istnienie jako wspólnoty ludzi” którzy
łączą się, aby świadczyć usługi
społeczeństwu (Centesimus annus, n.
35). A dobra, które tworzy ta
wspólnota ludzka nie są właściwe
tylko pewnym relacjom o
charakterze handlowym, ale, jak
mówił Benedykt XVI, „zasada
bezinteresowności oraz logika daru
jako wyraz braterstwa mogą i
powinny znaleźć miejsce w obrębie
normalnej działalności



ekonomicznej” (Caritas in veritate, n.
36). Może wydawać się, że jest to
wizja utopijna, że obecnie
przedsiębiorstwa nie mają dobrej
prasy i że media przypominają nam
każdego dnia ich błędy. Oczywiście,
istnieją powody dla wizji
pesymistycznej, ponieważ dobrze
znamy słabości i błędy do których
jesteśmy zdolni jako ludzie. Ale nie
jest to ostatnie słowo.

Co powiedział św. Josemaría, który
dobrze znał to środowisko, kiedy
odwiedził IESE w listopadzie 1972
roku i spotkał się z wykładowcami,
pracownikami, studentami i
absolwentami? „Na was, którzy
zajmujecie się przedsiębiorstwami,
patrzą podejrzliwie. Ja nie (…).
Społeczeństwo jest wam winne, za
tyle miejsc pracy, które tworzycie.
Kraj jest zobowiązany wobec was za
dobrobyt, który tworzycie. Tylu ludzi
jest wam wdzięczne za postęp w
życiu obywateli waszego kraju.



Prowadzicie więc bardzo
chrześcijańską pracę… Uwielbiam
waszą pracę, wasze zadania, (…).
Dzieci moje, wasze przedsięwzięcia
opierają się na Ewangelii. Nasz Pan
patrzy na was z serdecznością (…). Ja
także patrzę na was ze szczególną
miłością”. Ale ta rozmowa nie
zakończyła się na pochwałach
przedsiębiorców i dyrektorów
przedsiębiorstw, ale św. Josemaría
przypomniał im także ich obowiązki:
„Nie zapomnijcie o chrześcijańskim
sensie życia. Nie cieszcie się z
waszych sukcesów. Nie popadajcie w
rozpacz, kiedy jakieś przedsięwzięcie
ponosi porażkę”, mówił im. To
znaczy, przypominał im, że jest
godziwe poszukiwanie
satysfakcjonującego zysku z kapitału,
ale zawsze unikając pokusy
poszukiwania pieniędzy, władzy i
osobistego sukcesu ponad wszystko.

Kiedy podczas tego spotkania z 1972
roku, pewien absolwent zapytał się



św. Josemaríę, jaka jest
najważniejsza cnota, którą powinien
starać się zdobyć przedsiębiorca,
natychmiast odpowiedział, ponieważ
miał to głęboko w sercu: „Miłość,
ponieważ jedynie sprawiedliwością
do niczego się nie dochodzi (…) Sama
sprawiedliwość jest czymś suchym;
jest wiele wolnych, niewypełnionych
przestrzeni”. I dodał: „ale nie mów o
miłości, żyj nią!”. Wiele lat później,
Benedykt XVI w encyklice Caritas in
veritate wyrażał to w ten sposób:
„Miłość przewyższa sprawiedliwość,
ponieważ kochać to znaczy darować,
ofiarować coś mojego drugiemu; ale
miłości nie ma nigdy bez
sprawiedliwości. (…) Nie mogę
drugiemu «darować» coś z siebie,
jeżeli mu nie dam w pierwszym
rzędzie tego, co mu się należy
zgodnie ze sprawiedliwością. (…)
miłość przewyższa sprawiedliwość i
uzupełnia ją zgodnie z logiką daru i
przebaczenia” (n.6).



Obecnie być może język świata
biznesu jest inny: sprawiedliwość i
miłość wyraża się jako
odpowiedzialność społeczna,
solidarność, zrównoważony rozwój.
Ale zmiana terminologii nie może
zasłaniać rzeczywistości. Czasami
pewne ideologie i media chcą
przedstawić moralność
chrześcijańską jako zbiór zakazów,
obciążeń, powinności, które
przytłaczają. Albo jako coś
prywatnego, czym każdy może żyć w
swoim domu za zamkniętymi
drzwiami, ale nie może z tym wyjść
na ulicę, ponieważ nie ma na to
miejsca w debacie publicznej. Albo
też ukazuje się problemy
gospodarcze, jako coś jedynie
technicznego, do czego wystarczą
rozwiązania o charakterze
technicznym, nie budząc sumienia
zaangażowanych w te rzeczywistości
osób.



A jednak, jeśli przedsiębiorstwo jest
wspólnotą osób, nie jest właściwe
ocenianie go jedynie za część swoich
wyników, jedynie przez pryzmat
tych, które mają aspekt ekonomiczny,
poprzez zyski, rentowność,
efektywność lub udział w rynku.
Osoby, jak tłumaczyłem to wcześniej,
mają być twórcami i odbiorcami
działań, które mają miejsce w
przedsiębiorstwach. Trzeba
rozważać tę centralną rolę
człowieka, jako twórcy
przedsiębiorstwa, nie w trzeciej, ale
w pierwszej osobie, ponieważ my,
wszyscy i każdy z nas, mamy pewne
zadanie, które mamy wykonać w
naszym życiu codziennym.

Posłuchajmy na nowo św. Josemaríi:
„Bóg wzywa was, abyście mu służyli 
w miejscu pracy i podczas spełniania
obowiązków cywilnych,
materialnych, świeckich, życia
ludzkiego: w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w koszarach,



w auli uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w całej
ogromnej różnorodności miejsc
pracy. Bóg codziennie czeka na nas.
Zapamiętajcie: istnieje coś świętego,
Bożego, ukrytego w sytuacjach
najbardziej prozaicznych i każdy z
was ma to odkryć” (Rozmowy z
Prałatem Escrivá, n. 114).

To „coś” świętego, Bożego, ukrytego
w sytuacjach najbardziej
prozaicznych, to jest, w swojej
najgłębszej rzeczywistości, miłość
Boga, która nas uprzedza,
towarzyszy nam i jest blisko nas
zawsze; to sam Bóg, ponieważ „Bóg
jest miłością” (J 4,8). To wezwanie
aby odkryć we wszystkim miłość
Boga i odpowiedzieć na tę miłość, to
w ostateczności powszechne
powołanie do świętości, które Bóg
pozwolił mu zobaczyć w 1928 roku,
kiedy otrzymał natchnienie
założenia Opus Dei. Chciał, aby do
wszystkich dotarło to przesłanie



świętego Pawła: „Albowiem wolą
Bożą jest wasze uświęcenie” (1 Tes
4,3), i to w pracy, w zwyczajnym
życiu, ponieważ „pochłonięty w pełni
swoją codzienną pracą, pośród
innych ludzi, podobnych jemu,
zabiegany, zajęty, żyjący w napięciu,
chrześcijanin ma być jednocześnie
całkowicie zanurzony w Bogu,
ponieważ jest synem Bożym” (To
Chrystus przechodzi, n.65); „tylko w
ten sposób będziemy mogli podjąć
się tego wielkiego, niezmierzonego,
niekończącego się przedsięwzięcia:
uświęcać od wewnątrz wszystkie
doczesne struktury, niosąc tam
zaczyn Odkupienia” (Ibid., 183).

Myślę, że zdaliście sobie sprawę, że
wszystkie te rozważania zmieniały
poziom. Rozpoczęły się od
zewnętrznych motywacji w życiu
gospodarczym; później przeszły do
motywacji wewnętrznych i
społecznych a następnie odniosły się
do rzeczywistości transcendentnej,



która kieruje się ku innym i w
ostateczności ku Bogu.

Być może w pracy zawodowej,
poszczególne kroki kierują się na
wypełnienie tego co przewidziane w
umowie o pracę, aby otrzymać
prawo do uzgodnionego
zatrudnienia, ale szybko odkrywa
się, że praca zmienia pracownika od
wewnątrz, tworzy wiedzę i zdolności,
nabiera nowego sensu… i odkrywa
się służbę innym, współpracę we
wspólnych zadaniach, świadomość
uczestnictwa w większej
rzeczywistości, która, rzeczywiście,
otwiera nowe horyzonty… aż do
dotarcia do Boga, celu naszego życia.

Powrócę do słów powiedzianych
przez św. Josemaríę, podczas homilii
z 8 października 1967 na Kampusie
Uniwersytetu Nawarry: „Nie ma
innej drogi, moje dzieci: albo
potrafimy spotkać Pana w naszym
codziennym życiu, albo Go nie



spotkamy nigdy. Dlatego też mogę
wam powiedzieć, że nasze czasy
powinny zwrócić materii i
sytuacjom, które wydają się
najbardziej pospolite, ich szlachetny i
prawdziwy sens, oddać je na służbę
Królestwu Bożemu, uduchowić,
czyniąc z nich środek i okazje do
naszego stałego spotkania z Jezusem
Chrystusem” (Rozmowy z prałatem
Escrivá, n. 114).

Chrześcijański dyrektor
przedsiębiorstwa

Ale wróćmy na nowo do tej
wspólnoty osób jaką jest
przedsiębiorstwo, które ukazaliśmy
jako rzeczywistość przekształcającą
społeczeństwo, ponieważ
przekształca osoby. Teraz chcę się
krótko odnieść do was, studentów i
absolwentów, którzy kierujecie tymi
organizacjami, i do wykładowców i
pracowników tych szkół, których
głównym zadaniem jest rozwijać



zdolności, wiedzę i cnoty tych, którzy
nimi kierują. Jako punkt wyjścia
biorę cytat z Kompendium Nauki
Społecznej Kościoła: „Role
przedsiębiorcy i zarządzającego mają
z punktu widzenia społecznego
bardzo ważne znaczenie, ponieważ
stanowią centrum sieci połączeń
technicznych, handlowych,
finansowych, kulturowych, co
cechuje nowoczesną rzeczywistość
przedsiębiorstwa” (n. 344). Na
pierwszy rzut oka wydaje się, że
chodzi o podejście wyłącznie
techniczne, jednak odnosi się ono do
odpowiedzialności wspomnianych
osób i, w sposób szczególny, do troski
o zatrudnionych. Ojciec Święty
Franciszek wyraża to jeszcze bardziej
bezpośrednio: „Bycie przedsiębiorcą
jest szlachetnym powołaniem pod
warunkiem, że postawi sobie pytanie
na temat głębszego sensu życia;
pozwoli mu to służyć naprawdę
dobru wspólnemu dzięki
podejmowanym przez niego



wysiłkom pomnażania i lepszego
udostępniania dóbr tego świata dla
wszystkich” (Evangelii Gaudium, n.
203).

Jakie jest najważniejsze zadanie dla
osoby sprawującej funkcje
kierownicze w przedsiębiorstwie?
Wybaczcie mi, że zatrzymam się na
tym, co jest waszym zadaniem.
Oczywiście, to zadanie polega na
zebraniu, kształceniu,
ukierunkowaniu, wymaganiu,
zachęcaniu, troszczeniu się i czasami
leczeniu tej grupy ludzi, która
prowadzi działalność
przedsiębiorstwa. Naturalnie, jedna
osoba nie może wziąć na siebie
odpowiedzialności za te wszystkie
funkcje, chyba że chodzi o
mikroprzedsiębiorstwo. Ale przede
wszystkim, jeśli chodzi o pewną
grupę ludzi, w której rozdziela się
zadania pomiędzy wszystkich
kierujących, i żaden z nich, choćby
jego zadanie wydawało się wyłącznie



techniczne, nie może zaniedbać
swojej odpowiedzialności za ludzi.
Oczywiście nie można zapomnieć o
innych podstawowych zadaniach,
które zwykle powierza się
menedżerowi, takich jak planowanie,
organizowanie, nakazywanie,
koordynowanie i kontrolowanie. Ale
również i te zadania odbywają się
poprzez relacje międzyosobowe.
Przedsiębiorstwo jest, w
ostateczności, miejscem życia w
społeczności i ono zależy od
wszystkich, ale przede wszystkim od
tych którzy kierują. Stąd wypływa
potrzeba, aby kierujący zawsze
zdawali sobie sprawę, że każda
osoba jest ważna, nie tylko, ani
przede wszystkim, przez to co jej
wkład daje przedsiębiorstwu, ale
przez to, kim jest sama z siebie. I jeśli
tak właśnie jest z perspektywy
wyłącznie ludzkiej, tym bardziej tak
jest z perspektywy specyficznie
chrześcijańskiej. I, mówiąc bardziej
ogólnie, słowami św. Josemaríi



„człowiek czy społeczeństwo, które
nie reaguje na nieszczęścia lub
niesprawiedliwości i nie stara się ich
złagodzić, nie jest człowiekiem czy
społeczeństwem na miarę miłości
Chrystusowego Serca” (To Chrystus
przechodzi, n. 167).

Ale w żadnym razie nie powinniśmy
myśleć utopijnie: dobry dyrektor
przedsiębiorstwa będzie miał wady,
tak jak wszyscy; będzie popełniał
błędy, ale przyzna się do nich i
poprawi je: zacznie na nowo, nie
poddając się zniechęceniu.
„Chrześcijanin – mówił święty
Josemaría – nie kompletuje sobie
obsesyjnie nienagannego
życiorysu” (To Chrystus przechodzi,
n. 75), i działa zawsze w sposób
wolny, ponieważ Bóg „nie chce sług
zniewolonych, chce mieć wolne
dzieci” (Przyjaciele Boga, n. 33).

Faktu, że osoby, które pełnią funkcje
kierownicze, włączają w swoje życie



pewien wymiar duchowy, nie należy
rozumieć jako jakiegoś dodatku
pewnych praktyk włączonych do
planu dnia, ale coś, co jest częścią
sposobu ich bycia i działania. Ten
wymiar duchowy ma bardzo wiele
zróżnicowanych aspektów. Jednym z
nich jest na przykład jedność życia:
posiadać jasne zasady i kryteria
podejmowania decyzji i być spójnymi
w ich stosowaniu. Inny aspekt,
kluczowy dla chrześcijanina, to
wysiłek, aby uświęcić pracę
zawodową: nie tylko wykonać ją
technicznie dobrze, ale ofiarować ją
Bogu w służbie innym.

Przyszłość

Ale w otoczeniu, często raczej
zlaicyzowanym, w społeczeństwie,
które często wydaje się doceniać
jedynie łatwy sukces, gromadzenie
bogactwa i władzy; w atmosferze
indywidualistycznej,
subiektywistycznej i



utylitarystycznej, w której główny
nurt etyczny prowadzi faktycznie do
relatywizmu, czy jest jeszcze miejsce
dla szkoły kadry kierowniczej, która
czerpie z inspiracji chrześcijańskiej,
takiej jak ta? Odpowiedzią jest
oczywiste: tak. I jeśli sześćdziesiąt lat
istnienia IESE jest przykładem, jak
chrześcijańskie spojrzenie na życie
jest nie tylko możliwe do pogodzenia,
ale jest wspaniałą podstawą, aby
zrozumieć przedsiębiorstwo i jego
funkcję, która kształci i rozwija
dyrektorów, którzy aspirują do
najwyższych standardów
technicznych i ludzkich.

IESE, jako część Uniwersytetu
Nawarry, nie posiada własnej
koncepcji na temat teorii
ekonomicznej lub społecznej: istnieje
wiele teorii, które są zgodne, w
mniejszym lub większym zakresie, z
przesłankami antropologicznymi i
etycznymi Nauki Społecznej
Kościoła. W dokumencie opisującym



misję IESE stwierdza się jedynie, że
„wartości etyczne i moralne szkoły
opierają się na tradycji
chrześcijańskiej. Te wartości
podkreślają prawa i godność
właściwe każdej osobie, które
uważamy za kluczowy punkt
odniesienia każdej organizacji i
społeczeństwa w ogólności”. I w
innym miejscu: „dbamy o
integralność, ducha służby, wysoki
poziom zawodowy i poczucie
odpowiedzialności osób, które
przechodzą przez naszą szkołę”. Pod
tymi wartościami, opartymi na
chrześcijańskiej prawdzie, mogą się
podpisać osoby każdego wyznania a
także nie wyznające żadnej religii.

W każdym razie, zawartość
humanistyczna i etyczna tego, czego
naucza się w IESE, nie jest
alternatywą dla jakości pracy, jaką
promujecie wśród przedsiębiorców i
zarządców przedsiębiorstw, ale jest
jej częścią: nawet więcej, brak



pewnych cnót i wartości może być
znakiem niskiej jakości pracy
zawodowej, kiedy ta jest mierzona
nie tylko poprzez zewnętrzne wyniki
(wpływy, zyski, sprzedaż, reputacja,
prestiż społeczny itd.), ale także
poprzez kształcenie się wewnętrzne
(cnoty), zdolność do przekształcenia
osoby i jej wpływ na inne osoby
(kolegów z pracy, pracowników, itd.).

Wam, którzy pracujecie obecnie w
IESE lub w innych szkołach
zainspirowanych tymi samymi
wartościami, a także dla tych, którzy
przyjdą w najbliższych latach, mogą
pomóc słowa św. Josemaríi,
skierowane do uniwersytetu w
ogólności, a zachowujące swoją
aktualność dla instytucji takiej jak
IESE, które jest częścią Uniwersytetu
Nawarry. „Uniwersytet – mówił jej
pierwszy Wielki Kanclerz – nie żyje
odwrócony plecami do jakiejkolwiek
niepewności, jakiegokolwiek
niepokoju, jakiejkolwiek potrzeby



ludzi. Nie jest jego misją
proponowanie bezpośrednich
rozwiązań. Ale głęboko, naukowo
badając problemy, porusza także
serca, przełamuje pasywność, budzi
siły, które drzemią, i kształtuje
obywateli gotowych do budowania
bardziej sprawiedliwego
społeczeństwa. Wspiera w ten sposób
przez swoją powszechną pracę
usuwanie barier, które utrudniają
wzajemne zrozumienie pomiędzy
ludźmi, zmniejszenie strachu wobec
niepewnej przyszłości,
propagowanie – z miłością do
prawdy, sprawiedliwości i wolności –
prawdziwego pokoju i zgody dusz i
narodów” (Przemówienie w
Pampelunie, 9 V 1974). Jakąż
aktualność mają te słowa,
wypowiedziane ponad ćwierć wieku
temu!

To jest zadanie, które należy do was,
wykładowców, osób zajmujących
kierownicze stanowiska,



pracowników, studentów i
absolwentów IESE, a także
wszystkich tych, którzy włączacie się
dziś w tę rocznicę i którzy
prowadzicie waszą działalność w
innych szkołach i uniwersytetach.

Mówiłem na początku, że
sześćdziesiąt lat to już wiek godny
szacunku dla instytucji akademickiej.
IESE wykonało dobrą pracę,
gratuluję wam za nią. Ale pozostaje
wiele do zrobienia: nowe pokolenia
napływają do waszych sal
wykładowych, wasze programy są
coraz liczniejsze, obejmujecie
waszymi działaniami coraz większą
liczbę krajów, wasze badania
otrzymują zasłużone pochwały…
Dochodząc do tego momentu,
przypominam wam na nowo to, co
św. Josemaría mówił do
przedsiębiorców: „Nie cieszcie się z
waszych sukcesów. Nie popadajcie w
rozpacz, kiedy jakieś przedsięwzięcie
ponosi porażkę. Nie zapomnijcie o



chrześcijańskim sensie życia”. To
właśnie kierując się tym sensem,
możecie – możemy – podejmować
zawsze także pracę „weseląc się
nadzieją” (Rz 12,12), jak pisze św.
Paweł.

[1] „Dirigir empresas con sentido
cristiano”, w Dirigir empresas con
sentido cristiano. Pamplona: EUNSA,
2015, ss. 47-48.

[2] Świadectwo Francisco Ponza,
październik 1998. Francisco Ponz był
profesorem organografii i fizjologii
zwierzęcej na Uniwersytecie w
Barcelonie w latach 1944 -1966 i
rektorem Uniwersytetu Nawarry w
latach 1966-1979.

[3] Por. https://www.iese.edu/es/
conoce-iese/mision-valores...

https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/
https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/


[4] Kongregacja Nauki Wiary i
Dykasteria ds. Integralnego Rozwoju
Człowieka, Oeconomicae et
pecuniariae quaestiones. Rozważania
pomocne w rozeznaniu etycznym w
sprawie niektórych aspektów
aktualnego systemu gospodarczo-
finansowego, 17 stycznia 2018, n. 23.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/iese-i-zadanie-
przedsiebiorstwa-w-spoleczenstwie/

(01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/iese-i-zadanie-przedsiebiorstwa-w-spoleczenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/iese-i-zadanie-przedsiebiorstwa-w-spoleczenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/iese-i-zadanie-przedsiebiorstwa-w-spoleczenstwie/

	IESE a zadanie przedsiębiorstwa w społeczeństwie

