
opusdei.org

„Idź, i ty czyń
podobnie!” — Prawo
Boże a miłosierdzie

Kto jest moim bliźnim? Pan
odpowiada na to pytanie
uczonego w Prawie
przypowieścią o dobrym
Samarytaninie. W ten sposób
otwiera przed nim i przed nami
horyzont błogosławieństw,
które ukazują głębię Prawa
Bożego. Nowy artykuł na temat
miłosierdzia.

09-06-2019



Pewien uczony w Prawie podszedł
kiedyś do Pana, pytając, co powinien
zrobić, żeby osiągnąć życie wieczne.
W rzeczywistości chciał wystawić na
próbę prawowierność tego Rabbiego
z Nazaretu, o którym, jak się wydaje,
nie wiedział, co myśleć[1]. Jednakże
Panu to nie przeszkadza i zgadza się
na rozmowę, zadając mu pytanie:
«Co jest napisane w Prawie? Jak
czytasz?»[2]. Uczony odpowiada mu
słowami Szema Izrael, Słuchaj,
Izraelu, których każdy Izraelita uczył
się od dziecka: «Będziesz miłował
Pana, Boga swego, całym swoim
sercem, całą swoją duszą, całą swoją
mocą i całym swoim umysłem»[3] i
dodaje słowa z Księgi Kapłańskiej:
«będziesz miłował bliźniego jak
siebie samego»[4]. W tych dwóch
formułach zawiera się skrótowo całe
Prawo i Prorocy[5], zatem Pan mówi:
«Dobrześ odpowiedział. To czyń, a
będziesz żył»[6]. Uczony nie
spodziewał się, że z tak rozbrajającą
prostotą uzyska odpowiedź na swoje



pytanie. «Chcąc się
usprawiedliwić»[7], podnosi
wówczas z naciskiem kolejną
kwestię: «A kto jest moim
bliźnim?»[8]. Pan się nie poddaje,
ponieważ chce zdobyć zaufanie
rozmówcy. Przemawia wówczas do
jego serca, a równocześnie do
mężczyzn i kobiet wszystkich czasów
swoim językiem zarazem prostym i
uroczystym. Jest to przypowieść o
miłosiernym Samarytaninie.

„Stawać się bliźnim”

W nieszczęsnym człowieku
napadniętym na drodze z Jerozolimy
do Jerycha Ojcowie Kościoła widzieli
Adama, a wraz z nim — jako że
Adam oznacza właśnie „człowiek” —
całą ludzkość sponiewieraną przez
jej własny grzech, przez nasz własny
grzech. W miłosiernym
Samarytaninie rozpoznawali Jezusa,
który z cierpliwością przybywa, żeby
nas uleczyć, po tym, jak minęli nas ci,



którzy w rzeczywistości nie byli
zdolni przynieść światu zbawienia.
On natomiast może i chce tego
dokonać. W następujący sposób
wyobraża starożytna i czcigodna
homilía Jego spotkanie z Adamem —
które jest również spotkaniem z
każdym z nas — przy zejściu
Chrystusa do otchłani: «Oto Ja, twój
Bóg, który dla ciebie stałem się
twoim synem. Oto teraz mówię tobie
i wszystkim, którzy będą twoimi
synami, i moją władzą rozkazuję
wszystkim, którzy są w okowach:
Wyjdźcie! A tym, którzy są w
ciemnościach, powiadam: Niech
zajaśnieje wam światło! Tym zaś,
którzy zasnęli, rozkazuję:
Powstańcie!»[9]. Razem z Jezusem są
powołani do niesienia Jego
zbawienia — do bycia miłosiernymi
Samarytanami — namaszczeni, czyli
chrześcijanie. Tak samo jak ich Pan,
również oni powinni opatrywać rany
ludzi i zalewać je oliwą i winem[10].
Powinni być dobrymi gospodarzami



do czasu powrotu Samarytanina. «Ta
gospoda, jeżeli to dostrzegacie, to
Kościół. Teraz to gospoda, ponieważ
nasze życie to podróż. Stanie się
domem, którego nigdy nie opuścimy,
kiedy dotrzemy zdrowi do Królestwa
Niebieskiego. Tymczasem z radością
przyjmijmy opiekę w gospodzie»[11].

To jest horyzont, który Pan chce
otworzyć przed uczonym w Prawie, a
także przed wszystkimi
chrześcijanami i wszystkimi ludźmi.
Nie wyrzuca mu jego ciasnoty.
Najpierw każe mu pomyśleć, a potem
marzyć: «Idź, i ty czyń
podobnie!»[12]. Jak często dzieje się
w Ewangeliach, dobrze jest nie
przechodzić zbyt pospiesznie nad
zwięzłością opowieści. Odpowiedź na
pytanie Jezusa —«któryż z nich
okazał się jego bliźnim?» — okazuje
się z pewnością oczywista: «Ten,
który mu okazał miłosierdzie»[13].
Natomiast tym, co nie jest oczywiste,
jest przyczyna, dla której Pan zadaje



to pytanie odwracające kwestię
postawioną przez uczonego w
Prawie: «Jezus odwraca
perspektywę: nie chodzi o to, bym
uznał, że drugi człowiek jest do mnie
podobny, ale o to, żebym ja potrafił
stać się podobny do niego»[14].
Wobec wąskiej postawy, która
ogranicza pole działania przy
czynieniu dobra— poprzez
rozważanie, na przykład, czy inni
należą do mojej grupy albo czy
odwzajemnią mi przysługę — Pan
odpowiada, zapraszając do
podniesienia wzroku, do bycia
samym bliźnim.

Słowo bliźni zamienia się w ten
sposób, z kwalifikatora pewnego
rodzaju osób, które zasługiwałyby na
moją uwagę, w pewną cechę serca.
Pedagogika Boga odwraca pytanie:
„komu mam dobrze czynić?” i w ten
sposób dokonuje jego przeobrażenia.
To, co było przedmiotem dyskusji i
kazuistyki w szkołach rabinackich —



gdzie znajduje się granica, do której
powinienem współczuć innym —
zamienia się w śmiałe wyzwanie.
Chrześcijanin, mówił Św. Jan Paweł
II, «nie zastanawia się, kogo winien
kochać, bo pytać: „kto jest moim
bliźnim?” to już znaczy stawiać
granice i warunki (…). Zaś
odpowiedź jest następująca:
„ktokolwiek znajduje się w potrzebie,
nawet jeśli go nie znam, staje się dla
mnie bliźnim, któremu powinienem
pomóc”»[15]. To bliskość[16] — słowo
stosowane przez Papieża Franciszka,
który przypomina nam o naszym
powołaniu, żeby być blisko naszego
bliźniego, żeby stać się «wyspami
miłosierdzia na morzu
obojętności!»[17].

Droga ku pełni Prawa

Można by powiedzieć, że ten dialog z
uczonym w Prawie ukazuje skrótowo
drogę, jaka prowadzi od nauk
moralnych Starego Testamentu do



pełni życia moralnego w Chrystusie.
Chodzi o to, jak przypomina Święty
Paweł, że Prawo Narodu Wybranego
jest dobre i święte[18], ale nie
ostateczne. Nastawione było ono
przede wszystkim na przygotowanie
serc na przyjście Naszego Pana.

Pytanie faryzeusza — «Które
przykazanie w Prawie jest
największe?»[19] — wydaje się
odzwierciedlać pewną udrękę wobec
mnóstwa nakazów, które zgodnie z
legalistycznym podejściem
wprowadzano do religijnego życia
Izraelitów. W innej chwili Jezus
Chrystus skarży się na uczonych w
Prawie: «Bo wkładacie na ludzi
ciężary nie do uniesienia, a sami
jednym palcem ciężarów tych nie
dotykacie»[20]. Co więcej, niekiedy
ludzkie tradycje stawały się
ostatecznie wymówką, żeby nie
podporządkowywać się Bożemu
nakazowi. I tak Pan demaskuje
postawę tych, którzy zasłaniali się



ofiarami Świątyni, żeby nie pomagać
swoim rodzicom[21].

Dlatego Jezus Chrystus wskazuje na
to, co fundamentalne: Miłość do Boga
i do bliźniego. W ten sposób
wypełnia się to, co mówi o Sobie
samym — że nie przyszedł «znieść
Prawo albo Proroków. Nie
przyszedłem znieść, ale
wypełnić»[22]. Przymierze, jakie Bóg
zawarł ze swoim ludem, obejmowało
pewne przepisy, które pierwotnie nie
zostały nałożone w charakterze
ciężarów, ale zupełnie przeciwnie —
miały prowadzić ten naród drogami
wolności: «Kładę dziś przed tobą
życie i szczęście, śmierć i
nieszczęście. Ja dziś nakazuję ci
miłować Pana, Boga twego, i chodzić
Jego drogami, pełniąc Jego polecenia,
prawa i nakazy, abyś żył i mnożył się,
a Pan, Bóg twój, będzie ci błogosławił
w kraju, który idziesz posiąść»[23].



Ziemia Obiecana Hebrajczykom to
figura ziemi wewnętrznej, na którą
my, mężczyźni i kobiety wszystkich
czasów możemy wejść, jeżeli
będziemy żyć przykazaniami Pana w
ich autentycznym sensie. To brama,
przez którą przechodzi się do
komunii z Bogiem, dlatego że poza
nią każda inna ziemia jest
niegościnna: «Do szczęścia nie jest
potrzebne wygodne życie, lecz
zakochane serce»[24].

Jeżeli nakazy rytualne i prawne
Narodu Izraela ustały wraz z
przyjściem Jezusa Chrystusa,
Dziesięć Przykazań, znane również
jako Dekalog, są wieczne. Obejmują
podstawowe zasady, żeby móc
miłować Boga — stawiając Go ponad
wszystko, szanując Jego święte Imię,
poświęcając Bogu dni świąteczne, jak
robimy my, chrześcijanie w niedzielę
— i ludziom — wzbudzając miłość i
szacunek wobec rodziców, chroniąc
życie, czystość serca itd. Ileż pokoleń



Izraelitów rozważało prawdziwość i
troskliwość Ojca, jaką wyraża te
dziesięć słów! «Napomnienia Twoje
są moim dziedzictwem na wieki, bo
są radością mojego serca»[25]. Są
dowodem Bożego miłosierdzia, które
nie chce, żebyśmy się zagubili, które
pragnie, żebyśmy mieli życie w pełni.
Świat może buntować się niekiedy
przeciwko Przykazaniom, jak gdyby
były przebrzmiałymi nakazami,
właściwymi dla dziecięcego stadium
człowieczeństwa. Nie brakuje
jednakże przykładów na to, jak
upadają społeczeństwa i osoby, kiedy
myślą, że mogą ignorować Boże
Przykazania. Dziesięć słów Pana to
stałe wewnętrznego ludzkiego
wszechświata. Jeżeli są naruszane,
serce człowieka ulega wypaczeniu.

Żebyście byli dziećmi waszego Ojca

Dekalog pozostaje jakby wpisany w
Nowe Prawo, które Jezus Chrystus
wprowadził, kiedy nas zbawił,



oddając swoje życie na Krzyżu. To
Nowe Prawo to łaska Ducha Świętego
dana poprzez wiarę w
Chrystusie[26]. Teraz zatem nie
mamy już tylko moralnego
horyzontu, do którego należy dążyć.
Chodzi o życie w Jezusie, o
upodabnianie się coraz bardziej do
Niego, o przyzwolenie, żeby Duch
Święty nas przeobrażał, aby w ten
sposób spełniać Jego przykazania.

Jak być bardziej podobnym do Jezusa
Chrystusa? Gdzie możemy zobaczyć
Jego sposób życia? Katechizm mówi,
że «błogosławieństwa
odzwierciedlają oblicze Jezusa
Chrystusa i opisują Jego miłość»[27].
W tych naukach zebranych w
Ewangeliach widzimy wizerunek
Naszego Pana, Jego oblicze, które
objawia współczującą miłość Ojca
wobec wszystkich ludzi. Zawierają
one obietnice uczynione Narodowi
Wybranemu, ale doskonalą je,
kierując się już nie ku posiadaniu



ziemi, tylko Królestwa
Niebieskiego[28].

W Ewangelii według Św. Mateusza
pierwsze cztery Błogosławieństwa
odnoszą się do postawy albo sposobu
bycia, który skupia się na słowach
Jezusa[29]: «Błogosławieni ubodzy w
duchu», «którzy się smucą», «cisi»,
«którzy łakną i pragną
sprawiedliwości». Błogosławieństwa
te zapraszają do całkowitego
zaufania Bogu a nie ludzkim
środkom, do stawiania czoła
cierpieniu z chrześcijańskim
podejściem, do bycia cierpliwymi na
co dzień. Do tych Błogosławieństw
dodane są inne, które podkreślają
działanie: «Błogosławieni
miłosierni», «czystego serca», «którzy
wprowadzają pokój» i jeszcze inne,
które zwracają uwagę, że aby iść za
Jezusem, musimy znosić pewne
przeciwności[30], zawsze z radością,
ponieważ «szczęście w niebie jest dla



tych, którzy potrafią być szczęśliwi
na ziemi»[31].

Błogosławieństwa z pewnością
ukazują miłosierdzie Boga, który
dokłada starań, żeby dać radość bez
granic tym, którzy za Nim idą:
«Cieszcie się i radujcie, albowiem
wasza nagroda wielka jest w
niebie»[32]. Jednakże nie jest to zbiór
aforyzmów mający wyobrażać jakiś
utopijny lepszy świat, którego
zaistnieniem ktoś się zajmie, albo
służący do fałszywego pocieszania
wobec chwilowych trudności.
Dlatego błogosławieństwa są również
zwane wymogami Boga w stosunku
do serca każdego człowieka i
popychają do zaangażowania się w
pracę dla dobra i sprawiedliwości już
na tej ziemi.

Częste rozważanie błogosławieństw,
być może w modlitwie osobistej,
pomaga dowiedzieć się, jak stosować
je w życiu codziennym. Na przykład,



bycie cichym to w życiu jakże często
«uprzejmy uśmiech dla natrętów,
milczenie wobec niesłusznego
oskarżenia, wyrozumiałość w
rozmowie z nudziarzami
zjawiającymi się w niewłaściwym
czasie, przechodzenie do porządku
dziennego nad drobnymi urazami i
przykrościami doznawanymi od
osób, z którymi stale
przebywasz...»[33].

Równocześnie ten, kto stara się żyć
duchem błogosławieństw, włącza do
swojej osobowości pewne postawy i
sposoby osądzania spraw, które dają
mu większą łatwość w wypełnianiu
przykazań. Czystość serca pozwala
mu widzieć obraz Boga w każdej
osobie ludzkiej, rozważając ją jako
kogoś godnego szacunku, nie zaś jako
obiekt zaspokojenia wypaczonych
pragnień. Wprowadzanie pokoju
prowadzi nas do życia jak dzieci
Boże, do uznania innych za dzieci
Boga i do tego, aby wybierać «drogę



jeszcze doskonalszą»[34] miłości,
która «wszystko znosi, wszystkiemu
wierzy, we wszystkim pokłada
nadzieję, wszystko przetrzyma»[35],
przeobrażając krzywdy w okazję do
miłowania i do modlitwy za tych,
którzy wyrządzają krzywdę[36].
Ostatecznie uformowanie naszego
serca według wskazań nakreślonych
przez błogosławieństwa czyni
rzeczywistością ideał, jaki proponuje
nam Jezus Chrystus, mówiąc:
«Bądźcie miłosierni, jak Ojciec wasz
jest miłosierny»[37]. Zamieniamy się
w nosicieli miłości Boga, uczymy się
widzieć w innych tego bliźniego,
który potrzebuje naszej pomocy,
jesteśmy w Chrystusie tym dobrym
Samarytaninem, który umie
kierować się miłosierdziem, żeby
wypełnić całkowicie prawo miłości.
Nasze serce ulega wtedy
rozszerzeniu, jak to miało miejsce w
przypadku serca Najświętszej Maryi
Panny.



Carlos Ayxelá - Rodolfo Valdés

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por. Łk 10, 25.

[2] Łk 10, 26.

[3] Pwt 6, 5.

[4] Kpł 19, 18.

[5] Por. Mt 22, 40.

[6] Łk 10, 28.

[7] Łk 10, 29.

[8] Łk 10, 29.

[9] Starożytna homilia na Świętą i
Wielką Sobotę (PG 43, 462).

[10] Łk 10, 34.

[11] Św. Augustyn, Kazanie 131, 6.



[12] Łk 10, 37.

[13] Łk 10, 37.

[14] Franciszek, Orędzie na XLVIII
Światowy Dzień Środków Społecznego
Przekazu 2014 r., 24 stycznia 2014 r.

[15] Św. Jan Paweł II, Orędzie na
Światowy Dzień Migranta 1999 r., 2
lutego 1999 r.

[16] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii Gaudium, 24
listopada 2013 r., 169.

[17] Franciszek, „Mocne serca, aby
przezwyciężyć obojętność”. Orędzie
na Wielki Post 2015 r., 4 października
2014 r.

[18] Por. Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Łk 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.



[22] Mt 5, 17.

[23] Pwt 30, 15-16.

[24] Św. Josemaría, Bruzda, 795.

[25] Ps 119 (118), 111.

[26] Por. Św. Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologica, I-II, q. 106, a. 1, c.
i ad 2, cytowane w: Św. Jan Paweł II,
Encyklika Veritatis Splendor, 6
sierpnia 1993 r., 24.

[27] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1717.

[28] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1716.

[29] Por. Mt 5, 3-12.

[30] Por. Mt 5, 10-12.

[31] Św. Josemaría, Kuźnia, 1005.

[32] Mt 5, 12.

[33] Św. Josemaría, Droga, 173.



[34] 1 Kor 12, 31.

[35] 1 Kor 13, 7.

[36] Por. Mt 5, 44-45.

[37] Łk 6, 36.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-

boze-a-milosierdzie/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/

	„Idź, i ty czyń podobnie!” — Prawo Boże a miłosierdzie

