opusdei.org

»1dZ, 1 ty czyn
podobnie!” — Prawo
Boze a milosierdzie

Kto jest moim bliznim? Pan
odpowiada na to pytanie
uczonego w Prawie
przypowiescig o dobrym
Samarytaninie. W ten sposob
otwiera przed nim i przed nami
horyzont blogostawienstw,
ktore ukazuja glebie Prawa
Bozego. Nowy artykul na temat
mitosierdzia.

09-06-2019



Pewien uczony w Prawie podszed!
kiedys do Pana, pytajac, co powinien
zrobi¢, zeby osiggnac zycie wieczne.
W rzeczywistosci chciatl wystawi¢ na
probe prawowiernos$c tego Rabbiego
z Nazaretu, o ktorym, jak sie wydaje,
nie wiedzial, co mysle¢[1]. Jednakze
Panu to nie przeszkadza i zgadza sie
na rozmowe, zadajac mu pytanie:
«Co jest napisane w Prawie? Jak
czytasz?»[2]. Uczony odpowiada mu
stowami Szema Izrael, Stuchaj,
Izraelu, ktorych kazdy Izraelita uczyt
sie od dziecka: «Bedziesz milowat
Pana, Boga swego, calym swoim
sercem, catg swoja duszg, cala swoja
mocg i catym swoim umystem»[3] i
dodaje stowa z Ksiegi Kaplanskiej:
«bedziesz milowal blizniego jak
siebie samego»[4]. W tych dwdch
formutach zawiera sie skrotowo cate
Prawo i Prorocy[5], zatem Pan mowi:
«Dobrzes odpowiedzial. To czyn, a
bedziesz zyt»[6]. Uczony nie
spodziewat sie, ze z tak rozbrajajaca
prostota uzyska odpowiedz na swoje



pytanie. «Chcac sie
usprawiedliwié»[7], podnosi
wowczas z naciskiem kolejna
kwestie: «A Kkto jest moim
bliznim?»[8]. Pan sie nie poddaje,
poniewaz chce zdoby¢ zaufanie
rozmowcy. Przemawia wowczas do
jego serca, a rownoczesnie do
mezczyzn i kobiet wszystkich czaséw
swoim jezykiem zarazem prostym i
uroczystym. Jest to przypowiesc¢ o
milosiernym Samarytaninie.

sStawac sie bliznim”

W nieszczesnym czlowieku
napadnietym na drodze z Jerozolimy
do Jerycha Ojcowie Kosciola widzieli
Adama, a wraz z nim — jako ze
Adam oznacza wlasnie ,,czlowiek” —
cala ludzkos¢ sponiewierang przez
jej wlasny grzech, przez nasz wlasny
grzech. W mitosiernym
Samarytaninie rozpoznawali Jezusa,
ktory z cierpliwoscia przybywa, zeby
nas uleczyd¢, po tym, jak mineli nas ci,



ktorzy w rzeczywistosci nie byli
zdolni przynies¢ Swiatu zbawienia.
On natomiast moze i chce tego
dokonac. W nastepujacy sposob
wyobraza starozytna i czcigodna
homilia Jego spotkanie z Adamem —
ktore jest rowniez spotkaniem z
kazdym z nas — przy zejsciu
Chrystusa do otchiani: «Oto Ja, twgj
Bog, ktory dla ciebie stalem sie
twoim synem. Oto teraz mowie tobie
1 wszystkim, ktorzy beda twoimi
synami, i moja wtadza rozkazuje
wszystkim, ktérzy sa w okowach:
Wyjdzcie! A tym, ktérzy sa w
ciemnos$ciach, powiadam: Niech
zajasnieje wam Swiatto! Tym zas,
ktorzy zasneli, rozkazuje:
Powstancie!»[9]. Razem z Jezusem sa
powolani do niesienia Jego
zbawienia — do bycia milosiernymi
Samarytanami — namaszczeni, czyli
chrzescijanie. Tak samo jak ich Pan,
rowniez oni powinni opatrywac rany
ludzi i zalewac je oliwa i winem[10].
Powinni by¢ dobrymi gospodarzami



do czasu powrotu Samarytanina. «Ta
gospoda, jezeli to dostrzegacie, to
Kosciol. Teraz to gospoda, poniewaz
nasze zycie to podroz. Stanie sie
domem, ktérego nigdy nie opuscimy,
kiedy dotrzemy zdrowi do Krolestwa
Niebieskiego. Tymczasem z radoscig
przyjmijmy opieke w gospodzie»[11].

To jest horyzont, ktory Pan chce
otworzy¢ przed uczonym w Prawie, a
takze przed wszystkimi
chrzescijanami i wszystkimi ludZmi.
Nie wyrzuca mu jego ciasnoty.
Najpierw kaze mu pomyslec, a potem
marzyc: «Idz, i ty czyn
podobnie!»[12]. Jak czesto dzieje sie
w Ewangeliach, dobrze jest nie
przechodzic zbyt pospiesznie nad
zwiezloscia opowiesci. Odpowiedz na
pytanie Jezusa —«ktoryz z nich
okazal sie jego bliznim?» — okazuje
sie z pewnoscig oczywista: «Ten,
ktory mu okazal mitosierdzie»[13].
Natomiast tym, co nie jest oczywiste,
jest przyczyna, dla ktorej Pan zadaje



to pytanie odwracajace kwestie
postawiong przez uczonego w
Prawie: «Jezus odwraca
perspektywe: nie chodzi o to, bym
uznal, ze drugi czlowiek jest do mnie
podobny, ale o to, Zebym ja potrafil
stac sie podobny do niego»[14].
Wobec waskiej postawy, ktora
ogranicza pole dzialania przy
czynieniu dobra— poprzez
rozwazanie, na przykilad, czy inni
naleza do mojej grupy albo czy
odwzajemnig mi przystuge — Pan
odpowiada, zapraszajac do
podniesienia wzroku, do bycia
samym bliznim.

Stowo bliZni zamienia sie w ten
sposob, z kwalifikatora pewnego
rodzaju osob, ktore zastugiwalyby na
moja uwage, w pewna ceche serca.
Pedagogika Boga odwraca pytanie:
»~komu mam dobrze czynic¢?” i w ten
sposob dokonuje jego przeobrazenia.
To, co bylo przedmiotem dyskusji i
kazuistyki w szkolach rabinackich —



gdzie znajduje sie granica, do ktorej
powinienem wspoéiczu¢ innym —
zamienia sie w Smiate wyzwanie.
Chrzescijanin, mowil Sw. Jan Pawel
I, «nie zastanawia sie, kogo winien
kochad, bo pytac: ,,kto jest moim
bliznim?” to juz znaczy stawiac
granice i warunki (...). Za$
odpowiedz jest nastepujaca:
»Ktokolwiek znajduje sie w potrzebie,
nawet jesli go nie znam, staje sie dla
mnie bliznim, ktoremu powinienem
pomac”»[15]. To bliskos¢[16] — stowo
stosowane przez Papieza Franciszka,
ktory przypomina nam o naszym
powolaniu, zeby by¢ blisko naszego
blizniego, zeby stac sie «<wyspami
milosierdzia na morzu
obojetnosci!»[17].

Droga ku pelni Prawa

Mozna by powiedzied, ze ten dialog z
uczonym w Prawie ukazuje skrotowo
droge, jaka prowadzi od nauk
moralnych Starego Testamentu do



peini zycia moralnego w Chrystusie.
Chodzi o to, jak przypomina Swiety
Pawel, ze Prawo Narodu Wybranego
jest dobre i Swiete[18], ale nie
ostateczne. Nastawione byto ono
przede wszystkim na przygotowanie
serc na przyjscie Naszego Pana.

Pytanie faryzeusza — «Ktore
przykazanie w Prawie jest
najwieksze?»[19] — wydaje sie
odzwierciedla¢ pewna udreke wobec
mnodstwa nakazow, ktdre zgodnie z
legalistycznym podejsSciem
wprowadzano do religijnego zycia
Izraelitow. W innej chwili Jezus
Chrystus skarzy sie na uczonych w
Prawie: «Bo wkladacie na ludzi
ciezary nie do uniesienia, a sami
jednym palcem ciezarow tych nie
dotykacie»[20]. Co wiecej, niekiedy
ludzkie tradycje stawaly sie
ostatecznie wymowka, zZeby nie
podporzadkowywac sie Bozemu
nakazowi. I tak Pan demaskuje
postawe tych, ktorzy zastaniali sie



ofiarami Swigtyni, Zeby nie pomagac
swoim rodzicom[21].

Dlatego Jezus Chrystus wskazuje na
to, co fundamentalne: Mitos¢ do Boga
ido blizniego. W ten sposéb
wypelnia sie to, co méwi o Sobie
samym — ze nie przyszed} «znies¢
Prawo albo Prorokow. Nie
przyszediem znies$c, ale
wypelnic¢»[22]. Przymierze, jakie Bog
zawarl ze swoim ludem, obejmowato
pewne przepisy, ktore pierwotnie nie
zostaly nalozone w charakterze
ciezarow, ale zupelnie przeciwnie —
mialy prowadzi¢ ten naréd drogami
wolnosci: «Klade dzis przed toba
zycie i szczescie, Smierc i
nieszczescie. Ja dzi$ nakazuje ci
milowac Pana, Boga twego, i chodzi¢
Jego drogami, peinigc Jego polecenia,
prawa i nakazy, abys zyl i mnozyt sie,
a Pan, Bdg twoj, bedzie ci blogostawil
w Kkraju, ktory idziesz posigsé»[23].



Ziemia Obiecana Hebrajczykom to
figura ziemi wewnetrznej, na ktora
my, mezczyzni i kobiety wszystkich
czasOw mozemy wejs¢, jezell
bedziemy zy¢ przykazaniami Pana w
ich autentycznym sensie. To brama,
przez ktora przechodzi sie do
komunii z Bogiem, dlatego ze poza
nig kazda inna ziemia jest
niegoscinna: «Do szczescia nie jest
potrzebne wygodne zycie, lecz
zakochane serce»[24].

Jezeli nakazy rytualne i prawne
Narodu Izraela ustaly wraz z
przyjsciem Jezusa Chrystusa,
Dziesie¢ Przykazan, znane rowniez
jako Dekalog, sa wieczne. Obejmuja
podstawowe zasady, zeby moc
milowac¢ Boga — stawiajac Go ponad
wszystko, szanujac Jego sSwiete Imie,
poswiecajac Bogu dni Swiagteczne, jak
robimy my, chrzescijanie w niedziele
— iludziom — wzbudzajac mitosc i
szacunek wobec rodzicow, chroniac
zycie, czystosc serca itd. Ilez pokolen



Izraelitow rozwazalo prawdziwosc i
troskliwo$¢ Ojca, jakg wyraza te
dziesiecC stow! «Napomnienia Twoje
sa moim dziedzictwem na wieki, bo
sa radoscia mojego serca»[25]. Sa
dowodem Bozego milosierdzia, ktore
nie chce, zebySmy sie zagubili, ktore
pragnie, zebySmy mieli zycie w peni.
Swiat moze buntowac sie niekiedy
przeciwko Przykazaniom, jak gdyby
byly przebrzmialymi nakazami,
wlasciwymi dla dzieciecego stadium
czlowieczenstwa. Nie brakuje
jednakze przykladow na to, jak
upadaja spoteczenstwa i osoby, kiedy
mysla, Ze moga ignorowac Boze
Przykazania. DziesieC stow Pana to
stale wewnetrznego ludzkiego
wszechswiata. Jezeli sg naruszane,
serce czlowieka ulega wypaczeniu.

Zebyscie byli dzieémi waszego Ojca

Dekalog pozostaje jakby wpisany w
Nowe Prawo, ktore Jezus Chrystus
wprowadzil, kiedy nas zbawil,



oddajac swoje zycie na Krzyzu. To
Nowe Prawo to laska Ducha Swietego
dana poprzez wiare w
Chrystusie[26]. Teraz zatem nie
mamy juz tylko moralnego
horyzontu, do ktérego nalezy dazyc.
Chodzi o zycie w Jezusie, 0
upodabnianie sie coraz bardziej do
Niego, o przyzwolenie, zeby Duch
Swiety nas przeobrazal, aby w ten
Sposob spekniac Jego przykazania.

Jak by¢ bardziej podobnym do Jezusa
Chrystusa? Gdzie mozemy zobaczyc
Jego sposob zycia? Katechizm mowi,
ze «blogostawienstwa
odzwierciedlajg oblicze Jezusa
Chrystusa i opisuja Jego mitoSc¢»[27].
W tych naukach zebranych w
Ewangeliach widzimy wizerunek
Naszego Pana, Jego oblicze, ktore
objawia wspoiczujaca mitos¢ Ojca
wobec wszystkich ludzi. Zawierajg
one obietnice uczynione Narodowi
Wybranemu, ale doskonalg je,
kierujac sie juz nie ku posiadaniu



ziemi, tylko Krolestwa
Niebieskiego[28].

W Ewangelii wedlug Sw. Mateusza
pierwsze cztery Blogostawienstwa
odnosza sie do postawy albo sposobu
bycia, ktory skupia sie na stowach
Jezusa[29]: «Blogostawieni ubodzy w
duchu», «ktorzy sie smucg», «cisi»,
«ktorzy takna i pragna
sprawiedliwo$ci». Blogostawienistwa
te zapraszaja do catkowitego
zaufania Bogu a nie ludzkim
srodkom, do stawiania czola
cierpieniu z chrzescijanskim
podejsciem, do bycia cierpliwymi na
co dzien. Do tych Blogostawienstw
dodane sg inne, ktore podkreslaja
dzialanie: «Blogostawieni
milosierni», «czystego serca», «ktorzy
wprowadzaja pokoj» i jeszcze inne,
ktore zwracaja uwage, ze aby iS¢ za
Jezusem, musimy znosi¢ pewne
przeciwnosci[30], zawsze z radoscia,
poniewaz «szczescie w niebie jest dla



tych, ktérzy potrafig by¢ szczesliwi
na ziemi»[31].

Blogostawienstwa z pewnoscig
ukazuja milosierdzie Boga, ktory
doklada staran, zeby dac¢ radosc bez
granic tym, ktorzy za Nim ida:
«Cieszcie sie i radujcie, albowiem
wasza nagroda wielka jest w
niebie»[32]. Jednakze nie jest to zbior
aforyzmow majacy wyobrazac jakis
utopijny lepszy swiat, ktorego
zaistnieniem ktos si¢ zajmie, albo
stuzacy do falszywego pocieszania
wobec chwilowych trudnosci.
Dlatego blogostawienstwa sa rowniez
zwane wymogami Boga w stosunku
do serca kazdego czlowieka i
popychaja do zaangazowania sie w
prace dla dobra i sprawiedliwosci juz
na tej ziemi.

Czeste rozwazanie blogostawienstw,
by¢ moze w modlitwie osobistej,

pomaga dowiedziec sie, jak stosowac
je w zyciu codziennym. Na przyklad,



bycie cichym to w zyciu jakze czesto
«uprzejmy usmiech dla natretow,
milczenie wobec niestusznego
oskarzenia, wyrozumialo$¢ w
rozmowie z nudziarzami
zjawiajacymi sie w niewlasciwym
czasie, przechodzenie do porzadku
dziennego nad drobnymi urazami i
przykrosciami doznawanymi od
0s0b, z ktorymi stale
przebywasz...»[33].

Rownoczesnie ten, kto stara sie zy¢
duchem blogostawienstw, wiacza do
swojej osobowosci pewne postawy i
sposoby osadzania spraw, ktdre daja
mu wieksza latwos¢ w wypelnianiu
przykazan. Czysto$c¢ serca pozwala
mu widzie¢ obraz Boga w kazdej
osobie ludzkiej, rozwazajac ja jako
kogo$ godnego szacunku, nie zas jako
obiekt zaspokojenia wypaczonych
pragnien. Wprowadzanie pokoju
prowadzi nas do zycia jak dzieci
Boze, do uznania innych za dzieci
Boga i do tego, aby wybierac «droge



jeszcze doskonalszg»[34] miltosci,
ktora «wszystko znosi, wszystkiemu
wierzy, we wszystkim poklada
nadzieje, wszystko przetrzyman»[35],
przeobrazajac krzywdy w okazje do
milowania i do modlitwy za tych,
ktorzy wyrzadzajg krzywde[36].
Ostatecznie uformowanie naszego
serca wedlug wskazan nakreslonych
przez blogostawienstwa czyni
rzeczywistoscia ideal, jaki proponuje
nam Jezus Chrystus, mowiac:
«Badzcie milosierni, jak Ojciec wasz
jest milosierny»[37]. Zamieniamy sie
w nosicieli mitosci Boga, uczymy sie
widzie¢ w innych tego bliZniego,
ktory potrzebuje naszej pomocy,
jesteSmy w Chrystusie tym dobrym
Samarytaninem, ktéry umie
kierowac sie milosierdziem, zeby
wypei¢ catkowicie prawo milosci.
Nasze serce ulega wtedy
rozszerzeniu, jak to mialo miejsce w
przypadku serca NajsSwietszej Maryi
Panny.



Carlos Ayxela - Rodolfo Valdés

Ttum. Bronistaw Jakubowski

[1] Por. £k 10, 25.
[2] £k 10, 26.

[3] Pwt 6, 5.

[4] Kpt 19, 18.

[5] Por. Mt 22, 40.
[6] £k 10, 28.

[7] £k 10, 29.

[8] £k 10, 29.

[9] Starozytna homilia na Swietq i
Wielkg Sobote (PG 43, 462).

[10] £k 10, 34.

[11] Sw. Augustyn, Kazanie 131, 6.



[12] £k 10, 37.
[13] £k 10, 37.

[14] Franciszek, Oredzie na XLVIII
Swiatowy Dzieri Srodkéw Spolecznego
Przekazu 2014 r., 24 stycznia 2014 r.

[15] Sw. Jan Pawel II, Oredzie na
Swiatowy Dzieri Migranta 1999 r., 2
lutego 1999 r.

[16] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii Gaudium, 24
listopada 2013 r., 169.

[17] Franciszek, ,,Mocne serca, aby
przezwyciezy¢ obojetnosc¢”. Oredzie
na Wielki Post 2015 r., 4 pazdziernika
2014 r.

[18] Por. Rm 7, 12.
[19] Mt 22, 36.
[20] £k 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.



[22] Mt 5, 17.

[23] Pwt 30, 15-16.

[24] Sw. Josemaria, Bruzda, 795.
[25] Ps 119 (118), 111.

[26] Por. Sw. Tomasz z Akwinu,
Summa Theologica, I-11, q. 106, a. 1, c.
i ad 2, cytowane w: Sw. Jan Pawel II,
Encyklika Veritatis Splendor, 6
sierpnia 1993 r., 24.

[27] Katechizm Kosciota Katolickiego,
1717.

[28] Por. Katechizm Kosciota
Katolickiego, 1716.

[29] Por. Mt 5, 3-12.

[30] Por. Mt 5, 10-12.

[31] Sw. Josemaria, KuzZnia, 1005.
[32] Mt 5, 12.

[33] Sw. Josemaria, Droga, 173.



[34] 1 Kor 12, 31.
[35] 1 Kor 13, 7.
[36] Por. Mt 5, 44-45.

[37] £k 6, 36.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-
boze-a-milosierdzie/ (11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-prawo-boze-a-milosierdzie/

	„Idź, i ty czyń podobnie!” — Prawo Boże a miłosierdzie

