
opusdei.org

“Idź, i ty czyń
podobnie” (I):
Mnieście to uczynili

Potrzeby społeczne, prawa i
obowiązki obywateli, stosunki
między państwami, dialog i
działania polityczne stawiają
przed nami, jako
chrześcijanami, dziećmi tego
samego Ojca, wyzwanie,
abyśmy „byli w sposób czynny,
wolny i odpowiedzialny obecni
w życiu publicznym” (św.
Josemaría).

19-01-2023



Chrześcijanie zdają sobie sprawę, że
są częścią wspaniałej rodziny dzieci
Bożych. Nasza najgłębsza tożsamość,
bycie dziećmi Ojca, czyni nas braćmi
i siostrami wszystkich mężczyzn i
kobiet, stworzonych na Jego obraz i
podobieństwo. Wiemy jednak
również, że relacje braterskie nie są
łatwe. W wyniku grzechu
pierworodnego nasze wzajemne
relacje są naznaczone piętnem
pierwszego upadku, który niszczy
harmonię relacji między ludźmi, a
także więź rodzaju ludzkiego ze
stworzeniem[1]. Od czasu pierwszych
braci, o których mówi nam Biblia,
Kaina i Abla, i bratobójstwa
popełnionego przez starszego,
zawsze istniały konflikty rodzinne:
Ezaw i Jakub walczyli o prawo
pierworództwa, Józef został
zdradzony przez swoich starszych
braci, Mojżesz cierpiał z powodu
Aarona i Miriam…



W Ewangelii znajdujemy więzy
rodzinne także wśród bliskich
Jezusa: Piotra i Andrzeja, Jakuba i
Jana, Marię, Martę i Łazarza. I tam
też odnajdujemy starcia między
rodzeństwem, zarówno w
przykładach, które Jezus proponuje
słuchającym Go osobom - gdy syn
marnotrawny z przypowieści
powraca, a ojciec wyprawia mu
ucztę, starszy brat wpada w gniew,
odmawiając wejścia do domu (por.
Łk 15, 28) - jak i wśród otaczających
Go ludzi: „Nauczycielu, powiedz
mojemu bratu, żeby podzielił się ze
mną spadkiem” (Łk 12, 13); „Panie,
czy Ci to obojętne, że moja siostra
zostawiła mnie samą przy
usługiwaniu? Powiedz jej, żeby mi
pomogła” (Łk 10,40).

Jezus jednak nadał relacjom
międzyludzkim nowy wymiar:
„Zaprawdę, powiadam wam:
Wszystko, co uczyniliście jednemu z
tych braci moich najmniejszych,



Mnieście uczynili” (Mt 25,40). Stając
się jednym z nas, utożsamia się z
najsłabszym z naszych bliźnich, tym,
który najbardziej cierpi, który
doznaje największej
niesprawiedliwości. Żaden
chrześcijanin nie może pozostać
obojętny wobec drugiego człowieka,
ponieważ w nim widzi nie tylko
równego sobie, ale samego
Chrystusa. „W każdym z nich
powinniśmy rozpoznać Chrystusa,
powinniśmy widzieć w każdym z
nich Jezusa jako naszego brata. W
ten sposób będzie nam łatwiej hojnie
oddawać siebie w służbie, w trosce,
w serdeczności, w pokoju i w
radości”[2], zachęca św. Josemaría.

Pierwsze przykazanie

Komentując przypowieść o dobrym
Samarytaninie, papież Franciszek
wyjaśnia, że ma ona wielowiekowy
kontekst: „Wkrótce po opisie
stworzenia świata i człowieka, Biblia



przedstawia wyzwanie, jakim są
relacje między nami. Kain eliminuje
swojego brata Abla i wówczas
rozbrzmiewa pytanie Boga: «Gdzie
jest brat twój, Abel?» (Rdz 4, 9). Jego
odpowiedź jest taka, jaką często
dajemy: «Czyż jestem stróżem brata
mego?» (tamże). Zadając to pytanie,
Bóg poddaje w wątpliwość wszelki
rodzaj determinizmu czy fatalizmu,
którym próbuje się usprawiedliwić
obojętność, jako jedyną możliwą
odpowiedź. Przeciwnie, On uzdalnia
nas do tworzenia odmiennej kultury,
która prowadzi nas do
przezwyciężenia wrogości i do
zatroszczenia się o siebie
nawzajem”[3].

Gdyby nas zapytano,
najprawdopodobniej
powiedzielibyśmy, że staramy się
widzieć w bliźnich drugiego
Chrystusa. Ale odtrącanie brata może
nam się często przytrafiać w
zwykłych codziennych sytuacjach.



Kiedy krytykujemy polityków,
których nie lubimy, gdy tylko
pojawią się w wiadomościach, kiedy
nie ufamy tym, którzy różnią się
wyglądem lub zachowaniem,
gardzimy lub ignorujemy tych,
którzy należą do innej warstwy
społecznej lub mają inną sytuację
ekonomiczną, spieramy się o wynik
sportowy lub o to, jak powinny spać
niemowlęta. Może nam się nawet
zdarzać surowo osądzać innych
chrześcijan, ponieważ uważamy -
słusznie lub niesłusznie - że nie
postępują jak prawdziwi
chrześcijanie.

Nie możemy zapomnieć, że
przypowieść o dobrym
Samarytaninie wynika z pytania „Kto
jest moim bliźnim?”, zadanego
Jezusowi przez pewnego uczonego w
Prawie, który chciał się
usprawiedliwić po tym, jak zapytał
Go o życie wieczne. Odpowiedź na
pierwotne pytanie była już znana



jego słuchaczom, gdyż znajdowała
się w Torze: „Będziesz miłował Pana,
Boga swego, całym swoim sercem,
całą swoją duszą, całą swoją mocą i
całym swoim umysłem; a swego
bliźniego jak siebie samego” (Łk 10,
27; por. Pwt 6,4 i Kpł 19,18). Jezus
sięga dalej, wyróżniając oba
przykazania: „To jest największe i
pierwsze przykazanie. Drugie
podobne jest do niego: Będziesz
miłował swego bliźniego jak siebie
samego. Na tych dwóch
przykazaniach opiera się całe Prawo
i Prorocy” (Mt 22,38-40). Na końcu
przypowieści, kiedy uczony w prawie
uznaje, że właściwą postawą jest
postawa tego, kto lituje się nad
człowiekiem, który został
skrzywdzony, Jezus mówi do niego:
„Idź, i ty czyń podobnie”.

Bliźniego swego jak siebie samego

W Nowym Testamencie nie ma więc
wątpliwości, czego wymaga się od



tych z nas, którzy chcą iść za
Jezusem. „Słyszeliście, że
powiedziano przodkom: Nie zabijaj!;
a kto by się dopuścił zabójstwa,
podlega sądowi. A Ja wam
powiadam: Każdy, kto się gniewa na
swego brata, podlega sądowi. A kto
by rzekł swemu bratu: Raka, podlega
Wysokiej Radzie. A kto by mu rzekł:
«Bezbożniku», podlega karze piekła
ognistego” (Mt 5,21-22). W kilka lat
po tych naukach Jan nawoływał
pierwszych chrześcijan do życia
miłością braterską jako nieodzowną
częścią miłości do Boga: „Jeśliby ktoś
mówił: «Miłuję Boga», a brata swego
nienawidził, jest kłamcą, albowiem
kto nie miłuje brata swego, którego
widzi,nie może miłować Boga,
którego nie widzi” (1 Jn 4,20).

Chcemy „widzieć” bliźniego, jak
mówi św. Jan, i rozpoznać w nim
samego Chrystusa, zwłaszcza w
przypadku tych, którzy cierpią.
Czasem sami znaleźliśmy się w



bolesnej lub trudnej sytuacji, czasem
spotkaliśmy się z taką sytuacją:
osoba bezdomna, którą regularnie
spotykamy na ulicy; koledzy lub
koleżanki z pracy, którzy są
dyskryminowani ze względu na kraj
pochodzenia lub kolor skóry;
znajomi cierpiący na chorobę
zwyrodnieniową lub mający
problemy z poruszaniem się,
wymagający nadzwyczajnego
zaangażowania i kosztów, aby
prowadzić godne życie; kobiety, które
napotykają na przeszkody na swojej
drodze edukacyjnej lub zawodowej,
tylko dlatego, że są kobietami; dzieci i
młodzież, które uczęszczają na
zajęcia bez środków niezbędnych do
pomyślnego ukończenia nauki;
przyjaciele uzależnieni od
pornografii, hazardu lub
narkotyków. .. Nie mówiąc już o
wojnach, głodzie, epidemiach i
klęskach żywiołowych, które nas
dotykają lub mogą dotknąć w
przyszłości.



Godność człowieka i
odpowiedzialność chrześcijańska

Na przestrzeni wieków wiele
wartości chrześcijańskich
przeniknęło do społeczeństwa i
uczyniło je bardziej ludzkim.
Stopniowo nauczyliśmy się
rozpoznawać w drugim człowieku
osobę, która posiada godność, która
zasługuje na traktowanie z
szacunkiem i której prawa są warte
tyle, co moje własne. Filozofia,
socjologia i prawo, wśród innych
dyscyplin, badały wartość każdego
ludzkiego życia i sposoby jego
ochrony, zarówno w podejściu
indywidualnym, jak i zbiorowym.
Rozwój w takich dziedzinach jak
inżynieria, gospodarka i medycyna
poprawił warunki życia znacznej
części ludności świata, ale wiele
pozostaje jeszcze do zrobienia i
ciągle pojawiają się nowe wyzwania.



Czasami zauważamy, że wielu ludzi
zarzuca chrześcijanom brak
spójności między zasadami
ewangelicznymi a działaniami
publicznymi lub uważa, że wiara jest
schronieniem, które pozwala nam
uchylać się od odpowiedzialności.
Jakby modlitwa była synonimem
bierności, albo nadzieja na życie
wieczne prowadziła do odcięcia się
od świata, zapomnienia o tych,
którzy nas potrzebują.
„Rzeczywiście, wiara napełnia
niesłychanymi motywacjami uznanie
drugiego, ponieważ każdy, kto
wierzy, może uznać, że Bóg kocha
każdego człowieka z nieskończoną
miłością i że «nadaje mu
nieskończoną godność». Ponadto
wierzymy, że Chrystus przelał Swoją
krew za wszystkich i za każdego, a
zatem nikt nie zostaje poza Jego
wszechogarniającą miłością. A jeśli
udamy się do ostatecznego źródła,
jakim jest wewnętrzne życie Boga, to
spotkamy wspólnotę trzech Osób,



doskonałe źródło i wzór wszelkiego
życia wspólnotowego” [4].

Świat jako nasze dziedzictwo

Prałat Opus Dei często zachęca nas
do postrzegania całego świata, ze
wszystkim, co sobą obejmuje, jako
czegoś bardzo osobistego, idąc za
słowami św. Pawła: „czy to świat, czy
życie, czy śmierć, czy to rzeczy
teraźniejsze, czy przyszłe; wszystko
jest wasze, wy zaś Chrystusa, a
Chrystus – Boga” (1 Kor 3,22-23).

„Wszystko jest wasze — świadomi tej
prawdy cieszymy się dobrem, które
nas otacza i stawiamy czoła
wyzwaniom naszych czasów.
Jednocześnie bardzo głęboko
odczuwamy sytuację na świecie,
zwłaszcza smutną rzeczywistość
wojny oraz wielkich potrzeb i
cierpień tak wielu osób, zwłaszcza
najsłabszych”[5].

https://opusdei.org/es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn4


Bóg dał nam świat w dziedzictwo
(por. Ps 2,8), więc do nas należy jego
przemienienie. Nie wybraliśmy
momentu historycznego ani miejsca,
w którym żyjemy, ale okoliczności,
które nas spotkały, są właśnie okazją,
w której Bóg liczy na to, że
zrealizujemy to, co powierzył w
nasze ręce.

My, chrześcijanie, pragniemy serca
na wzór Chrystusa, serca, które
odczuwa potrzeby innych jak nasze
własne i które prowadzi nas do
właściwych decyzji. Jest to dar Boga:
„napełnij serca Twoich wiernych i
rozpal w nich ogień Twojej
miłości”[6], prosimy Ducha Świętego
za nas samych i za wszystkich w
Kościele. Jednocześnie „to uczynki są
miłością, a nie dobre chęci”:
chrześcijanin zaangażowany w
miłość Boga jest koniecznie
chrześcijaninem, który aktywnie
stara się przekształcać
społeczeństwo, dążąc do tego, by było



ono coraz bardziej zgodne z logiką
Boga i Jego miłością do człowieka.

W sposób indywidualny i
odpowiedzialny

To zaangażowanie przejawia się
przede wszystkim w gorącej i
nieustannej modlitwie, synowskiej
wytrwałości tego, który prosi o coś
dobrego dla osób, które kocha: „W
modlitwie musimy umieć
przedstawiać Bogu nasze trudy,
cierpienia, doznawane w pewnych
sytuacjach, w pewne dni, codzienny
wysiłek, by Go naśladować, być
chrześcijanami, a także ciężar zła,
które widzimy w nas samych i w
naszym otoczeniu, aby On dał nam
nadzieję, dał nam odczuć swoją
bliskość, dał nam nieco światła na
drodze życia”[7].

Oprócz tej postawy przedstawiania
Bogu tych wszystkich potrzeb,
obowiązkiem sprawiedliwości jest
działanie na rzecz przemiany świata,



uczynienia go bardziej ludzkim,
bardziej chrześcijańskim, bardziej
boskim, ukazując prawdę, dobro i
piękno Bożego planu dla szczęścia
ludzi. Wspólnie z innymi
chrześcijanin poszukuje, z twórczą
mocą miłości, nowych sposobów
urzeczywistnienia przesłania, które
Chrystus zostawił nam w Ewangelii,
w okolicznościach, w których się
znajdujemy, tu i teraz.

Można to zrobić na wiele sposobów:
będzie to zależało od okoliczności
miejsca, momentu historycznego,
osobistych cech charakteru,
możliwości, jakie się ma ze względu
na okoliczności rodzinne i zawodowe
oraz własnych preferencji
politycznych, ekonomicznych lub
społecznych podczas wyboru
rozwiązań. „Wszystkie rzeczy
bowiem z samego faktu, że są
stworzone - uczy Kościół -, mają
własną trwałość, prawdziwość,
dobroć i równocześnie własne prawa



i porządek, które człowiek winien
uszanować, uznawszy właściwe
metody poszczególnych nauk czy
sztuk”[8]; jednocześnie, „wszyscy
chrześcijanie niech odczuwają swoje
szczególne i sobie właściwe
powołanie we wspólnocie
politycznej, na mocy którego winni
świecić przykładem, sumiennie
spełniać obowiązki i służyć dobru
wspólnemu”[9].

Istnieje wiele sposobów czynienia
dobra, a Kościół zachęca swoje dzieci
do działania w wolności i na
wielorakich płaszczyznach, nie
narzucając konkretnej formy.
Motywowani tym samym ideałem
chrześcijanie mogą gromadzić się w
stowarzyszeniach religijnych lub
cywilnych; w większości przypadków
działają jednak w inicjatywach
publicznych lub prywatnych, które
nie są promowane przez instytucje
katolickie, ale mają na celu poprawę

https://opusdei.org/es/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-i-a-mi-me-lo-hicisteis/#_ftn9


jakiegoś konkretnego aspektu
społecznego.

Miłość „stanowi prawdziwą treść
osobistej relacji z Bogiem i bliźnim;
jest nie tylko zasadą relacji w skali
mikro: więzi przyjacielskich,
rodzinnych, małej grupy, ale także w
skali makro: stosunków społecznych,
ekonomicznych i politycznych”[10].
Każdy człowiek szuka więc
sposobów, aby przyczynić się do
rozwiązania problemów
społecznych, które widzi wokół
siebie. Św. Josemaría zachęcał tych,
którzy do niego przychodzili, aby byli
odpowiedzialnymi obywatelami,
zdolnymi do przekształcania
społeczeństwa, ulepszania go
poprzez własną pracę. „Działanie
każdego z nas, moje dzieci, jest
indywidualne i oparte na
odpowiedzialności”[11].

Wiele dobrego można często zdziałać
drobnymi gestami, które stopniowo



kształtują życiową postawę wobec
innych. Bycie dostępnym na
wysłuchanie dorastającego dziecka
może ułatwić otwartość na dialog ze
współczesną kulturą. Traktowanie
starszych dziadków z uwagą i
czułością pomaga w wykształceniu
podejścia do osób słabych i
bezbronnych. Odmowa angażowania
się w rozmowy w pracy, w których
krytykuje się lub oczernia osoby,
które nie są obecne i nie mogą się
bronić, sprzyja atmosferze szacunku
i zaufania.

W innych przypadkach zdolność do
dokonania przemiany będzie
wynikała z naszego wykształcenia
zawodowego lub naszej pozycji w
społeczeństwie, z naszej własnej
pracy, mobilizacji obywatelskiej lub
decyzji o poświęceniu się polityce:
wpływanie na ustawy ułatwiające
rodzinom dostęp do potrzebnych im
środków, ujawnianie nadużyć
korupcji gospodarczej, kładzenie



kresu zwyczajom segregującym jakiś
sektor społeczeństwa... Lekarz, poseł,
prezes firmy czy dziennikarz mogą
dobrze wykonywać swoją pracę bez
„wpadania w kłopoty”, ale mogą też
„skomplikować sobie życie”, by
poprzez swoją pracę przyczynić się
do budowy bardziej sprawiedliwego
świata.

Nauka społeczna Kościoła w
dialogu ze światem

Kościół głosi zasady moralne w
sferze społecznej, gdy zagrożone są
podstawowe prawa osoby ludzkiej
lub zbawienie dusz[12]. Ustanowiony
przez Chrystusa, aby nieść orędzie
zbawienia wszystkim ludziom, nie
może pozostawać bezczynny wobec
wszystkiego, co ludzkie. Od XIX
wieku, aby ułatwić chrześcijanom
sprawiedliwe działanie w obliczu
nowych modeli ekonomicznych,
politycznych i społecznych, Kościół
ustalił pewne parametry, które miały



pomóc chrześcijanom nie utracić
przesłania Ewangelii w obliczu tych
nowych sytuacji. Z tego powodu
Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła zawiera pewne zasady
przewodnie.

Zasada dobra wspólnego dotyczy
tego, że musi istnieć „suma tych
warunków życia społecznego, które
pozwalają bądź to grupom, bądź
poszczególnym jego członkom pełniej
i szybciej osiągnąć ich własną
doskonałość"[13]. Zasada
powszechnego przeznaczenia dóbr
przypomina, że „dobra stworzone
powinny w słusznej mierze docierać
do wszystkich; przewodniczy temu
sprawiedliwość, a miłość jej
towarzyszy”[14]. Zgodnie z zasadą
pomocniczości „wszystkie
społeczności wyższego szczebla
powinny przyjąć postawę pomocy
(subsidium) najmniejszym, a więc
postawę nastawioną na ich
wspieranie, popieranie i rozwój”[15]; a



więc troska o „rodzinę, grupy,
stowarzyszenia, lokalne organizacje
terytorialne, krótko mówiąc, bez
wspierania zrzeszeń i instytucji o
charakterze ekonomicznym,
społecznym, kulturalnym,
sportowym, rekreacyjnym,
zawodowym, politycznym, które
ludzie spontanicznie powołują do
życia i które umożliwiają im
rzeczywiste społeczne wzrastanie”[16].

Zasada uczestnictwa jest
konsekwencją powyższego i
„zasadniczo wyrażające się w
działaniach, dzięki którym obywatel
[...] wnosi swój wkład w życie
kulturalne, ekonomiczne, społeczne i
polityczne wspólnoty obywatelskiej,
do której należy. Uczestnictwo jest
obowiązkiem, który wszyscy powinni
wypełniać świadomie,
odpowiedzialnie i ze względu na
dobro wspólne”[17]. Wreszcie zasada
solidarności „pociąga za sobą
pielęgnowanie przez współczesnych



ludzi większej świadomości długu
zaciągniętego wobec społeczeństwa,
w które są włączeni. [...]. Dług ten
zostaje uszanowany w różnych
przejawach działalności
społecznej”[18].

Dzięki tym zasadom odkrywamy, że
wiele inicjatyw społecznych, które
kwitną wokół nas, opiera się na
wspólnych wartościach. Badanie ich i
uświadamianie może być okazją do
współpracy z pozostałymi
mieszkańcami naszych krajów w
budowie bardziej sprawiedliwego
społeczeństwa.

Prawda, wolność,
sprawiedliwość i miłość

Istnieją cztery podstawowe wartości,
na których opierają się zasady nauki
społecznej Kościoła: prawda,
wolność, sprawiedliwość i miłość.



Miłość do bliźnich musi być siłą
napędową życia chrześcijan,
zarówno w wymiarze osobistym, jak
i społecznym. „Kościół musi nie tylko
głosić Słowo, ale także
urzeczywistniać Słowo, które jest
miłością i prawdą”[19]. Być może w
ostatnich latach widzieliśmy to
najdobitniej: w obliczu globalnych
kryzysów pojawia się odpowiedź
solidarności, która jednoczy tych,
którzy cierpią razem. Są rodziny,
które łączą się ponownie w obliczu
choroby bliskiej osoby, albo sąsiedzi,
którzy zaczynają ze sobą rozmawiać,
gdy są zmuszeni spędzać więcej
czasu w domu. Są to postawy, które
możemy przyjąć także wtedy, gdy nie
skłaniają nas do tego okoliczności:
Czy znam imiona tych, którzy
mieszkają w moim budynku lub w
najbardziej oddalonym domu w
wiosce? Czy kiedykolwiek
rozmawiałem z każdym z nich,
interesując się ich sytuacją, starając
się być blisko nich?



To, co z zewnątrz może wydawać się
zwykłym gestem uprzejmości czy
okazaniem życzliwości, w
rzeczywistości może być
odzwierciedleniem miłości Boga do
każdego człowieka: „miłość pełna
drobnych gestów wzajemnej troski
ma także wymiar obywatelski i
polityczny, a przejawia się we
wszystkich działaniach, które starają
się budować lepszy świat. Z tego
powodu miłość wyraża się nie tylko
w relacjach bliskich i intymnych, ale
także w makro-relacjach: stosunków
społecznych, ekonomicznych i
politycznych”[20]. Jedność życia
konsekwentnego chrześcijanina
skłania go do działania z miłością na
wszystkich płaszczyznach, zarówno
w tym, co jest mu bliskie, jak i w
sprawach bardziej odległych.

Bazując na szacunku dla wszystkich,
stawiając dobro każdej osoby ponad
idee czy opinie, chrześcijanie mogą
interweniować we wszelkiego



rodzaju kwestiach, z
odpowiedzialnością i kreatywnością,
nie przypisując Kościołowi tego, co
jest drogą każdego człowieka. „Jako
chrześcijanie cieszycie się w
kwestiach o charakterze
politycznym, społecznym,
kulturalnym, etc. pełną wolnością,
wraz ze związaną z tym
odpowiedzialnością”[21].

„Kto kocha z miłością bliźniego, jest
przede wszystkim sprawiedliwy
wobec innych. Sprawiedliwość nie
tylko nie jest obca miłości, nie tylko
nie jest drogą alternatywną albo
paralelną w stosunku do miłości:
sprawiedliwość jest (...) nieodłącznie
związana z miłością, towarzyszy jej.
Sprawiedliwość jest pierwszą drogą
miłości”[22]. I odwrotnie: walka o
dobro wspólne zawsze będzie się
kierować zrozumieniem i
szacunkiem. Bez sensu byłoby szukać
sprawiedliwości z zatwardziałością
serca lub cieszyć się z czegoś



obiektywnie złego, tylko dlatego, że
potwierdza naszą opinię.

Wobec bliskich nam osób, które
ponoszą konsekwencje działań lub
stylu życia sprzecznego z
moralnością, albo które chcą się
poprawić i zbliżyć do Boga lub do
innego sposobu życia, jedyną
możliwą postawą chrześcijanina jest
towarzyszenie pełne czułości i
zrozumienia, nigdy zaś odpowiedź
pełna samozadowolenia, patrząca z
góry na innych. Tak jak Kościół
podejmuje dialog ze światem z
miłością, tak i my, pośród świata,
szukamy rozmowy otwartej na
wszystkich, która obejmuje
wszystkich i nie zamyka się na
propozycje, które postrzegamy jako
zagrożenia, ale umie przyjąć różne
punkty widzenia, ucząc się od
innych.

Apostołowie również nie stanowili
jednolitej grupy. Pochodzili z różnych



środowisk, mieli różne zawody,
charaktery, czasem niezbyt zgodne,
przeciwstawne opinie... Ale łączyła
ich miłość do Chrystusa i misja
niesienia światu Dobrej Nowiny. W
ten sposób, łącząc prymat Piotra i
kolegialność z własną tożsamością,
wypełnili nakaz Chrystusa: „Idźcie
na cały świat i głoście Ewangelię
wszelkiemu stworzeniu” (Mk 16, 15)./
h3>

Obietnica Jezusa

Ten chrześcijański obowiązek miłości
do bliźnich urzeczywistnia się, jak
wszystkie inne obowiązki,
poczynając od miłości Boga do
człowieka. To On przemienia serca i
odnawia świat: „Miłosierdzie i
sprawiedliwość nie są tylko
działaniami społecznymi, ale
działaniami duchowymi,
urzeczywistnianymi w świetle Ducha
Świętego”[23].



Wiemy, że na ziemi nie możemy
osiągnąć doskonałej sprawiedliwości,
dlatego liczymy na sprawiedliwość
życia wiecznego. Nie skłania nas to
jednak do zaniedbywania naszych
ziemskich obowiązków, bo wiemy, że
życie wieczne będzie zależało od
tego, jak bardzo staraliśmy się tutaj
żyć według Jezusowego „Mnieście to
uczynili”. Mamy nadzieję
przemieniać świat, przyczyniać się
do szczęścia tych, którzy są wokół
nas, a tym samym sami być
szczęśliwi, ponieważ słyszymy z ust
Jezusa to, co obiecał pewnego dnia
tym, którzy Go słuchali:
„Błogosławieni, którzy łakną i pragną
sprawiedliwości, albowiem oni będą
nasyceni” (Mt 5, 6).

tłum. Joanna Ratajska

[1] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 400.



[2] Św. Josemaría, List nr. 3 (O misji
chrześcijanina w życiu społecznym),
31.

[3] Franciszek, Fratelli tutti, 57.

[4] Franciszek, Fratelli tutti, 85.

[5] Fernando Ocáriz, List 19.III.2022, 7.

[6] Alleluja z Uroczystości Zesłania
Ducha Świętego, rok B.

[7] Benedykt XVI, Audiencja 1-II-2012.

[8] Sobór Watykański II, Gaudium et
Spes, 36.

[9] Tamże, 75.

[10] Benedykt XVI, Caritas in veritate,
2.

[11] Św. Josemaría, List nr. 3, 37.

[12] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 2032; 2420.



[13] Kompendium społecznej nauki
Kościoła, 164.

[14] Por. tamże, 171.

[15] Kompendium społecznej nauki
Kościoła, 186.

[16] Tamże, 185.

[17] Tamże, 189.

[18] Tamże, 195.

[19] Benedykt XVI, Audiencja
generalna, 25-IV-2012.

[20] Franciszek, Fratelli tutti, 181.

[21] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
11.

[22] Benedykt XVI, Caritas in veritate,
6.

[23] Benedykt XVI, Audiencja
generalna, 25-IV-2012.



Teresa Gómez

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-i-
mniescie-to-uczynili/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-i-mniescie-to-uczynili/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-i-mniescie-to-uczynili/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-ty-czyn-podobnie-i-mniescie-to-uczynili/

	“Idź, i ty czyń podobnie” (I): Mnieście to uczynili
	Prawda, wolność, sprawiedliwość i miłość


