
opusdei.org

Idź i czyń podobnie
(V): Wdzięczne dzieci

Relacja z Bogiem, z bliźnim i z
przyrodą to trzy
fundamentalne relacje
człowieka, zawarte w Księdze
Rodzaju. Na ich podstawie
Kościół zaprasza chrześcijan do
kształtowania rzeczywistości
społecznej, troski o stworzenie i
promowania dobra wspólnego.

01-08-2024

Stwórczy projekt



Początek Księgi Rodzaju podkreśla
uniwersalną i nieograniczoną władzę
Boga, który jako jedyny posiada
absolutne panowanie nad
wszystkimi rzeczami i sprawuje ją w
celu powołania życia do istnienia. W
kontekście stworzenia Bóg powierza
pierwszej parze ludzkiej, stworzonej
na Jego obraz i podobieństwo,
zadanie podporządkowania sobie
ziemi i panowania nad każdą żywą
istotą (por. Rdz 1, 26-29). Hebrajskie
słowo „obraz” użyte w tekście
oznaczało posąg, rzeźbę lub
przedstawienie, a także odnosiło się
do wizerunków bogów, którzy
patronowali świątyniom (por. Ez 7,
20; 16:17; 2 Krl 11, 18; Lb 33, 52). Tak
więc, podobnie jak ówcześni
królowie wznosili swoje wizerunki,
aby zaznaczyć swoje panowanie w
odległych krajach, Adam został
umieszczony na ziemi jako obraz
Boga i przedstawiciel Jego
suwerenności.



W drugiej historii Adam otrzymuje
polecenie nadania imion
zwierzętom. Nazwanie czegoś
oznacza podporządkowanie
nazwanego obiektu porządkowi,
który w pewnym sensie określa
miejsce, jakie powinien zajmować w
świecie. Adam uczestniczy w boskim
autorytecie i został wyznaczony na
przedstawiciela Boga na ziemi,
rządzącego w imieniu boskiego
suwerena. Bóg z kolei akceptuje
imiona nadane stworzeniom przez
Adama. Człowiek sprawuje zatem
panowanie nad stworzeniem, a
sprawowanie tego panowania
oznacza, że przeznaczenie kosmosu
jest związane z ludzką wolnością,
dzięki temu samemu stwórczemu
projektowi.

Historia stworzenia i fakt, że
panowanie człowieka zależy od
panowania Boga i uczestniczy w nim,
może wydawać się nieco odległą
rzeczywistością, która nie ma



praktycznego wpływu na codzienne
życie chrześcijanina. Jednak „w
wyznaniu wiary Izraela
stwierdzenie, że Bóg jest Stwórcą, nie
jest jedynie wyrażeniem
teoretycznego przekonania, ale
również uchwyceniem pierwotnego
horyzontu darmowego i
miłosiernego działania Pana dla
dobra człowieka. Istotnie, w sposób
wolny powołuje On do bytu i obdarza
życiem wszystko, co istnieje”[1].
Zasada Bożej kreacji wszystkich
rzecz, wielokrotnie objawiona w
Piśmie Świętym - zwłaszcza w
Księdze Rodzaju - daje nam klucz do
zrozumienia rzeczywistości i
odpowiedniego działania:
wdzięczności, którą powinniśmy
mieć wobec bezinteresowności Bożej
miłości.

„Dziękuję Ci, Ojcze”

Wdzięczność jest właściwą
dyspozycją woli do uznania i



odwzajemnienia otrzymanego dobra.
Wiąże się ona nie tylko z uczuciem
wdzięczności lub uznania, ale także z
praktyczną reakcją, prowadzącą do
słów lub czynów, które ją wyrażają.
Wdzięczność zakłada zatem
perspektywę zdolną do uznania
otrzymanego dobra, a jednocześnie
prowadzi do działania zgodnego z
tym przekonaniem.

W Ewangelii często znajdujemy
odniesienia do wielu ludzi, którzy
byli życzliwi Jezusowi, od tych,
którzy opiekowali się Jego rodziną w
Betlejem (pasterze, Mędrcy), po tych,
którzy uczynili Kalwarię i Krzyż
nieco bardziej znośnymi (Szymon z
Cyreny, dobry łotr, Józef i Nikodem,
kobiety towarzyszące Maryi...).
Ludzi, którzy otrzymali od Jezusa
spojrzenie, uśmiech lub wdzięczne
słowo.

W Ewangelii „dziękuję” Jezusa, które
wybrzmiewa najmocniej, to to, które



kieruje On do swojego Ojca:
„Wysławiam Cię, Ojcze, Panie nieba i
ziemi, że zakryłeś te rzeczy przed
mądrymi i uczonymi, a objawiłeś je
prostaczkom” (Mt 11, 25). „Te
rzeczy”, to mądrość Boża, o której
naucza nas Jezus, jest, podobnie jak
stworzenie, poznawaniem Boga i
świata dostępnym dla wszystkich.
Jest to język łatwiejszy do
zrozumienia dla "maluczkich", tych,
którzy patrzą na świat z prostotą i
bez uprzedzeń, i są świadomi, że
wszystko jest im dane.

Wdzięczne spojrzenie i wdzięczne
serce

Jak przypomina nam Kompendium
Nauki Społecznej Kościoła, „postawa,
która powinna cechować człowieka
wobec stworzenia, to zasadniczo
postawa szacunku i wdzięczności.
Świat bowiem rzeczywiście odsyła do
tajemnicy Boga, który go stworzył i
podtrzymuje w istnieniu [...]. Świat



ukazuje się wzrokowi człowieka jako
ślad Boga, miejsce, w którym
odsłania się Jego stwórcza,
opatrznościowa i wyzwalająca
moc”[2].

Z racji wiary w stworzenie i z
wdzięcznego spojrzenia
chrześcijanin jest wezwany do
kształtowania swoich działań z
postawą z wdzięcznego przyjęcia
Bożych darów. Korzystając ze swojej
wolności, człowiek może wybrać
postawę autonomicznego władcy,
wykluczającą Boże panowanie, lub
przeciwnie, postrzegając
rzeczywistość jako dar, wzmocnić w
ten sposób swoją pełną czci
zależność od Boga. W pierwszym
przypadku rzeczy stworzone są
postrzegane jako przedmioty,
którymi można dowolnie
manipulować i posiadać, podczas gdy
w drugim przypadku są one
traktowane jako dary i dlatego są
przyjmowane, podziwiane,



rozumiane, dające radość, dzielone, a
przede wszystkim odnoszone do
Boga, od którego pochodzą. Każda
ludzka decyzja, niezależnie od tego,
jak konkretna lub nieistotna może się
wydawać, ostatecznie wiąże się z
wdzięcznym przyjęciem lub
odrzuceniem Bożych darów.

Być może tak wiele codziennych
przykładów przychodzi na myśl:
świętowanie specjalnej okazji z
rodziną i przyjaciółmi, osiągnięcia w
życiu zawodowym, możliwość
zdobycia nowego doświadczenia,
radość z dzielenia się talentem... W
rzeczywistości dary Boże, w
szerokim znaczeniu, obejmują całą
rzeczywistość, którą otrzymaliśmy, w
tym materialny wszechświat i nasze
relacje z innymi.

Wdzięczne przyjęcie tych darów
przejawia się w szczególny sposób w
przyjęciu i zaakceptowaniu drugiego
jako daru: „osoba ludzka, stworzona



na obraz i podobieństwo Boże (por. 
Rdz 1,26), umieszczona w świecie
widzialnym, aby żyć w
społeczeństwie (por. Rdz 2,20.23) i
czynić sobie ziemię poddaną (por. 
Rdz 1,26.28-30), jest zatem od samego
początku wezwana do życia
społecznego: „Bóg nie stworzył
człowieka jako «istoty samotnej»,
lecz pragnął, by był «istotą
społeczną». Życie społeczne nie jest
więc czymś zewnętrznym w
stosunku do człowieka: może on
rozwijać i realizować swoje
powołanie jedynie pozostając w
stosunkach z innymi ludźmi”[3].
Konsekwencją wdzięcznej akceptacji
drugiego jest troska o innych, która
obejmuje troskę o dobro wspólne i
jego budowanie.

Przyjęcie drugiego jako daru:
zaproszenie do dobra wspólnego

Papież Franciszek przypomina, że
ekologia integralna - koncepcja ściśle



związana z troską o stworzenie,
rozumiane nie tylko jako przyroda,
ale także w wymiarze ludzkim i
społecznym - jest nierozerwalnie
związana z pojęciem dobra
wspólnego, o ile zasada ta odgrywa
centralną i jednoczącą rolę w etyce
społecznej. Nasze zaangażowanie w
ochronę i troskę o stworzenie będzie
tym bardziej autentyczne, im
bardziej będzie ukierunkowane na
krzewienie dobra wspólnego,
rozumianego jako „suma tych
warunków życia społecznego, które
pozwalają bądź to grupom, bądź
poszczególnym jego członkom pełniej
i szybciej osiągnąć ich własną
doskonałość”[4], tj. integralny i
zrównoważony rozwój człowieka.

Kiedy spotykamy się z problemami
innych lub wspólnoty, w której
żyjemy, jako chrześcijanie
powinniśmy odczuwać troskę, aby
wyjść im naprzeciw: to właśnie
wtedy jesteśmy wezwani do



odpowiedzi z odpowiedzialnością i
hojnością tego, kto skutecznie szuka
dobra wszystkich ludzi. Ideał dobra
wspólnego - który nie jest czymś
abstrakcyjnym, ale ma bardzo
konkretną treść - przedstawia się
zatem jako wezwanie dla wszystkich
członków społeczeństwa do
współpracy zgodnie z własnymi
możliwościami i do wyjścia poza
własne partykularne interesy.
Oznacza to, że nie należy kierować
się wyłącznie własnymi interesami,
ale dążyć do osiągnięcia perspektywy
opromienionej miłością, która
wyraża się w otwartości na innych i
zdolności do harmonizacji różnych
aspektów - rodzinnych, społecznych,
politycznych, kulturowych,
technicznych itp.

U podstaw tej perspektywy leży
świadomość nieskończonej godności
każdej osoby ludzkiej, niezależnie od
okoliczności i w każdym stanie czy
sytuacji; i że z tego powodu porządek



rzeczy musi być podporządkowany
porządkowi osób, a nie odwrotnie, co
sugeruje sam Pan, mówiąc, że szabat
został stworzony dla człowieka, a nie
człowiek dla szabatu (por. Mk 2, 27).
Ten porządek, oparty na prawdzie i
ożywiany miłością, nakreśla główny
cel dobra wspólnego: społeczeństwo,
które chce służyć ludziom na
wszystkich poziomach.

Jednym z przejawów tego wyzwania
jest na przykład wpływ technologii.
Nie możemy ignorować znaków
czasu, w których relacje społeczne
stały się bardziej złożone ze względu
na łatwość i szybkość komunikacji,
transportu i wielu innych środków
technologicznych, które
wprowadzają nowy styl życia i formy
relacji międzyludzkich. Środki te
niosą ze sobą pewną dwuznaczność,
w której postępowi towarzyszy na
ogół możliwość zagrożenia ludzkiej
godności i rozwoju. Wpływ
innowacji może prowadzić zarówno



do inicjatyw solidarnościowych, jak i
do dramatu konfliktu i podziału, w
zależności od przyjętej postawy; do
ponownego nawiązania kontaktu z
ludźmi lub do bardziej
powierzchownych relacji z nimi; do
nauki lub do uzależnienia; do
wykorzystania jednostki lub do
nowych możliwości rozwoju...
Przyjęcie [zasady] stworzenia
oznacza w tym przypadku
zachowanie szacunku dla osoby jako
takiej, zarówno w ostatecznym
rozrachunku, jak i w środkach, oraz
kierowanie się zasadami etycznymi,
a nie zasadami efektywności.

Budowanie dobra wspólnego w
komunii

Konieczne jest, aby każdy z nas
przyjął na siebie udział w dobru
wspólnym, to znaczy, aby wniósł w
ten świat to, do czego został
powołany, to, co tylko my możemy
zaoferować, ponieważ nikt nie może



nas zastąpić w tym zadaniu. Taka
postawa sprzeciwia się biernej
postawie, wygodnej obojętności lub
indywidualizmowi zamkniętemu w
poszukiwaniu własnego dobrobytu,
ponieważ zakłada ciągłe
zaangażowanie i komplikowanie
sobie życia, aby współpracować w
tworzeniu atmosfery komunii.
„Bowiem czym innym jest poczucie,
że jest się zmuszonym żyć razem, a
czym innym docenianie bogactwa i
piękna nasion życia wspólnego,
których trzeba razem szukać i które
należy pielęgnować”[5].

W swoim dynamicznym aspekcie
dobro wspólne urzeczywistnia się w
zwykłych działaniach każdego
obywatela. Koniec końców, warunki
społeczne są ustanawiane poprzez
osobiste relacje i działania, które
mogą przyczyniać się do tworzenia
solidnego porządku społecznego,
prawnego i usługowego (często
zbieżnego z podstawowymi prawami



człowieka, takimi jak żywność,
mieszkanie, transport...). W tym celu
konieczne jest wykonywanie naszych
codziennych zadań w sposób
doskonały, z kompetencją i pasją. Jak
możemy to zrobić? Formując się i
rozwijając głębszą świadomość
otaczającej nas rzeczywistości, nie
wpadając w pułapkę rezygnacji pod
pretekstem, że nasze działania nie
mają żadnych reperkusji. Sam
Chrystus stawia jako miarę swojego
osądu małe czyny (dawanie jedzenia,
picia, odzienia...) dokonywane na
rzecz ubogich ludzi (moich braci
najmniejszych) (por. Mt 25,31-46).

Z drugiej strony, magisterium
Kościoła zawsze powtarzało o
powołaniu chrześcijan do
uczestnictwa i odpowiedzialności w
życiu publicznym. Świadomość, że
potrzebujemy szerszej wspólnoty,
powinna prowadzić nas do
połączenia sił, aby lepiej wspierać
wspólne dobro w komunii z innymi.



W tym sensie Jezus daje nam
przykład Dobrego Samarytanina
(por. Łk 10, 25-37), który swoim
działaniem uświadomił nam, że
„istnienie każdego z nas jest
związane z istnieniem innych: życie
nie jest czasem przemijania, ale
czasem spotkania”[6].

Z tych wszystkich aspektów wyłania
się to, co możemy nazwać
wewnętrznym wymiarem dobra
wspólnego, które zasadniczo oznacza
dobre życie we wspólnocie. Innymi
słowy, nie wystarczy czynić dobro
innym, ale trzeba chcieć czynić
dobro z innymi. Solidarność
wykracza poza osobistą
odpowiedzialność za konkretne
przedsięwzięcie: prowadzi do
pragnienia bycia z innymi i
współpracy z nimi, aby pomóc im
osiągnąć ich cele. Siła tej
perspektywy polega na
uświadomieniu sobie, że dobro
wspólne to nie tylko warunki, które



są tylko zewnętrzne, ale że to na tej
podstawie i poprzez relacje buduje
się dobro indywidualne i społeczne.

Suma wielu nielicznych

Prosty fakt, że jesteśmy razem, jest
sam w sobie dobrem, ponieważ
zapewnia bezpieczeństwo
środowiska, w którym osobiste
niedoskonałości i błędy znajdują
wsparcie i pomoc w ich
przezwyciężeniu. Kiedy na przykład
społeczność spotyka się w obliczu
klęski żywiołowej, aby pomóc
ratować ludzi i ich środowisko,
pomimo bólu, cierpienia lub
zmęczenia, pojawia się wewnętrzna
pełnia wspólnego czynienia dobra i
głęboka wspólna wdzięczność.
Wyzwaniem jest osiągnięcie tej
samej intensywności na co dzień.

Jest to coś, czego prawdopodobnie
doświadczyliśmy, ale nie zawsze
łatwo jest pamiętać o dobru, które
przynoszą inni: możemy mieć



tendencję do samodzielnego
rozwiązywania spraw, proszenia o
przysługę lub robienia tego, zawsze
śledząc, co jest należne i co jest
należne.

Z drugiej strony, podążanie w
kierunku wewnętrznego dobra
wspólnego wymaga formacji, która
pozwoli nam wejść w logikę
bezinteresowności relacji,
miłosierdzia i komunii. „Cieszymy się
przestrzenią
współodpowiedzialności zdolną do
inicjowania i generowania nowych
procesów i transformacji. Bądźmy
aktywni w rehabilitacji i wspieraniu
zranionych społeczeństw. Dzisiaj
stajemy przed wielką szansą
wyrażenia tego, że jesteśmy braćmi,
bycia kolejnymi miłosiernymi
Samarytanami, biorącymi na siebie
ból porażki, zamiast wzniecania
nienawiści i urazy. Jak przygodnego
wędrowca naszych dziejów, trzeba
nam jedynie bezinteresownego,



czystego i prostego pragnienia, aby
być ludem, by być stałymi i
niestrudzonymi w trudzie włączania,
integrowania i podnoszenia tego, kto
upadł [...]. Umacniajmy to, co jest
dobre i oddawajmy się służbie
dobru”[7].

Tak więc bezinteresowność i
wdzięczność idą w parze: kierują
naszą relacją z innymi, opierając ją
na naszej relacji z Bogiem. Relacji
wdzięcznych i odpowiedzialnych
dzieci.

***

Księga Rodzaju objawia, że człowiek
jest powołany do bycia opiekunem i
protagonistą stworzenia, sprawując
wspólną suwerenność, ponieważ
otrzymał ją od Boga, jedynego
suwerena. Rzeczywiście,
otrzymaliśmy od Niego wszystko i
nigdy nie możemy Mu wystarczająco
podziękować. Jednak to, co jest w
naszych rękach, nie jest małe:



poprzez postawę wdzięczności za
otrzymane Boże dary, jesteśmy
wezwani do uznania ich za takie
oraz do troski, rozwoju i ubogacania
stworzenia. Ta postawa wdzięczności
rozciąga się na przyjęcie drugiego
[człowieka] jako daru i przekłada się
na udział i odpowiedzialność
każdego w budowaniu dobra
wspólnego, czy to w codziennych
relacjach, czy w działaniach
publicznych, a przede wszystkim w
czynieniu dobra z innymi. W ten
sposób człowiek urzeczywistnia i
realizuje swoją kondycję istoty
społecznej, sprawiając, że więzi
braterstwa jaśnieją, przyczyniając się
do rozkwitu innych.

[1] Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła,26.

[2] Ibidem, 487.

[3] Ibidem, 149

[4] Ibidem, 164.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_pl.html


[5] Franciszek, Humana communitas, 
6.

[6] Franciszek, Videomensaje al TED
2017 de Vancouver (26 kwietnia
2017): L'Osservatore Romano (27
kwietnia 2017 r.), str. 7.

[7] Franciszek Fratelli tutti, 77.

Letícia Braga i Vitória Volpato

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/idz-i-czyn-podobnie-v-
wdzieczne-dzieci/ (16-02-2026)

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/franciszek_i/listy/humana_communitas_06012019
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-v-wdzieczne-dzieci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-v-wdzieczne-dzieci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-v-wdzieczne-dzieci/

	Idź i czyń podobnie (V): Wdzięczne dzieci

