
opusdei.org

Idź i czyń podobnie
(III): Na pierwszej
linii przemiany
świata

Chrześcijanie dzielą z wieloma
innymi ludźmi potrzebę
osiągnięcia ideałów, których
pragniemy dla naszego świata:
sprawiedliwości, solidarności,
miłości, ale trudno jest
współpracować bez tarć i
konfliktów. Jak miłość,
sprawiedliwość i solidarność
mogą stać się rzeczywistością w
naszym życiu?



27-10-2023

Szybki rzut oka na dowolne media
społecznościowe lub internetowe
strony informacyjne ujawnia dwie
rzeczy: że na świecie jest wiele
cierpienia, a co za tym idzie, że
istnieje wiele powód do budowania
lepszego społeczeństwa. Czasami
głosy te wydają się harmonijne,
innym razem mogą być niezgodne i
wzywać do różnych, a nawet
przeciwstawnych rzeczy. Jednak
pragnienie robienia tego, co słuszne,
świadomość zbiorowej wrażliwości i
przekonanie, że musimy dbać o
siebie nawzajem, niewątpliwie
charakteryzują współczesną
wrażliwość.

Naśladowanie Chrystusa oznacza
troskę o świat i jego problemy. Jeśli
rzeczywiście „dobra, podobnie jak
miłości, sprawiedliwości i



solidarności, nie osiąga się raz na
zawsze”, ale „trzeba je zdobywać
każdego dnia”[1], każdy z nas musi
zadać sobie pytanie: Jak mogę się do
tego przyczynić? Jaka jest moja rola?

Wezwanie do odczuwania świata
jako naszego własnego

Jeśli się nad tym zastanowimy, świat
jest podwójnie nasz. Z jednej strony
zostaliśmy wezwani do jego
współtworzenia, a z drugiej do jego
współodczuwania. Wszechświat,
stworzony w „drodze” (Katechizm
Kościoła Katolickiego, 302), został
powierzony człowiekowi, aby
poprzez swoją pracę mógł
współpracować w doskonaleniu
stworzenia (Rdz 1, 28). Jednocześnie
świat jest zraniony przez grzech,
więc cierpienie jest również obecne.
To porusza serce Chrystusa. W
Ewangelii widzimy, jak na widok
tłumów chorych "litował się nad
nimi, bo byli znękani i porzuceni, jak



owce nie mające pasterza " (Mt 9, 36),
i uzdrawiał ich dolegliwości.
Ponownie jest poruszony tymi,
którzy szli za Nim przez wiele dni i
nie mieli nic do jedzenia (por. Mt
15,32), i zachęca swoich uczniów, aby
szukali lekarstwa, czyniąc ich
odpowiedzialnymi za innych: "Wy
dajcie im jeść" (Łk 9:13). Mając
niewiele, to co znaleźli uczniowie,
Jezus dokonał cudu rozmnożenia
chleba i ryb. W obliczu cierpienia lub
nędzy Jezus lituje się i aktywnie
reaguje. Wychodzi naprzeciw
potrzebom materialnym, zawsze
mając na celu dotarcie do dusz i
doprowadzenie ich do życia
wiecznego (por. J 6). I tak jak posłał
Go Ojciec, tak posyła nas, abyśmy
współpracowali w Jego odkupieniu (J
20, 21; Mt 28, 18-20).

Innymi słowy, chrześcijańskie
wysiłki na rzecz promowania
solidarności mają większy motyw niż
zwykłe pragnienie zakończenia lub



złagodzenia cierpienia. Jest to dobre i
szlachetne, ale serce Chrystusa
domaga się czegoś więcej: „Po tym
wszyscy poznają, żeście uczniami
moimi, jeśli będziecie się wzajemnie
miłowali” (J 13, 35). Dziecko Boże
wie, że najgłębsza motywacja do
działania społecznego opiera się na
miłości Boga do świata i całej
ludzkości oraz na fakcie, że jesteśmy
powołani do oddania świata Bogu
Ojcu w Chrystusie, Jego Synu:
„Ostrzega się nas, że nic nie zyska
człowiek, jeśli cały świat straci, a
siebie samego. Niemniej jednak
oczekiwanie na nową ziemię nie
może osłabiać, ale raczej ożywiać
troskę o doskonalenie tej ziemi, na
której wzrasta ciało nowej rodziny
ludzkiej, która może w pewien
sposób antycypować przebłysk
nowego wieku”[2].

Kluczowe cnoty w służbie
społeczeństwu



Wezwanie do przemiany świata nie
może pozostać abstrakcyjną ideą.
Troska i miłość zawsze wiążą się z
działaniem: sprawiedliwość,
solidarność i miłosierdzie to cnoty,
którymi należy żyć. Każda z nich
doskonali inny aspekt decyzji i
działań, które podejmujemy w
naszych relacjach z innymi. I każda z
nich może być przeżywana w dwóch
szerokich obszarach: w naszej trosce
o odnowę systemów i struktur w
naszych kręgach społecznych oraz w
naszych spotkaniach z ludźmi.

Klasyczna definicja sprawiedliwości
to „nawyk, który pozwala nam oddać
każdemu to, co mu się należy”[3]. Jest
to cnota, którą możemy żyć zarówno
horyzontalnie, z naszymi
towarzyszami podróży, jak i
wertykalnie, niezależnie od tego, czy
mamy władzę nad grupą ludzi, czy
też nie. Kluczową ideą życia tą cnotą
jest ćwiczenie się w rozpoznawaniu
tego, co jesteśmy winni innym ze



względu na nasze relacje z nimi.
Możemy najpierw zastanowić się nad
tym, jak żyjemy sprawiedliwością w
naszej pracy, wykonując ją dobrze i
uczciwie. Jeśli mamy władzę,
będziemy chcieli naprawdę szukać
dobra ludzi, za których jesteśmy
odpowiedzialni, a nie tylko własnych
korzyści. Jeśli jednak poważnie
potraktujemy fakt, że Bóg powierzył
nam świat, zobaczymy, że nasza
działalność nie kończy się na naszym
najbliższym kręgu pracy i rodziny.
Możemy rozważyć zaangażowanie
się w inne projekty lub przyłączenie
się do inicjatyw wykraczających poza
to, co już robimy, aby pomóc innym
członkom społeczeństwa w
osiągnięciu godnych warunków życia.

Jako cnota, solidarność podkreśla
naszą współzależność. Jeśli
sprawiedliwość uznaje, że każda
osoba zasługuje na pewne dobra,
solidarność uznaje naszą jedność z
innymi: dzielimy tę samą ludzką



naturę. Jest to zatem „mocna i trwała
wola angażowania się na rzecz dobra
wspólnego”[4], czyli „mówienie i
działanie w kategoriach
wspólnoty”[5]. Z jednej strony,
praktyczna realizacja tej cnoty jest
podobna do sprawiedliwości:
poprzez naszą pracę i nasze projekty
odnosimy się do niektórych cech
społeczeństwa, tak aby miasto, w
którym żyjemy lub wspólnota, w
której się poruszamy, były miejscami,
w których każda osoba może
osiągnąć swoją pełnię. Z drugiej
strony solidarność polega również na
poświęceniu czasu na dzielenie
cierpienia, a nie tylko na radzenie
sobie z nim. Niektórzy z nas mogą
woleć walczyć publicznie o
konkretną sprawę i na przykład
pracować nad zwiększeniem
świadomości na temat zdrowia
psychicznego i bezpieczeństwa
psychicznego w rodzinach. Inni
mogą preferować okazywanie
solidarności w bardziej prywatny



sposób, twarzą w twarz, na przykład
odwiedzając osoby starsze lub chore,
bez publikowania tego w mediach
społecznościowych. Solidarność jest
szczególnie wrażliwa na
bezbronność i cierpienie: „wynika ze
świadomości, że jesteśmy
odpowiedzialni za słabość innych
dążąc do wspólnego przeznaczenia” i
„wyraża się w sposób konkretny
poprzez służbę”[6].

Chrześcijańska sprawiedliwość i
solidarność opierają się jednak na
czymś większym niż uznanie
naszego wspólnego człowieczeństwa.
Dzięki wierze widzimy, że łączy nas
Boże i ludzkie pochodzenie oraz
wspólne przeznaczenie[7]. Jesteśmy
stworzeni przez kochającego Boga i
pochodzimy od Adama i Ewy. Co
więcej, jesteśmy przeznaczeni do
szczęścia Bożego w Chrystusie, które
osiągamy, będąc włączeni w jedno
Ciało, Kościół. Krótko mówiąc,
istnieje prawdziwa jedność między



wszystkimi ludźmi, jedność, która
urzeczywistnia się poprzez miłość.
Sprawiedliwość i solidarność
nabierają prawdziwego znaczenia
tylko wtedy, gdy wiemy, że w życiu
ludzkim ostatecznie to miłość -
miłosierdzie - czyni nas
odpowiedzialnymi za rozwój innych,
zarówno w tym życiu, jak i w
przyszłym.

W rzeczywistości miłość jednoczy
nas przede wszystkim z Bogiem[8].
Jednym z konkretnych sposobów, w
jaki ta rzeczywistość wpływa na
nasze działania społeczne, jest
zapewnienie, że nasze cele, plany i
projekty są zawsze zgodne z
Ewangelią, nawet jeśli nie są z nią
wyraźnie związane. Co więcej,
angażując się w działania na rzecz
innych, nie możemy zapominać, że to
zjednoczenie z Bogiem, Jego łaska,
czyni możliwą naszą miłość do
bliźniego. Poprzez miłość uważamy
innych „za jedno z samym sobą”, a ta



afektywna uwaga „sprawia, że
bezinteresownie dąży się do jego
dobra”[9]. Jeśli odnosimy się do
innych w ten sposób, możemy
zbliżyć się do tego, co papież
Franciszek nazywa „przyjaźnią
społeczną”: miłość i braterstwo,
które nikogo nie wyklucza,
przekracza granice i może być
solidnym fundamentem dla miast i
państw[10].

Każdy z nas znajduje się w innym
środowisku i okolicznościach. Co
więcej, każde społeczeństwo i jego
grupy składowe różnią się w
zależności od kraju, więc sposoby
urzeczywistniania sprawiedliwości,
solidarności i miłości będą się różnić
w nieskończoność. Istnieją jednak
konkretne kroki, które wszyscy
możemy rozważyć, aby stać się
ludźmi, którzy będą protagonistami
zmian poprzez te cnoty.



Ciągłe przekształcanie siebie, by
zmieniać świat

Pierwszym krokiem jest
kultywowanie naszej zdolności do
dostrzegania sytuacji potrzeby. Aby
ćwiczyć jakąkolwiek cnotę, muszę
najpierw uświadomić sobie, w jakiej
sytuacji się znajduję: w tym
przypadku jest to problem społeczny.
Być może mój cel jest niewielki,
ponieważ pochłania mnie moje
codzienne życie i mój najbliższy krąg
działania. Być może teoretycznie
wiem, że na świecie istnieje wiele
problemów, ale nie zatrzymałem się,
by przyjrzeć się im z bliska. Być
może przyzwyczaiłem się do
reagowania żalem, gdy widzę lub
słyszę złe wieści, ale nigdy nie
zastanawiałem się nad tym, że te
sytuacje mogą stanowić dla mnie
wyzwanie i mogę na nie
odpowiedzieć. Może to wszystko
sprawia, że jestem mniej wrażliwy
na potrzeby bliskich mi osób.



Podjęcie decyzji o kultywowaniu tej
wrażliwości może oznaczać czytanie
większej ilości wiadomości,
zwracanie uwagi w drodze do pracy
lub zaglądanie na parafialną tablicę
ogłoszeń (fizyczną lub w mediach
społecznościowych). W każdym
społeczeństwie jest co najmniej kilka
sektorów potrzebujących
sprawiedliwości, solidarności i
miłosierdzia: osoby starsze, którym
nikt nie towarzyszy; nieuleczalnie
chorzy; ci, którzy nie mają dostępu
do żywności, wody lub przyzwoitego
mieszkania; osoby niepełnosprawne i
rodziny, które się nimi opiekują (lub
które je porzucają). Osoby cierpiące
na choroby psychiczne, dzieci lub
dorośli bez dostępu do edukacji,
zmarginalizowane społeczności -
tubylcze lub imigranckie. Bezdomni
lub uchodźcy. Osoby cierpiące z
powodu przemocy domowej lub
nadużyć, ofiary klęsk żywiołowych.
Pracownicy w nieludzkich
warunkach pracy, więźniowie lub



osoby żyjące w miejscach konfliktów
lub o wysokim poziomie
niepewności. Samotne matki - lub
ojcowie; osoby cierpiące z powodu
znęcania się, nękania w szkole lub
innych form zastraszania; ofiary
uzależnienia od narkotyków lub
hazardu. Ci, którzy nie mają dostępu
do kultury, sportu lub sztuki, osoby
opuszczone społecznie, dzieci ulicy...
Wymienienie tych sytuacji pomaga
nam dostrzec, że nie brakuje
możliwości współpracy.

Dlatego kolejnym krokiem jest
zobowiązanie się do działania, a nie
tylko do odczuwania. W naszym
świecie istnieje ryzyko, że
pozostaniemy bierni w obliczu
ciągłego napływu informacji.
Prawdziwa solidarność prowadzi nie
tylko do współczucia dla
napotkanych nieszczęść, ale także do
łagodzenia cierpienia, gdzie tylko
możemy. Niemożliwe jest
rozwiązanie wszystkich problemów,



ale być może możemy zastanowić się,
jak przyczynić się do bardziej
sprawiedliwego społeczeństwa lub
jak poświęcić część naszego czasu na
projekt społeczny, być może nawet z
przyjaciółmi lub rodziną. Jeśli
problemy na dużą skalę wydają się
poza naszym zasięgiem (choć kto
wie, może nie dla nas wszystkich),
być może możemy pomóc,
przekazując darowiznę na rzecz
znanej nam organizacji.

Jeśli zdecydujemy się zaangażować w
działalność obywatelską, kolejnym
ważnym nawykiem jest
przemyślenie i zaplanowanie
konkretnego działania, nawet jeśli
jest to dzień spędzony na pomaganiu
w ośrodku dla osób
niepełnosprawnych. Dla tych, którzy
są ograniczeni do
krótkoterminowych działań, szkoda
byłoby oferować rozwiązania na
zasadzie „prowizorki” lub szukając
poczucia satysfakcji lub ulgi. A dla



tych, którzy są w stanie podejmować
długoterminowe inicjatywy, ważne
jest, aby unikać tworzenia trwałej
zależności od takiego wsparcia.
Możemy wykonywać bardzo dobrą
pracę, jeśli jasno określimy cele, jakie
sobie stawiamy w czasie, którym
dysponujemy: podczas tej
jednodniowej wizyty w domu dla
osób niepełnosprawnych uczymy
naszych wolontariuszy
potwierdzania godności osobistej
pensjonariuszy i podkreślania
wartości towarzystwa. Możemy
również realizować dobre projekty,
jeśli poważnie przyjrzymy się
problemowi, z którym mamy do
czynienia, aby dotrzeć do jego źródła,
tak aby zaprojektowane przez nas
działania wzmocniły pozycję osób,
którym pomagamy, zapewniając
narzędzia i umiejętności, dzięki
którym mogą ostatecznie pomóc
sobie samym. Zamiast na przykład
budować domy dla ubogich
społeczności, możemy zaangażować



tych ludzi, tak aby naprawdę czuli się
właścicielami swoich domów i
zobowiązali się do wzięcia udziału w
szkoleniach w zakresie umiejętności
zawodowych, aby mogli zachować
zdrowe i humanitarne środowisko.

Papież Franciszek mówi nam, że
solidarność „jest czymś o wiele
większym niż parę sporadycznych
aktów wielkoduszności [...]. To także
walka ze strukturalnymi
przyczynami ubóstwa, nierównością,
brakiem zatrudnienia, ziemi i
mieszkań, negowaniem praw
społecznych i pracowniczych. To
stawianie czoła niszczącym efektom
imperium pieniądza […].
Solidarność, pojmowana w swoim
najgłębszym sensie, jest sposobem
kształtowania historii”[11].

Poszerzanie naszej strefy komfortu

Bycie działaczem na rzecz
sprawiedliwości, solidarności i
miłosierdzia nie ogranicza się do



naszej osobistej postawy. Istnieją co
najmniej dwa inne obszary, w
których możemy wzrastać jako
chrześcijanie.

Kiedy angażujemy się w otaczające
nas problemy, prawdopodobnie
spotkamy więcej ludzi, którzy mają
tę samą pasję do zmieniania świata,
ale których idee lub styl życia mogą
nie być oparte na wierze w
Chrystusa. Nie oznacza to jednak, że
nie możemy dzielić wspólnych,
prawdziwie ludzkich celów. Być
może bardzo konkretnym sposobem
przeżywania solidarności i miłości
jest odważenie się na podjęcie
dialogu z tymi, którzy myślą inaczej
niż my, aby znaleźć sposób na
współpracę, a nie na akcje przeciwko
sobie. Być może wysiłki na rzecz
sprawiedliwości przyniosą lepsze
rezultaty, jeśli spróbujemy
przezwyciężyć polaryzację,
szczególnie istotną kwestię w
naszych czasach, zarówno online, jak



i twarzą w twarz. Musimy najpierw
słuchać i prowadzić dialog, aby
znaleźć to, co nas łączy, aby osiągnąć
większe dobro dla tych, którzy
najbardziej cierpią w naszym
społeczeństwie.

Wreszcie, za każdym razem możemy
odważyć się pójść o krok dalej. Na
przykład, starając się żyć
sprawiedliwie w pracy, możemy
zastanowić się, w jaki sposób nasza
firma lub instytucja wpływa na
społeczność, w której działa.
Następnie możemy rozważyć
możliwość współpracy w ramach
inicjatywy społecznej poza miejscem
pracy. A później możemy
zaangażować więcej osób. Jeśli
wybierzemy potrzebę, którą chcemy
się zająć, jeśli zobowiążemy się do
działania i zaplanujemy
długoterminowe rozwiązania,
wówczas sprawiedliwość,
solidarność i dobroczynność mogą



również kształtować otaczającą nas
rzeczywistość.

Dostrzeganie Chrystusa w każdej
osobie

Patrzymy na nasz niedoskonały
świat i widzimy, że możliwości
transformacji są niewyczerpane.
Oczywiście jest wiele do zrobienia, a
my wyszczególniliśmy tutaj pewne
nawyki, które pozwalają nam
skutecznie prowadzić działania
społeczne i oferować prawdziwe
rozwiązania problemów, które
widzimy. Jest jednak jedna rzecz,
która musi być najważniejsza w
umyśle i sercu dziecka Bożego:
prawdziwą misją chrześcijanina w
świecie nie jest jedynie
rozwiązywanie problemów, ale
nadawanie wartości każdej osobie.

Innymi słowy, skuteczność jest
ważna, ale musimy iść dalej.
Możemy odnieść sukces w
ustanowieniu i utrzymaniu



programu dożywiania i edukacji,
zaspokajając w ten sposób
podstawowe potrzeby dzieci w
zagrożonej społeczności, i możemy
odnieść sukces w stworzeniu
zobowiązania do solidarności ze
strony tych, którym pomagamy w
programie. Ale jeśli ci, którym
pomagamy, są dla nas tylko
anonimową zbiorowością, zwykłymi
„beneficjentami”, jeśli postrzegamy
ich jako wyniki, które dają nam
miarę sukcesu programu, lub jeśli
pozostajemy w poczuciu satysfakcji z
dobrego uczynku..., to nie dotarliśmy
do serca Ewangelii. Sprawiedliwość i
solidarność nie mogą być oddzielone
od prawdziwej miłości, która
pozwala nam widzieć Chrystusa w
innych.

Zakłada to na przykład, że w
jakiejkolwiek działalności, w której
bierzemy udział, lub w sposobie, w
jaki się zachowujemy, staramy się
koncentrować na ludziach:



„Uogólnienie społecznych środków
zaradczych [...] - które dziś
umożliwiają osiągnięcie
humanitarnych rezultatów, o jakich
w innych czasach nie można było
marzyć - nigdy nie zastąpi skutecznej
czułości - ludzkiej i nadprzyrodzonej
- tego bezpośredniego, osobistego
kontaktu z bliźnim”[12]. Staramy się
być świadomi tego, jak patrzymy na
ludzi, którym pomagamy, aby
wiedzieć, kim są, a nie tylko czego
potrzebują, ponieważ osoba jest
czymś więcej niż tym, czego jej
brakuje.

Podczas kontaktu z osobami, którym
pomagamy, wczuwamy się w ich
potrzeby i ból, oferując troskę, a nie
zimny lub obojętny realizm[13].
Przynosi to prawdziwą pociechę,
kontakt międzyludzki, który jest tak
samo doceniany jak pomoc
materialna. Dzielimy się z nimi
czasem, uwagą i obecnością,
przynosząc - dla nich i dla nas -



obecność Chrystusa. W ten sposób
dajemy im "szczery dar z siebie",
który jest naszym prawdziwym
spełnieniem[14]. [Nie tylko kochamy
bliźniego, ale "stajemy się" bliźnimi,
tak jak Chrystus nas o to prosił[15].

[1] Fratelli Tutti, 11

[2] Gaudium et spes, 39.

[3] „...sprawiedliwość jest nawykiem,
zgodnie z którym ktoś, ze stałą i
wieczną wolą, daje każdemu jego
prawo. Ta definicja jest prawie taka
sama jak ta, którą Filozof podaje w V
Etyce, mówiąc, że sprawiedliwość
jest nawykiem, zgodnie z którym
mówi się, że działa się w wyborze
tego, co słuszne”: Summa Theologica
II-II, Q. 58, Art. 1 co.

[4]Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła, 193.

[5] Fratelli Tutti, 116.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_pl.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_pl.html


[6] Fratelli Tutti, 115.

[7] Por. Laudato si', 202.

[8] ST II-II Q. 26, Art. 1 co. i Art. 2 co.

[9] Fratelli Tutti, 93.

[10] Por. Fratelli Tutti, 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, 116.

[12] Święty Josemaria, List z 24
października 1942 r., nr 44.

[13] Por. Fernando Ocáriz, List z 14
lutego 2017 r., 31.2.

[14] Por. Gaudium et spes, 24: „[Jezus]
sugeruje pewne podobieństwo
między zjednoczeniem Osób Boskich
a zjednoczeniem dzieci Bożych w
prawdzie i miłości. To podobieństwo
pokazuje, że człowiek, jedyne
ziemskie stworzenie, które Bóg
umiłował dla niego samego, nie może
znaleźć własnego spełnienia inaczej,

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-14-02-2017/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-14-02-2017/


jak tylko w szczerym darze z siebie
dla innych”.

[15] Por. Fratelli Tutti, 81:
„Zaproszenie polega na tym, by być
przy osobie potrzebującej pomocy,
nie oglądając się na to, czy należy do
naszego kręgu. W tym przypadku, to
Samarytanin stał się bliźnim
poranionego Judejczyka. By stać się
bliskim i obecnym, przekroczył
wszystkie bariery kulturowe i
historyczne. Wniosek Jezusa jest
wezwaniem: „Idź, i ty czyń
podobnie!” (Łk 10, 37). To znaczy, że
wzywa nas do odsunięcia na bok
wszelkich różnic i do stawania się w
obliczu cierpienia bliskim każdego
człowieka. Wtedy już nie mówię, że
mam „bliźnich”, którym muszę
pomóc, ale czuję się powołany, by
stać się bliźnim innych osób”.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/idz-i-czyn-podobnie-iii-na-
pierwszej-linii-przemiany-swiata/

(05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-iii-na-pierwszej-linii-przemiany-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-iii-na-pierwszej-linii-przemiany-swiata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/idz-i-czyn-podobnie-iii-na-pierwszej-linii-przemiany-swiata/

	Idź i czyń podobnie (III): Na pierwszej linii przemiany świata

