
opusdei.org

W kierunku stulecia
(1): Powołanie, misja
i charyzmat

W czasie przygotowań do
stulecia, które rozpoczęliśmy od
zgromadzeń regionalnych,
Prałat zaprasza nas do refleksji
nad tożsamością, historią i
misją Opus Dei.

01-10-2024

1. Powołanie, misja, charyzmat

Na początku było Słowo. Wszystko
zostało stworzone w Słowie i przez



Słowo. Bóg powołuje do bycia
wszystko, co istnieje.

Owocne życie w Trójcy Świętej jest
życiem opartym na relacji między
Osobami. Boże pochodzenia -
zrodzenie i tchnienie - mają za swój
cel byt osobowy: Ojciec rodzi Syna,
Ojciec i Syn tchną Ducha Świętego.
Kiedy Bóg stwarza, działa zgodnie z
tą samą logiką: chce mieć przed sobą
istoty osobowe, na wzór Syna i z
miłości. Jeśli Bóg powołuje do
istnienia cały wszechświat, to
dlatego, że chce, aby w Jego życiu
uczestniczyły istoty osobowe: wolne i
zdolne Go poznać i pokochać.

W ten sposób w pewnym sensie cały
świat jest owocem powołania. Każdy
z nas został wezwany do istnienia
osobiście: z własną twarzą, z
charakterystycznym brzmieniem
głosu, kolorem oczu. Każdy ze swoim
własnym ja przed Bożym Ty. To



dlatego Bóg chciał świata i stworzył
go: ponieważ myślał o każdym z nas.

Powołanie: od obawy do radości

Słowo powołanie jest słowem
brzmiącym znajomo, po ojcowsku.
Słowem bliższym niż dalszym,
słowem skierowanym do wszystkich.
Słowem, które objawia, wzywa,
zaprasza. W istocie cała historia
zbawienia jawi się jako nieustanna
historia powołań, ciągłych wezwań,
które Bóg kieruje w przestrzeni i
czasie do mężczyzn i kobiet w
różnych miejscach i epokach
historycznych: do władców i
zwykłych ludzi, do całych miast, do
ludów i ich potomków.

Nauczanie świętego Josemaríi
przybliża nam słowo powołanie,
ukazując jego wielkość i
uniwersalność. Założyciel Opus Dei
przyczynił się do tego, że o
powołaniu zaczęto mówić w czasach
jeszcze przed Soborem Watykańskim



II, czyli wtedy, gdy było ono często
rozumiane w sposób zawężający.
Tym samym odzyskał nauczanie
wielu świętych, wyraźnie mówiąc o
powołaniu jako czymś wspólnym dla
wszystkich ludzi.

Natrafienie na termin powołanie w
punktach Drogi i homiliach świętego
Josemaríi mogło początkowo
wywołać pewne zaskoczenie, być
może zmieszane z obawą. Zaraz
potem jednak z radością zauważamy,
że kontekstem, w którym o nim
mówi, jest zwykłe życie: nauka i
praca, przyjaźń i rodzina, pasje
kulturalne i wszystkie zawody... Tak
rozumiane powołanie rzucało nowe
światło i nadawało znaczenie temu,
co na pierwszy rzut oka wydawało
się go nie posiadać. Dzięki temu
przesłaniu świętego Josemaríi słowo 
powołanie stało się dla wielu
mężczyzn i kobiet słowem znanym,
ojcowskim, przystępnym.



„Powołanie zapala światło
pozwalające nam rozpoznać sens
naszej egzystencji. Jest to
przekonanie się, dzięki blaskowi
wiary, o racji naszej ziemskiej
rzeczywistości. Nasze życie -
teraźniejsze, przeszłe i przyszłe -
nabiera nowego znaczenia, głębi,
której wcześniej nie przeczuwaliśmy.
Wszystkie fakty i wydarzenia
zajmują teraz swoje właściwe
miejsce: rozumiemy, dokąd chce nas
zaprowadzić Pan i czujemy się jakby
porwani tym zadaniem, które się
nam powierza” (To Chrystus
Przechodzi, 45).

Nikt nie jest wykluczony

Wiele osób, które słuchały
przepowiadania świętego Josemaríi,
było zaskoczonych i poruszonych
tym, jak podkreślał, że nie zawsze
konieczna jest zmiana miejsca w
świecie, pracy, ani zwykłych i
codziennych okoliczności, aby

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/45/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/45/


odpowiedzieć na Boże wezwanie. To
wezwanie rozbrzmiewa właśnie tam,
w normalnych sytuacjach
współczesnego mężczyzny lub
kobiety. Przychodzi, być może
niespodziewanie, być może wtedy,
gdy trzymamy w ręku swoje
narzędzie pracy.

Sposób, w jaki święty Josemaría
mówił o powołaniu, był głęboko
zakorzeniony w Biblii i precyzował
konkretną wartość ogólnego pojęcia
teologicznego: Bóg wzywa każdego
człowieka, aby Go poznał i kochał.
Wszyscy otrzymujemy powołanie do
utożsamienia się z Jego Synem i do
uczestnictwa w Jego Duchu.
Istniejemy z tego powodu i dla tego;
wszyscy, nikt nie jest wykluczony:
zdrowi i chorzy, bogaci i biedni,
robotnicy i intelektualiści, obdarzeni
wieloma talentami lub z niewielką
ich liczbą do wykonywania tylko
pewnych czynności.



Powołanie do poznania i umiłowania
naszego Stwórcy, do upodobnienia
się do Jego Syna, który stał się
człowiekiem, ponieważ zostaliśmy
stworzeni w Chrystusie, ma swoją
nazwę: jest powołaniem do świętości,
czyli do uczestnictwa w życiu Boga,
Tego, który jest jedyny święty.
Otrzymuje je każdy człowiek,
niezależnie od tego, czy należy już do
Ludu Bożego, do Kościoła, tak jakby
był jego częścią, nawet jeśli jeszcze o
tym nie wie. Bóg wzywa wszystkich,
nikogo nie wykluczając, do udziału w
Jego życiu. Jezus Chrystus przelał
swoją krew, umarł na krzyżu i
zmartwychwstał, aby nasze synostwo
Boże, zaciemnione i prawie utracone
przez grzech, mogło zostać
odzyskane i przywrócone w Nim.

Jeśli jednak Bóg powołuje, to zawsze 
po to, by wypełnić jakąś misję, by
powierzyć jakieś zadanie. Jest to
wyraźnie zilustrowane w historii
zbawienia. Bóg kieruje swoje słowo



do każdego człowieka: Idź, zrób to;
uczyń to, co ci powiem; wyjdź z tej
ziemi; mów w moim imieniu; idź do
miejsca, które ci wskażę... Wydaje
się, że mówi niemal: «Stworzyłem cię
do tego!». W rzeczywistości można
powiedzieć, że wszystkie te
konkretne misje są konkretyzacją
pierwotnej misji, którą Stwórca
powierza ludzkości w Księdze
Rodzaju: «Pan Bóg wziął zatem
człowieka i umieścił go w ogrodzie
Eden, aby uprawiał go i
doglądał» (Rdz 2, 15).

Powszechnemu powołaniu do
świętości odpowiada równie
uniwersalna misja: upodabnianie się
do obrazu Syna, kochanie miłością
braterską i synowską oraz
odrzucanie czynów grzesznych.
Upodobnić się do Syna to znaczy
uczestniczyć w Jego misji, to znaczy
uporządkować świat zniekształcony
przez grzechy ludzi i skierować go ku
Ojcu w Duchu Świętym. Tak



rozumiana misja implikuje pewną
historię. Jeśli powołanie jest
wyzwaniem i wymaga konkretnej
odpowiedzi, to wypełnianie misji
odbywa się raczej w sposób
historyczny: stawanie się tym, do
czego zostaliśmy powołani, i
przemienianie świata, aby stał się
tym, czym Bóg zawsze chciał, aby
był.

Specyficzna misja w Kościele

Sam Bóg, stwarzając świat, otwiera
historię na możliwość przyjęcia misji.
Jest to misja Słowa, posłanego przez
Ojca na świat, aby przyjęło ludzką
naturę, doprowadziło stworzenie do
pełni i odkupiło człowieka od
grzechu, przywracając mu pełną
godność syna w Synu. Jest to misja
Ducha Świętego, posłanego na świat i
w historię przez Ojca i Syna, aby
upodobnić wierzących do Syna i
zgromadzić ich w Ciele Chrystusa.
Kościół Jezusa Chrystusa zrodził się z



tych dwóch misji i jest niejako ich
przedłużeniem w dziejach (por.
Sobór Watykański II, Lumen gentium,
2-4). Cały Kościół jest powołany i 
posłany: jest powołany przez
głoszenie Królestwa Bożego przez
Jezusa, a po Zmartwychwstaniu jest
posłany do wszystkich, aby nauczać
Ewangelii wszystkie narody i chrzcić
je w imię Ojca i Syna, i Ducha
Świętego.

Kościół istnieje i żyje dla tej misji, i
właśnie temu zadaniu służą różne
misje, które Duch Święty wzbudza na
przestrzeni dziejów. Tak jak
różnorodne i piękne są kwiaty ziemi,
tak różnorodne i piękne są misje,
które Bóg powierzył tak wielu
świętym, niezliczonym wspólnotom
chrześcijańskim, świeckim i
kapłanom, zakonnikom i
zakonnicom: misje, które przyczyniły
się i nadal przyczyniają się do jednej 
missio Ecclesiae.



"W ogrodzie Pańskim znajdują się
nie tylko róże męczenników, ale
także lilie dziewic, bluszcz
małżonków i fiołki wdów. Jednym
słowem, umiłowani, niech ludzie w
żadnym stanie życia nie wątpią w
swoje powołanie: Chrystus umarł za
wszystkich. Zaprawdę napisano o
Nim: «On pragnie, by wszyscy ludzie
zostali zbawieni i doszli do poznania
prawdy» (1 Tm 2, 4)" (św. Augustyn, 
Mowa 304, 3, 2).

Znając życie świętego Josemaríi i
wsłuchując się w jego nauczanie,
rozumiemy, że on również otrzymał
od Boga – w Kościele i z Kościołem –
specyficzną misję. Ogłaszając jego
świętość i wskazując na nią jako
przykład, Magisterium uznało misję
otrzymaną przez świętego Josemaríę
za część misji samego Kościoła.

Wkrótce po rozpoczęciu swojej pracy
kapłańskiej święty Josemaría pragnął
nadać nazwę misji, którą otrzymał



od Boga, aby jego duchowi synowie i
córki mogli ją kontynuować w
historii: Opus Dei, dzieło Boże, 
operatio Dei. Podkreślając Bożą
inicjatywę, zaczął mówić o niej jako o
nowym fundamencie, wskazując na
2 października 1928 r. jako "dzień, w
którym Pan założył swoje
Dzieło" (Notatki, nr 306, 2
października 1931 r.).

Niezależnie od tego, jak szeroka i
ogólna może być misja inspirowana
przez Ducha Świętego w historii
ludzkości - a misja Opus Dei z
pewnością taką jest, do tego stopnia,
że święty Josemaría opisał ją jako 
morze bez brzegów – każda nowa
fundacja zawsze będzie miała
charakterystyczną cechę, która
uzasadnia jej cel.

Poszukiwanie tej charakterystycznej
cechy, specyfiki misji lub nowej
fundacji, nie oznacza oddzielania jej
od innych inicjatyw inspirowanych



przez Ducha Świętego, ale raczej
lepsze jej poznanie. Dlatego
specyfika Opus Dei nie może być
definiowana poprzez oddzielanie jej
od tego, co robią lub czego nie robią
inni, poprzez eksponowanie różnic
lub rozgraniczanie pól działania.
Trzeba podkreślać specyfikę tych,
którzy pracują w winnicy Pańskiej,
nigdy nie tracąc z oczu jedynej misji
całego Kościoła, w postawie jedności,
która dąży do komunii.

W każdej nowej fundacji istnieje
delikatna relacja między specyfiką a
tradycją, między tym, co jest lub
wydaje się nowe, a tym, co w
chrześcijańskim przesłaniu musi
koniecznie pozostać takie samo.
Istnieją zadania, które Kościół uznaje
w swoim życiu i tradycji za istotne
dla misji, którą otrzymał od
Chrystusa. Na przykład: zachęcanie
Ludu Bożego do świętości i
upodabniania się do Jezusa
Chrystusa, nauczanie wszystkich o



konieczności osobistej i synowskiej
relacji z Bogiem, stawianie
Eucharystii w centrum życia
wiernych, wspieranie gotowości
kapłanów do odpuszczania
grzechów, udzielanie sakramentów
w taki sposób, aby można było je
owocnie przyjmować,
przypominanie wszystkim
ochrzczonym, że są apostołami w
świecie, który ma być ponownie
rewangelizowany, aby szerzyć
nauczanie pasterzy, soborów, a w
szczególności Biskupa Rzymu...

Jak możemy zrozumieć wiarę, którą
święty Josemaría doświadczył sto lat
temu, kiedy założył Opus Dei, i jak on
zrozumiał nowość, którą
implikowało Opus Dei?

W tym celu, w tych latach
poprzedzających stulecie założenia
Opus Dei (1928-2028), pragniemy
ponownie przeanalizować i pogłębić
niektóre specyficzne elementy, które



charakteryzują jego misję, a także
ponownie przeanalizować
charyzmaty, które Bóg dał i
nieustannie daje swoim członkom,
aby ta misja mogła być wypełniona.

"Uporządkowanie świata dla Boga
przez pracę"

Wiele tekstów świętego Josemaríi
mówi o celach nowej fundacji. Są one
pozornie celami ogólnymi, ponieważ
przyczyniają się, tak jak powinny, do
ogólnego dobra Kościoła, do
uświęcenia dusz, do chrześcijańskiej
przemiany świata. A przecież są to
sformułowania, które wskazują na
konkretną, swoistą misję, która
oświeca całe życie tych, którzy
otrzymują to Boże wezwanie. Misja,
którą moglibyśmy wyrazić na
przykład w tych słowach:
„Uporządkować świat dla Bogu przez
pracę”; albo: „Przemieniać
rzeczywistość ziemską, umieszczając
na jej szczycie krzyż Jezusa, aby



oczyszczone z grzechu wszelkie
działania ludzkie zostały od
wewnątrz uświęcone i przybrały 
postać Chrystusa”. W tej misji, jak
precyzuje święty Josemaría,
członkowie Dzieła „będą uświęcać
siebie, uświęcać innych i uświęcać
sam świat”. Kapłani i świeccy
wnoszą swój wkład w tę misję, a
precyzując: ci pierwsi powinni służyć
przede wszystkim tym drugim,
ponieważ ta misja dotyczy wprost i
bezpośrednio wiernych świeckich
(por. Sobór Watykański II, Lumen
gentium, nn. 31, 36).

„To właśnie jest sekretem świętości,
który głoszę od wielu lat: Bóg wezwał
nas wszystkich, byśmy Go
naśladowali — zarówno was jak
mnie; byśmy żyjąc pośród świata — i
jako ludzie z tego świata! — umieli
uczynić Chrystusa naszego Pana
celem wszystkich uczciwych
ludzkich działań. Przyjąwszy taką
postawę, zrozumiecie lepiej to, że



jeśli ktoś z was nie kocha pracy —
przeznaczonej mu pracy — jeśli nie
czuje się autentycznie zaangażowany
w któreś ze szlachetnych zajęć
ziemskich, aby je uświęcać, krótko
mówiąc: jeśli nie czuje powołania
zawodowego, nie zrozumie on
nadprzyrodzonej istoty nauki, którą
głoszę. Żeby bowiem ją zrozumieć,
trzeba być prawdziwie człowiekiem
pracy” (Przyjaciele Boga, nr 58).

Wezwanie, które Preces Opus Dei
przewiduje dla modlitwy
wstawienniczej Ad sanctum
Josephmariam, conditorem nostrum,
streszcza w kilku wierszach istotę
orędzia, przyznaje centralne miejsce
uświęceniu pracy, określając jej
wymiar apostolski i misyjny: 
Intercede pro filiis tuis, ut fideles
spirítui Operis Dei, laborem
sanctificemus et animas Christo
lucrifacere quaeramus.

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/58/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/58/


Wokół osi pracy w Chrystusie wydają
się obracać wszystkie inne elementy
chrześcijańskiej perspektywy, jakie
święty Josemaría ujrzał rozświetlone
w nowej fundacji, o którą prosił go
Bóg: możliwości spotkania z Bogiem i
poszukiwania świętości w
codziennym życiu, powszechnego
rozszerzenia powołania do świętości,
naśladowania życia ukrytego Jezusa i
Świętej Rodziny z Nazaretu;
szczególne nabożeństwo do świętego
Józefa – rzemieślnika, robotnika – do
tego stopnia, że członkowie Dzieła
odnawiają swoje oddanie Opus Dei w
dniu jego święta; synostwo Boże jako
udział w misji Syna do pojednania
wszystkiego z Ojcem przez Ducha
Świętego; apostolstwo przyjaźni i
zaufania, do którego członkowie tej
instytucji są powołani w stosunku do
kolegów w pracy i w relacjach
społecznych; trwałość Opus Dei,
dopóki są ludzie, którzy pracują na
ziemi... Wszystkie te aspekty są
echem fundamentalnego światła,



którego centralnym punktem jest 
nowe rozumienie Bożego wymiaru
ludzkiej pracy.

Czy charyzmatem Opus Dei jest
specyfika jego misji, o której mowa
powyżej? Jaki jest związek między
powołaniem, misją i charyzmatem?
W Piśmie Świętym i w historii
Kościoła termin charyzmat ma
bardzo szerokie znaczenie. Odnosi
się jednak głównie do „daru danego
przez Boga w celu wypełnienia
misji”. W tym sensie dynamizm 
powołaniowo-misyjny poprzedza
pojęcie charyzmatu. Słowo Boże
wzywa do wypełniania misji;
następnie Bóg obdarza
charyzmatami i darami niezbędnymi
do jej wypełnienia. Czasami, w
języku potocznym, używamy słowa
charyzmat, aby odnieść się również
do bezinteresowności misji lub
pewnej duchowości, aby wskazać, że
jest to dar Ducha, Boża inicjatywa: to
Bóg wzbudza, wzywa, daje swoją



łaskę, pomaga, prowadzi, po
ojcowsku szukając zgody osoby
ludzkiej.

„Kiedy Bóg, nasz Pan, planuje jakieś
dzieło dla dobra ludzkości, myśli
przede wszystkim o ludziach,
których użyje jako swoich narzędzi...
i przekazuje im odpowiednie łaski.
To nadprzyrodzone przekonanie o
Bożym charakterze przedsięwzięcia
ostatecznie da nam tak intensywny
entuzjazm i miłość do Dzieła, że
poczujecie się bardzo szczęśliwi,
poświęcając się, aby mogło ono
zostać ukończone” (Instrukcja, 19
marca 1934, nr 48-49).

Bóg daje ludziom łaskę i charyzmaty
Ducha Świętego, aby mogli wypełnić
misję, do której wszyscy jesteśmy
powołani: być świętymi i utożsamiać
się z Chrystusem. Tym, którzy są
powołani do określonej misji, do
określonego celu duszpasterskiego w
Kościele, Bóg daje dary i charyzmaty



odpowiednie do jego realizacji. Aby
rozpoznać specyficzny charyzmat
nowej fundacji, a zatem także Opus
Dei, konieczne jest zastanowienie się
nad jej misją, nakreśloną przez jej
założyciela.

Nie należy zapominać, że misja Opus
Dei poprzedza jego instytucję.
Zasadniczo misja ta jest możliwa do
pogodzenia z różnymi kanonicznymi
formami instytucjonalnymi,
obecnymi lub przyszłymi, o ile
umożliwiają one wcielanie w życie
tego, o co Bóg prosił założyciela:
dążenie do świętości i pełni Bożego
synostwa pośród świata, poprzez
wykonywanie zwykłej pracy,
poświęcając wszystkie ludzkie
działania Bogu, przekształcając je,
aby nadać im kształt Chrystusa.

Wreszcie, zrozumienie i pogłębienie
misji Opus Dei jest zadaniem w
pewnym sensie niewyczerpanym, po
prostu dlatego, że jest to fakt



autentycznie teologiczny, którego
autorem jest Bóg. Jest to misja
otwarta na historię i wspierana przez
twórczego Ducha Świętego, a zatem
zdolna do oddziaływania na różne
czasy i sytuacje: jest to charyzmat,
który w toku historii będzie wcielany
przez wiele osób w różnych
okolicznościach. Pneumatologiczny
wymiar misji oznacza, że sposób
bycia i życia tych, którzy ją wcielają,
można zdefiniować raczej jako ducha
niż literę. Dlatego Opus Dei ma
ducha, ducha Dzieła.

Pogłębienie znaczenia tej misji i tego
ducha, tak jak święty Josemaría
widział je w swojej osobistej
medytacji i przekazywał je w swoim
nauczaniu, będzie przedmiotem
następnego artykułu.



Seria ta jest koordynowana przez
prof. Giuseppe Tanzella-Nitti, wraz z
profesorami z Papieskiego
Uniwersytetu Świętego Krzyża
(Rzym).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/i-powolanie-misja-i-
charyzmat/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/i-powolanie-misja-i-charyzmat/
https://opusdei.org/pl-pl/article/i-powolanie-misja-i-charyzmat/
https://opusdei.org/pl-pl/article/i-powolanie-misja-i-charyzmat/

	W kierunku stulecia (1): Powołanie, misja i charyzmat

