
opusdei.org

Hiszpańska kwestia
polityczna

31-07-2023

4. Hiszpańska kwestia polityczna

Hiszpańskie radio i prasa zwracają
uwagę na Opus Dei około połowy lat
pięćdziesiątych Są to lata
politycznego ożywienia, które
zmąciło nieco monolit hiszpańskiego
reżimu. Ożywiły się przede
wszystkim środowiska
uniwersyteckie, które miały większą
możliwość manewru niż na przykład
grupy robotników.



Legalna była wówczas tylko jedna
organizacja akademicka - Hiszpański
Związek Uniwersytecki (SEU). Nie
dziwi więc, że SEU stanowił teren
walki politycznej. Większość
studentów była apolityczna, ale
istniały pewne grupy aktywne
ideologiczne. Główne z nich to:

falangiści określający się jako
„autentyczni”, falangiści nazywani
„liberałami”, falangiści aparatu
władzy, filokomuniści, grupa
socjalistyczna, chrześcijańsko-
demokratyczna i wreszcie
monarchiści, zwolennicy Juana
Burbona oraz „tradycjonaliści”.
Najbardziej radykalni falangiści byli
z definicji antymonarchistami.

Na niektórych uniwersytetach, jak na
przykład w Sevilli, walka polityczna
między tymi grupami nabrała
pewnej wyrazistości w roku
akademickim 1953/54 nie wyszła
jednak poza aule. Wśród nielicznych



sewilskich studentów należących
wówczas do Opus Dei, obok
apolitycznych oraz liberałów, była
grupa monarchistów. Możliwe, że to
właśnie tu po raz pierwszy pojawiło
się uproszczenie, które przedostało
się później do opinii publicznej,
polegające na przypisywaniu Opus
Dei orientacji politycznej niektórych
jego członków. To zaszufladkowanie
trafiło, prawdopodobnie za
pośrednictwem SEU, do środowisk
Ruchu Narodowego, który miał
wówczas decydujący udział we
władzy, a następnie do środowisk
opiniotwórczych oraz
informacyjnych tak w Hiszpanii, jak i
poza nią.

W roku 1957, w nowym rządzie
generała Franco ministrem Handlu
został Alberto Ullastres, numerariusz
z Opus Dei, ministrem Gospodarki
Mariano Navarro Rubio,
supernumerariusz. Minister to
człowiek ważny, ktoś, kto się liczy.



Wśród milionów mieszkańców kraju
średniej wielkości, na przestrzeni
wieku, jedynie dwieście, trzysta osób
dochodzi do stanowiska
ministerialnego. Oznacza to więc
osiągnięcie popularności, znalezienie
się w środowisku władzy, wpływy,
oraz możliwość modyfikowania w
określonym stopniu rzeczywistości
prawnej, ekonomicznej i społecznej.

Kontekst owej hiszpańskiej historii z
lat 1957 -1973 przeanalizowałem w
opublikowanej w 1976 roku książce
pt. Polityka a kwestie religijne pod
rządami Franco[1].

Niezależnie od okoliczności fakt, że
ważne stanowisko publiczne
sprawował członek Opus Dei, musiał
wcześniej czy później odzwierciedlić
się w opinii publicznej.
Uwarunkowania tej epoki sprawiły
jednak, że temat spotkał się z
nieproporcjonalnym
zainteresowaniem.



Powstała bowiem niemal
wybuchowa mieszanka
następujących zjawisk: ogólna
opozycja wobec frankizmu tak w
wolnym świecie, jak i w strefie
komunistycznej (w owej epoce);
niezdrowe zainteresowanie
reżimem, który w pierwszych latach
swego istnienia był przezornym
sprzymierzeńcem faszyzmu i
nazizmu; konieczność liczenia się z
Hiszpanią w przyszłej zjednoczonej
Europie (w roku 1962 rząd poprosił o
stowarzyszenie ze Wspólnym
Rynkiem); gospodarcza współpraca z
rynkiem, który zbliżał się do 40
milionów ludzi; strategiczne
zainteresowanie Hiszpanią ze strony
NATO.

Z drugiej strony, i głównie dzięki
zasługom takich ministrów, jak
Navarro Rubio - gospodarka,
Ullastres i López Rodó - wszyscy trzej
członkowie Opus Dei, Hiszpania
rozpoczęła swój wzrost gospodarczy,



który doprowadził ją w ciągu
dziesięciu lat do grona 15-20
najlepiej rozwiniętych krajów
świata[2]. (Plany rozwoju powstały z
inicjatywy Lópeza Rodó i licznej
ekipy jego doradców, z której wielu
odgrywało później ważną rolę w
życiu społecznym i gospodarczym
kraju jeszcze w latach
siedemdziesiątych, osiemdziesiątych
i dziewięćdziesiątych i działało w
różnych ugrupowaniach
politycznych). Rozwój gospodarczy
musiał doprowadzić do rozbicia
anachronicznej struktury politycznej
reżimu, o czym można było się
przekonać po śmierci Franco w roku
1975.

Przymiarki do transformacji
politycznej realizowane były już w
czasach Franco. Począwszy od 1957
roku pojawiły się wewnętrzne
napięcia w łonie rządu między
dwoma grupami władzy: jedną,
kierowaną admirała Carrero w



towarzystwie Lópeza Rodó i drugą o
mniej wyrazistym obliczu, ale
identyfikującą się z filarem
falangizmu, Generalnym
Sekretariatem Ruchu. W okresie
największego nasilenia tego
konfliktu, pod koniec lat
sześćdziesiątych, sekretarzem
generalnym Ruchu Narodowego był
José Solis[3].

W walce o władzę, jak to zwykle
bywa, sięgano często po środki
niesprawiedliwe, na przykład
oszczerstwo. W ten sposób wielu
ludzi Ruchu rozpowszechniało, we
wszystkich możliwych mediach,
wpływając również na
korespondentów prasy zagranicznej,
pogląd że członkowie Opus Dei
tworzą sekretną, pozostającą w
ukryciu grupę polityczną. Była to
polityczna wersja kościelnej
kampanii z lat czterdziestych i
pięćdziesiątych. Począwszy od tego
czasu pogłoski te będą się nasilać, co



stawiało w delikatnej sytuacji
liberalnych jak i lewicowych
korespondentów, ponieważ w swych
ocenach dotyczących Opus Dei byli
zbieżni z najbardziej autorytarnymi
politykami reżimu.

Sytuacja ta spowodowała wielkie,
choć zupełnie niesłuszne
zainteresowanie Dziełem ze strony
międzynarodowej opinii publicznej.
Od tej chwili sprawa wychodzi poza
środowiska kościelne i staje się
powszechna. W tym sensie,
pierwszym ważnym artykułem, jaki
pojawił się w prasie o światowym
prestiżu, był wywiad udzielony przez
Escrivę w Londynie dziennikowi 
Times. Można było tam przeczytać
między innymi: „Znaczącym
osiągnięciem księdza Escrivy jest
utworzenie wspólnotowego
stowarzyszenia dojrzałych ludzi z
wielu narodów, inspirowanego
zasadami łączącymi nowoczesność i
tradycję”[4].



5. Czasy kontestacji

Nie minęło wiele czasu od ukazania
się wspomnianego wywiadu, gdy w
zachodnim świecie rozpoczęły się
przemiany kulturowe, które nadały
latom sześćdziesiątym i pierwszej
połowie siedemdziesiątych
charakterystyczny ton kontestacji.

Ta pierwsza transformacja
świeckiego społeczeństwa była
konsekwencją dobrobytu
gospodarczego: lata 1945-1973 to
najdłuższy znany w historii do dziś
okres stałego wzrostu
ekonomicznego. Jest to epoka
„cudów gospodarczych” w
Niemczech, Japonii, we Włoszech i
bardziej umiarkowanie w Hiszpanii.
Przeciw temu dobrobytowi, przeciw
społeczeństwu konsumpcyjnemu,
wciąż podnosiła się krytyka stricte
socjalistyczna, marksistowska.
Równocześnie komunizm zaczął
wzbudzać poważne podejrzenia



nawet w środowisku „postępowych”
intelektualistów. Informacje o
zbrodniach Stalina, popełnionych w
okresie od 1924 do 1953 roku były
wystarczająco obszerne, ponieważ
rozpowszechnił je częściowo sam
Chruszczow. Jednakże to właśnie on
nakazał w roku 1956 zgniecenie
rewolucji węgierskiej, a Breżniew
zdecydował się na represje praskiej
wiosny 1968 roku[5].

W modzie była kontestacja, krytyka;
ale krytykę kapitalizmu
przeprowadzał, z założenia
marksizm, owa „nieprzezwyciężalna
filozofia historii”, jak napisał sławny
wówczas Jean-Paul Sartre. Z tego
powodu przygotowywano się już do
antykomunizmu. Być może właśnie
dlatego w niektórych środowiskach
intelektualistów związanych z
uniwersytetami, prasą, kinem,
literaturą i telewizją zaczęto
wyciągać rękę w kierunku
umiarkowanego socjalizmu, który w



praktyce jak i w historii stanie się
zbieżny z konsumizmem,
indywidualizmem i pragmatyzmem.
Kontestacja zaadoptowała bowiem
niezwłocznie maksymę „żyj, jak
chcesz” i w końcu rewolucja
zgnuśniała w konformizmie.

Ta generalna transformacja zbiegła
się z drugą, jaka dokonała się w
Kościele katolickim. Kryzys Kościoła
został rozbudzony, choć nie
spowodowany, przez zwołanie
Soboru Watykańskiego II. Zanim
jeszcze odbyła się jego pierwsza
sesja, w niektórych środowiskach
Kościoła stały się modne krytyka
autorytetu, idea zawieszenia
dawnych norm kanonicznych, jak na
przykład celibatu duchowieństwa,
reorganizacja niektórych zakonów i
kongregacji religijnych, postawienie
w wątpliwość zasadniczych punktów
doktryny czy moralności
chrześcijańskiej. Szczególnym
znakiem owego kryzysu był



spektakularny spadek powołań
kapłańskich i zakonnych. Wiele
zakonów i kongregacji zostało
zdziesiątkowanych. Na całym świecie
zamykano seminaria. Misje zgłaszały
brak personelu.

Obok albo może wewnątrz tych
zjawisk istniało inne, z którym
spotykamy się i dziś. W
środowiskach kościelnych
powszechne staje się
nieposłuszeństwo. Ponieważ w
powszechnej świadomości
dominowała zasada nie stosowania
przymusu ci, którzy zdecydowani
byli na nieposłuszeństwo uważali (i
manifestowali to publicznie), że
uznawanie najmniejszej nawet
zwierzchności jest przejawem
represji[6].

Te dwie generalne transformacje,
zbiegły się w Hiszpanii z procesem
oddalania się hierarchii Kościoła od
reżimu generała Franco. Do końca lat



pięćdziesiątych, a nawet jeszcze w
początkach sześćdziesiątych, reżim
mógł liczyć na wsparcie Hierarchii
oraz większości kapłanów i
zakonników[7].

Po tym syntetycznym przedstawieniu
sytuacji łatwiej zrozumieć złożoność,
jaką nabędą w Hiszpanii tego czasu
fenomeny opinii publicznej. Opus
Dei. Tu „był temat”.

6. Próba wolności

W Hiszpanii Opus Dei musiało
wystawić na próbę opinii publicznej
niektóre ze swych podstawowych
cech. Chodziło przede wszystkim o
wolność członków w sprawach, które
podlegają dyskusji (uczestnictwo w
życiu politycznym nie niosło za sobą
żadnego zła, a utrudnianie im tego w
celu niekomplikowania sytuacji Opus
Dei, stanowiłoby zamach na naturę i
ducha tej instytucji) oraz wierność
doktrynie Kościoła, tak jak jest



wykładana przez Papieża oraz
biskupów.

Czyż jednak nie mógł orientować się
w tym wszystkim ówczesny
postępowy intelektualista? Jego
profil w latach sześćdziesiątych był
mniej więcej taki: zwolennik
socjalizmu i metody marksistowskiej
(cokolwiek by to miało znaczyć),
antyfrankista, pobłażliwy w
sprawach etycznych, zwłaszcza zaś w
zakresie moralności seksualnej.
Cechy te mogły oczywiście
występować oddzielnie, ale typowy
progresista posiadał je wszystkie i
sądził, że kto ich nie łączy, jest
niechybnie reakcjonistą albo, w
najlepszym przypadku,
konserwatystą czy tradycjonalistą.
Pewien procent ludzi Kościoła, w
niektórych przypadkach sięgał on
30% „dołączył” do tego schematu.
Niektórzy czynili tak w dobrej
wierze, inni wyczuwając, że jest to
sposób zachowania władzy, jaką



tradycyjnie miało, w takiej czy innej
postaci, duchowieństwo

W Opus Dei, tak w Hiszpanii, jak i w
innych krajach, na skutek uznawanej
wolności członków w tym, co podlega
dyskusji, dawał się zauważyć
rzeczywisty pluralizm polityczny.
Przywoływano często, jako
symboliczny przykład, przypadek
profesora filozofii Rafaela Calvo

Serera, który już w latach
pięćdziesiątych wyemigrował z
Hiszpanii. Jeszcze w latach
siedemdziesiątych musiał patrzeć,
jak likwidowano kierowany przez
niego dziennik Madrid, uważany
powszechnie za najbardziej otwarty
w tamtej epoce, a siedzibę redakcji
symbolicznie i w rzeczywistości
oddano do rozbiórki.[8] Wydawało
się, że uznanie nowej rzeczywistości
nie odpowiadało ani antyfrankistom
ani frankistom z Ruchu Narodowego.



Z drugiej strony, jeśli członkowie
Opus Dei chcieli podążać za nauką
Kościoła, nie mogli być
zwolennikami marksistowskiego
socjalizmu, choćby chodziło jedynie o
„metodę”. W rzeczywistości bowiem
pojęcie tzw. „metody
marksistowskiej” było niespójne,
ponieważ w marksizmie, oddając
szacunek Marksowi, nie można
oddzielić metody od substancji:
metoda dialektyczna jest metodą
materializmu dialektycznego albo
marksizm jest materializmem
historycznym i dialektycznym albo
jest niczym[9].

Opus Dei przestrzegało zaleceń
Stolicy Apostolskiej wprowadzając
na przykład w praktykę
postanowienia Soboru
Watykańskiego II. Nie przyłączono
się natomiast do bezrefleksyjnego
aggiornamiento. W pewnym
wywiadzie opublikowanym w 1967
roku, Założyciel Opus Dei mówił:



„Byłoby przynajmniej nienaturalne
myśleć, że aggiornamiento polega
przede wszystkim na zmianie albo że
każda zmiana aggiorna. Nie brak
przecież również tych, którzy, na
marginesie albo wbrew doktrynie
soborowej, życzyliby sobie zmian
cofających o wiele wieków,
przynajmniej do epoki feudalnej,
drogę wzrastania Ludu Bożego”[10].

Dla pewnej części opinii publicznej,
Opus Dei, nie przyłączywszy się do
wojującego progresizmu, a
równocześnie uznając wolność
swych członków w wyrażaniu opinii
w tematach podlegających dyskusji i
broniąc ich świeckiej natury,
sytuowało się na pozycjach
przeciwnych aktualnym tendencjom,
prawie wszystkim tendencjom.
Myślano tak również dlatego, że
Dzieło nie poddało się mentalności
utożsamiającej religię z prawicą, to
znaczy z bezwzględną obroną
własności prywatnej albo z siłą



pieniądza oraz tymi, którzy
utrzymywali że, chrześcijanin musi
być również konserwatystą i
człowiekiem o poglądach
autorytatywnych.

7. Stereotypy

Wśród stereotypów, jakie pojawiały
się w owej epoce na temat Opus Dei
dwa były najpoważniejsze: po
pierwsze, że jest to grupa polityczna;
po drugie - konserwatywny kierunek
wewnątrz Kościoła. Chodziło o
płynące z zewnątrz posądzenia,
które mogły nie mieć nic wspólnego i
rzeczywiście nie miały, z duchem
instytucji. Niewielu wątpiło, że Opus
Dei broniło teorii, iż jego członkowie
cieszą się pełną swobodą
wypowiadania opinii w zakresie
tego, co podlega dyskusji. Począwszy
od lat pięćdziesiątych protesty
członków Opus Dei wobec
przeciwnych opinii były tak stałe, że
w świecie mass-mediów, zdano sobie



sprawę, że Opus Dei reaguje
natychmiast na próby zamazywania
rzeczywistości. Natręctwo prasy
zaowocowało w końcu ogromną
ilością materiałów, zachowały się
bowiem setki sprostowań
publikowanych w najbardziej
znaczących czasopismach wielu
krajów.

Gdyby stereotypy te odnosiły się do
faktycznej sytuacji, mogłyby zostać
odparte jedynie na podstawie
czynów. Najpierw jednak należało
odrzucić oskarżenia. W roku 1966,
odpowiadając na pytanie Tada Szulca
z New York Times’a (czy Opus Dei jest
monolityczną organizacją o bardzo
określonej wizji spraw doczesnych),
Założyciel Opus Dei powiedział: „Nie
wydaje mi się, aby opinia tego
rodzaju była rzeczywiście bardzo
rozpowszechniona. Wiele liczących
się organów prasy międzynarodowej
uznało za rzeczywistość pluralizm
sympatyków Dzieła. Były oczywiście



pewne osoby podtrzymujące błędną
opinię, do której pan się odnosi.
Możliwe, że z różnych względów,
niektórzy rozpowszechniali ją
wiedząc nawet, że nie odpowiada
prawdzie. Myślę, że w wielu innych
przypadkach, można przypisać to
nieznajomości rzeczy. Nie dziwi
mnie, że przy braku rzetelnej
informacji i nie mając
wystarczających powodów do
osobistego kontaktu z Opus Dei,
ludzie ci przypisują mu opinie
wyrażane przez nielicznych
sympatyków (...) Innym czynnikiem
może być tkwiące w podświadomości
pewnych osób przekonanie o
istnieniu jedynej słusznej racji tak w
polityce, jak i w duchowości. Ludzie
o takiej mentalności, pragnący, aby
wszyscy podzielali ich poglądy, z
trudnością mogą zrozumieć, że są
inni zdolni do respektowania
wolności bliźnich. W ten sposób
przypisują Dziełu charakter



monolityczny, jaki mają ich własne
grupy[11].

Polityczna kwestia hiszpańska tej
epoki jest o tyle interesująca, że po
raz pierwszy pojawiła się przed
niektórymi członkami Opus Dei
groźba niepopularności. Od początku
lat sześćdziesiątych, uczestnictwo w
rządach generała Franco było w
niektórych środowiskach bardzo źle
widziane. Jednakże dyrektorzy Opus
Dei tak w centrali rzymskiej, jak i w
regionalnych centralach w Hiszpanii
nie mogli zabronić swoim członkom,
aby byli frankistami, jeśli sobie tego
życzyli; z tego samego powodu, dla
którego nie mogli im zabronić
popierania antyfrankizmu; nie byli
bowiem upoważnieni do reagowania
w kwestiach podlegających dyskusji.

Wynika z tego, że dyrektorzy Opus
Dei woleli spotykać się z
niepopularnością i atakami niż
podążać za koniunkturą. Jakakolwiek



autoryzowana interwencja w
kwestiach dyskusyjnych oznaczałaby
zagrożenie dla ducha Opus Dei.
Jeżeli, jak pisało wielu, katolik nie
mógł być równocześnie
zwolennikiem współpracy z
generałem Franco, prawo do zajęcia
takiego stanowiska miała jedynie
hierarchia kościelna. Jest pewne,
można to udokumentować, że
większość biskupów hiszpańskich
dystansowała się pod koniec lat
sześćdziesiątych od reżimu, była to
jednak kwestia wydarzeń, a nie
zasad. Kiedy zmarł generał Franco,
ówczesny przewodniczący
Konferencji Episkopatu, kardynał
Tarancón, znany ze swej otwartości
nienawistny skrajnej prawicy,
powiedział: „Odszedł łącząc imiona
Boga i Hiszpanii, jak usłyszeliśmy
właśnie w jego ostatnim przesłaniu.
Szczęśliwy, ponieważ zmarł na łonie
Kościoła, którego był zawsze
wiernym synem”[12].



Począwszy od 1976 roku wzmianki
na temat Opus Dei w środkach
masowej komunikacji wielu krajów
stają się coraz rzadsze, ponieważ
zmienia się również Hiszpania. I
pozostanie tajemnicą dla tych, którzy
przyjęli za pewnik istnienie
„wpływowej grupy politycznej pod
nazwą Opus Dei”, dlaczego w latach
1976-1982 istniał rząd, w którym ta
domniemana grupa nie brała udziału
i jak to możliwe, że od 1982 roku
mógł powstać homogeniczny reżim
socjalistyczny nie skłonny do
popierania już nie tylko Kościoła, ale
nawet akceptowania doświadczenia
duchowej transcendencji[13].

[1] R. Gómez Pérez, Política y religión
en el régimen de Franco, Barcelona
1976. Nowe, przeredagowane i
poszerzone wydanie pod tytułem El
franquismo y la Iglesia opublikowano
się w Madrycie, w 1986 roku. Wśród
źródeł, jakie później się ukazały,
najważniejsze są Wspomnienia



Laureano Lópeza Rodó, Barcelona
1990.

[2] R. Tamames, autor, którego trudno
podejrzewać o sympatie wobec Opus
Dei, w swojej książce La República.
La era de Franco, w każdym wydaniu
określa jako OD (Opus Dei) grupę
Carrero-López Rodó. W wydaniu z
1986 roku, odnosząc się do
znamienitej postaci
antyfrankistowskiej opozycji,
profesora Calvo Serera, pisze: „Calvo
Serer opuścił nawet kraj, w roku
1971, manifestując z cała
wyrazistością wewnętrzny kryzys
Opus Dei jako grupy
politycznej.” (Alianza, Madryt 1986,
s. 194). Ileż retoryki w tym zdaniu.
Grupa Carrero-López Rodó nie
reprezentowała w niczym Opus Dei,
choćby dlatego, że obok
zwolenników frankizmu byli w nim
również jego przeciwnicy.



[3] O niepowtarzalności historii
świadczy fakt, jaki przytacza w
swych wspomnieniach López Rodó.
Desygnowanie Solisa na ministra, w
roku 1957, przypisuje on właśnie
sobie; to on zarekomendował Solisa
Carrero, ten zaś generałowi Franco,
por. Memorias, s. 94. Kiedy walki
polityczne ustały, Solís stał się
oddanym przyjacielem Lópeza Rodó.
Zmarł w roku 1990.

[4] Spanish Founder of Opus Dei, w: 
The Times, Londyn, 20 VIII 1959.

[5] Musiało upłynąć wiele lat zanim w
Rosji nastąpiły w przemiany
społeczne i polityczne, a w
niektórych krajach Europy
środkowej i wschodniej można było
przeprowadzić wolne wybory. W
tych właśnie przypadkach tradycyjny
komunizm został odrzucony.

[6] Nie przeszkadza to jednak
uznaniu, że niektóre, określone
formy posłuszeństwa, tak w Kościele



jak i w społeczeństwie świeckim,
również w ustrojach
demokratycznych, były nadużyciem i
nie szanowały godności osoby
ludzkiej. „Kontestacja” z lat
sześćdziesiątych i początków lat
siedemdziesiątych przyczyniła się
również, mimo wszystko, do
wyeliminowania dawnych form
autorytaryzmu. Bez wątpienia
jednak sama nie zabezpieczyła się
przed innymi, nowymi.

[7] El franquismo y la Iglesia, s. 50-7- i
102-113.

[8] Wiele lat później, znana
dziennikarka Covadonga O’Shea
napisała wspominając tamtą epokę:
„Z gwałtownością moich młodych lat
złościło mnie, że dla trzech osób,
które z racji swojego zawodu i
przekonań pracowały dla
określonego rządu, wszystkich nas
wrzucono do tego samego worka,
białych i czarnych, starszych i



młodszych, konserwatystów i
liberałów oraz ludzi zupełnie
niezwiązanych z reżimem”.
Opowiada również, że zapytała
kiedyś pewnego dyrektora z Opus
Dei, czy nie byłoby lepiej, gdyby
osoby te „wycofały się z polityki”.
Odpowiedział mi, że życzą sobie tego
ci, którzy rozpowszechniają
kalumnie: „dążą jedynie do tego,
abyśmy przestali respektować coś, co
ma podstawowe znaczenie dla
członków Opus Dei, ich wolność”. (El
País, Madryt, 12 lutego 1990).

[9] Czas przyniósł rozwiązanie
również tego tematu. W krajach
komunistycznych marksizm został
pozostawiony na uboczu. Na
Zachodzie zaś, partie związane z tą
ideologią, na przykład komuniści
włoscy, zdążały w kierunku pewnej
formy postmarksistowskiej
lewicowości, czasem radykalnej,
prawie burżuazyjnej.



[10] Rozmowy..., nr1.

[11] Tamże, s. 50. Z upływem czasu
pojawiły się nowe fakty oddające
Dziełu sprawiedliwość. Gdyby w
Hiszpanii Opus Dei było siłą
polityczną, utrzymałoby swe wpływy
również wtedy, gdy López Rodó,
najdłużej pozostający u władzy jego
członek, przestał pełnić funkcję
ministra w roku 1974. Nie mówiono
jednak, że Opus Dei jest rządzie,
kiedy w marcu 1975 roku tekę
ministerialną objął Herrero Tejedor,
również należący do Dzieła. Powód
był jasny. Herrera przynależał do
grupy wywodzącej się z Ruchu
Narodowego. I faktycznie, kiedy na
skutek wypadku zmarł
przedwcześnie, został zmieniony
przez niezastąpionego José Solisa z
tej samej grupy.

[12] El franquismo y la Iglesia, s. 187.

[13] W tle całej tej kwestii pozostaje
dawne pomieszanie między religią, a



tym co „niewcielone”, do czego
dochodzi jeszcze nadawanie różnego
znaczenia terminowi „religia”.
Dlatego też , z opartej na rozumie
oraz doktrynie kościelnej myśli, że
tenże „Kościół nie powinien
interweniować w politykę”,
wyciągane są, między innymi, dwie
fałszywe konkluzje: po pierwsze, że
Hierarchia miesza się do polityki,
kiedy wykłada doktrynę
chrześcijańską na tematy, które
przynależąc do porządku
doczesnego, dotyczą postaw
moralnych ludzi; po drugie, że
świeccy, jeżeli są członkami instytucji
kościelnych, choćby miały one
charakter świecki, powinni porzucić
świat polityki. Jest swoiste to
pomieszanie pojęć, które może być
wykorzystywane w oszczerczej
formie jako broń polityczna. Jeszcze
w roku 1990, ówczesny wicepremier
hiszpańskiego rządu, Alfonso Guerra
użył tego argumentu z pozycji
władzy w serii ataków na partię



opozycyjną oraz równocześnie na
Opus Dei.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/hiszpanska-kwestia-
polityczna/ (26-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/hiszpanska-kwestia-polityczna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/hiszpanska-kwestia-polityczna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/hiszpanska-kwestia-polityczna/

	Hiszpańska kwestia polityczna

