
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Zatwierdzenia
papieskie

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

20-04-2022

7

Zatwierdzenia papieskie

JOSEMARÍA ESCRIVÁ DE BALAGUER
przybył do Rzymu latem 1946 roku,
aby poprosić o decretum laudis
(dekret pochwalny) dla Opus Dei.



Założyciel spotkał się z zastępcą
sekretarza stanu i przyszłym
papieżem, Giovannim Battistą
Montinim, a także z niektórymi
konsultorami Kongregacji ds.
Zakonników, takimi jak klaretyni
Arcadio María Larraona i Siervo
Goyeneche. Poinformowano go, że
Stolica Apostolska bada grupę
instytucji zgrupowanych pod nazwą 
nowych form życia chrześcijańskiego.
Stowarzyszenia te wykazywały
elementy nietypowe w sposobie
oddawania się Bogu i w działalności
duszpasterskiej w odniesieniu do
kanonicznych stanów doskonałości -
na przykład niektóre nie składały
ślubów publicznych, nie prowadziły
życia wspólnego i nie nosiły habitów
- i w konsekwencji nie miały
przestrzeni do prawnego uznania w
ramach prawa kanonicznego.

Założyciel Dzieła zdawał sobie
sprawę, że instytucje te skupiają
różne tendencje. Niektórzy chcieli



być zakonnikami lub podobnymi, ale
bez życia wspólnego ze względów
duszpasterskich; inni - w przypadku
Opus Dei - należeli do sfery świeckiej.
Wobec takiej różnorodności Escrivá
de Balaguer postępował rozważnie,
starając się osiągnąć możliwe do
zaakceptowania kompromisy.
Kierowała nim potrzeba
zapewnienia pełnego
odzwierciedlenia charyzmatu
założycielskiego. Jego zdaniem,
"prawo miało szczególne znaczenie.
Ponieważ błąd, ustępstwo w jakiejś
istotnej sprawie, może mieć
nieodwracalne skutki. To był hazard
dla mojej duszy, ponieważ nie
mogłem zniekształcić woli Bożej.
Zrozumiecie moje napięcie i moje
cierpienia"[1].

Ojciec Larraona - podsekretarz
Kongregacji ds. Zakonników -
pracował nad stworzeniem takiej
figury prawnej, która
uwzględniałaby nowe formy. Escrivá



de Balaguer, Del Portillo i Canals
aktywnie współpracowali przy
opracowywaniu dokumentu
papieskiego[2]. Ich starania
przyniosły efekt kilka miesięcy
później. 2 lutego 1947 r. Pius XII
ogłosił konstytucję apostolską 
Provida Mater Ecclesia. Dokument
ten stworzył postać instytutów
świeckich, zdefiniowanych jako
"stowarzyszenia duchownych lub
świeckich, których członkowie, aby
osiągnąć doskonałość chrześcijańską
i w pełni wykonywać apostolstwo,
wyznają w świecie rady
ewangeliczne"[3]. Trzy podstawowe
cechy tych instytutów to: pełna
konsekracja Bogu przez profesję
ślubów, które - w przeciwieństwie do
zakonów - nie były publiczne ani nie
wymagały kanonicznego życia
wspólnego; świecki charakter i stan
członków, którzy pozostawali w
świecie; oraz prowadzenie
apostolstwa chrześcijańskiego.



INSTYTUT "CAŁKOWICIE" ŚWIECKI

24 lutego - trzy tygodnie po Provida
Mater Ecclesia - Kongregacja ds.
Zakonników zatwierdziła Opus Dei
jako świecki instytut prawa
papieskiego decretum laudis (dekret
pochwalny) zatytułowanymPrimum
institutum. Zatwierdzono także
Konstytucje, które poza kilkoma
drobnymi zmianami - np. użyto
słowa socio na określenie członków
instytutu - były takie same jak w 1944
roku. Jak to zwykle bywało w Stolicy
Apostolskiej, była to ratyfikacja
tymczasowa, w oczekiwaniu na
otrzymanie ostatecznej po pewnym
czasie doświadczeń[4].

Założyciel Dzieła przyjął tę aprobatę
z radością. Z teologicznego punktu
widzenia Stolica Apostolska
usankcjonowała, że droga Opus Dei
prowadzi do poszukiwania świętości
we własnym stanie i w wykonywaniu
zawodu lub urzędu. Z kanonicznego



punktu widzenia, uniwersalny i
scentralizowany system dawał Opus
Dei większą stabilność prawną i
możliwość rozprzestrzeniania się na
całym świecie.

Jednocześnie uważał, że mentalność
stojąca za Provida Mater Ecclesia
zawierała pewne ograniczenia, a
same teksty konstytucji apostolskich
zawierały elementy wątpliwe.
Świętość w pełnej świeckości była
rozmyta w Kościele od czasów
pierwszych chrześcijan i niełatwo
było zmienić mentalność, która
łączyła całkowite oddanie się Bogu z
oderwaniem od świata, aby wstąpić
do zakonu czy zgromadzenia. W tym
sensie fakt, że Opus Dei było zależne
od Kongregacji do spraw
Zakonników, nie pomagał. Dzieło
znajdowało się w sferze instytutów i
kanonicznych stanów doskonałości,
tradycyjnie osiąganych przez
publiczne poświęcenie się Bogu. Aby
ominąć tę sprzeczność, założyciel



poprosił, aby w dekrecie
pochwalnym wyraźnie zaznaczono,
że członkowie Dzieła "nie prowadzą
wspólnego życia zakonnego, nie
składają ślubów zakonnych ani nie
noszą habitów zakonnych"[5].

Jeśli chodzi o śluby wymagane przez 
Provida Mater Ecclesia od członków
wszystkich instytutów świeckich,
Escrivá de Balaguer podkreślił, że w
Opus Dei będą to zawsze więzi
prywatne lub społeczne - w
przeciwieństwie do zakonów i
zgromadzeń zakonnych, które
publicznie wyznają trzy rady
ewangeliczne - ponieważ Dzieło jest
zainteresowane jedynie tym, aby
każdy członek żył cnotami
chrześcijańskimi. Co więcej, zarówno
tymczasowe członkostwo w Opus Dei
- admisja i oblacja - jak i ostateczne
członkostwo - wierność - miały być
przyjęte w innym czasie, poprzez
krótką ceremonię, w której każdy
członek wyrażał swoje osobiste



zaangażowanie przed Bogiem, bez
ślubów czy innych formuł
konsekracji.

Jedną z koncepcji teologicznych i
prawnych, która pozostała w tle tych
trudności, był tak zwany stan
doskonałości. Do kanonicznego stanu
doskonałości dochodziło się przez
publiczne złożenie ślubów ubóstwa,
posłuszeństwa i czystości, co było
sposobem konsekracji, który zakładał
formę życia zakonnego dystansującą
się od różnych dróg świata[*]. Z
drugiej strony, postać instytutu
świeckiego tworzyła świecki stan
doskonałości, który nie modyfikował
osobowości kanonicznej jego
członków. Były to jednocześnie osoby
konsekrowane i świeckie, zwykli
wierni - niektórzy byli świeckimi
kapłanami, inni zwykłymi świeckimi
- którzy znajdowali się pośród
świata, zanurzeni w sytuacji
społecznej i zawodowej, w której
uświęcali się i dawali chrześcijańskie



świadectwo. Poświęcenie się Bogu,
dokonujące się prywatnie poprzez
rady ewangeliczne, było środkiem, za
pomocą którego manifestowali oni
swoje pełne oddanie się Bogu; z
drugiej strony, dążenie do świętości i
apostolstwa każdy urzeczywistniał w
swoim środowisku społecznym,
wśród innych równych sobie.

Założyciel często przypominał swoim
duchowym synom znaczenie, jakie
nadał konsekracji w Opus Dei, która
była związana z pełną świeckością:
"Powiedziałem, że są członkami
konsekrowanymi lub że w Dziele
istnieje konsekracja, ale tylko w
sensie absolutnego oddania: nigdy
nie przyszło mi do głowy, aby nadać
tym słowom kanoniczną lub
techniczną interpretację religijną".
Stałym elementem jego pism było
również to, że ofiarowanie się Bogu
utrzymywało członków Dzieła w ich
własnym kanonicznym stanie życia:
"Nie jesteśmy jak zsekularyzowani



zakonnicy, ale prawdziwi świeccy,
którzy nie szukają życia
ewangelicznej doskonałości
właściwej zakonnikom, ale
chrześcijańskiej doskonałości w
świecie, każdy w swoim własnym
stanie"[6].

Álvaro del Portillo, chcąc pokazać
świeckość członków Dzieła, a także
uznanie dla osoby, poprosił, aby
Josemaría Escrivá de Balaguer został
mianowany honorowym prałatem
Jego Świątobliwości, ponieważ taka
nominacja była zazwyczaj
przyznawana tylko świeckim
kapłanom. W kwietniu 1947 r. Stolica
Apostolska natychmiast przyznała
tytuł Escrivie de Balaguer.

Założyciel podjął się zadania
wyjaśnienia nowej instytucji w sferze
kościelnej, zarówno hierarchom, jak i
członkom innych instytucji
kościelnych. 16 grudnia 1948 r.
wygłosił odczyt w lokalu Krajowego



Związku Propagandystów. Instytuty
świeckie określił jako "nowy typ
życia doskonałego". W ciągu dziejów
Kościół był świadkiem narodzin
ascezy, życia monastycznego,
zakonów żebraczych i kanoników
regularnych, zgromadzeń o ślubach
prostych i stowarzyszeń życia
wspólnego bez ślubów. Wszystkie te
podmioty miały wspólną cechę, jaką
jest kanoniczny stan doskonałości,
wymagający oddzielenia od świata;
różniły się jednak od siebie tym, że
coraz bardziej poszukiwały zbliżenia
duszpasterskiego do rzeczywistości.

Instytut świecki, kontynuował
Escrivá de Balaguer, jest podobny do
poprzednich w swoim radykalnym
poszukiwaniu świętości; z drugiej
strony jest inny, ponieważ otwiera
drogę w Kościele, która potwierdza
wartość zwyczajnego życia
chrześcijańskiego. Była to "nowa
forma życia w doskonałości, której
członkowie nie są zakonnikami, i



która nie odwraca się od świata, ale
w świecie wypełnia rady
ewangeliczne"; "to z samego świata
wychodzą ci apostołowie, którzy
ośmielają się uświęcać wszystkie
zwykłe ludzkie czynności". Następnie
odniósł się do konkretnego
przypadku Opus Dei. Instytucja
dążyła do " ewangelicznej
doskonałości swoich członków,
poprzez uświęcenie zwykłej pracy, w
najróżniejszych dziedzinach ludzkiej
działalności". A ponieważ jej
członkowie byli świeccy, działali "w
świecie na swoją osobistą i wyłączną
odpowiedzialność". W tym celu
korzystają z całkowitej wolności
zawodowej, ponieważ Opus Dei nie
ingeruje w te sprawy"[7].

RZĄDZENIE I ORGANIZACJA

Po uzyskaniu aprobaty papieskiej
Josemaría Escrivá mianował
członków Rady Generalnej nowego
instytutu świeckiego. Pedro Casciaro



był sekretarzem generalnym; Álvaro
del Portillo - prokuratorem
generalnym; José Luis Múzquiz -
wicekuratorem ds. dzieła św.
Michała; Amadeo de Fuenmayor -
wicekuratorem ds. dzieła św.
Gabriela; Odón Moles -
wicekuratorem ds. dzieła św. Rafała;
Antonio Pérez - administratorem
generalnym; Antonio Fontán -
prefektem studiów. Założyciel prosił
wszystkich, aby starali się żyć w
sposób uczciwy duchem i normami
pobożności przewidzianymi w
Dziele, ponieważ fundamentem ich
życia jest obcowanie z Bogiem i
poszukiwanie świętości.

24 września 1947 r. założyciel
spotkał się z dużą grupą swoich
synów w Molinoviejo. Zgodnie z
Konstytucjami instytutu świeckiego
mianował 60 członków rejestrowych,
czyli numerariuszy, którym miał
powierzyć formację i kierowanie
Dziełem. Wszyscy złożyli duchowe



zobowiązanie przed Bogiem, że w
razie potrzeby będą stosować
upomnienie braterskie, nie będą
aspirować do stanowisk w Opus Dei i
że w ważnych sprawach będą się
konsultować z Ojcem lub
konsyliariuszem; następnie dokonali
krótkiej ceremonii ukonstytuowania
się zapisanych członków [†]. Spośród
nich założyciel wyznaczył 19
elektorów. Mieli oni głosować na jego
następcę, gdy nadejdzie czas, i
uczestniczyć w kongresach
generalnych Dzieła. Ponadto
zatwierdził biura lokalne,
rozmieszczenie członków w 23
ośrodkach Dzieła oraz ekspansję
zarówno w Rzymie - gdzie
planowano utworzenie
międzyregionalnego ośrodka
studiów - jak i w krajach Europy
oraz, w miarę możliwości, w obu
Amerykach[8].

W tamtych latach nastąpił pewien
rozłam w zarządzie Dzieła, ponieważ



Escrivá de Balaguer mieszkał w
Rzymie, podczas gdy siedziba Rady
Generalnej - a także, gdy było więcej
kobiet, Asesori Centralnej - oraz
ośrodki studiów Diego de León i Los
Rosales znajdowały się w Madrycie.
Trzeba było działać w ten sposób,
ponieważ większość osób i
aktywności Dzieła znajdowała się w
Hiszpanii. Z tego powodu założyciel i
dyrektorzy okresowo wymieniali
listy ze wskazówkami i
konsultacjami.

Dyrektorzy Rady Generalnej
usprawnili działalność swoich biur
zaangażowanych w służbę Dziełu.
Przesyłanie listów i próśb do
ośrodków lokalnych odbywało się za
pomocą numerowanych notatek,
dzięki czemu jedne dokumenty
odnosiły się do innych, a różne
jednostki były lepiej skoordynowane.
Z finansowego punktu widzenia ci,
którzy założyli spółki z ograniczoną
odpowiedzialnością, monitorowali



postępy właścicieli/organów
zarządzających. Biuro Administracji
Ogólnej Rady dokonało przeglądu
bilansów tych korporacji i
przypomniało członkom Dzieła, aby
osobiście żyli cnotą ubóstwa.

Aby przybliżyć ducha, prawo i życie
w Opus Dei, Josemaría Escrivá
napisał Katechizm Dzieła i
Dyrektorium dla dyrektorów.
Dokumenty te powiększyły zbiór
opublikowanych wcześniej dzieł 
Drogi i Różańca Świętego, instrukcji o
nadprzyrodzonym duchu Dzieła
Bożego, o sposobie prozelityzmu i o
dziele św. Rafała, napisanych przed
hiszpańską wojną domową, oraz do
Konstytucji, na mocy których
zatwierdzono instytut świecki.

Katechizm składał się ze 150 pytań i
krótkich odpowiedzi. W tekście
podsumowano główne cechy
przesłania, elementy prawne i
historię Dzieła, tak aby wszyscy



członkowie mogli je przeczytać, a
nawet nauczyć się ich na pamięć. Od
1945 r. w ośrodkach studiów i na
kursach letnich dla kobiet i
mężczyzn używano wersji
maszynopisu. W 1948 r. ukazało się
wydanie drukowane,
odzwierciedlające zmiany, jakie
przyniosło zatwierdzenie Dzieła jako
instytutu świeckiego. Katechizm
wyjaśniał na przykład, że członkami
są zwykli wierni, że kapłani i świeccy
stanowią jedną klasę, że duch
chrześcijański Dzieła jest otwarty na
ludzi ze wszystkich środowisk, a
środki, jakimi posługują się jego
członkowie, to "uświęcenie zwykłej
pracy i doskonałe wykonywanie
obowiązków zawodowych i
społecznych"[9].

Drugi dokument, zwany
Dyrektorium, był przeznaczony dla
dyrektorów centralnych i lokalnych.
Było to przydatne zestawienie
kryteriów i doświadczeń dotyczących



zarządzania i kierowania ośrodkami
oraz działalnością apostolską.
Escrivá de Balaguer poprosił
wszystkich, którzy chcieliby mu
przesłać, za pośrednictwem Rady
Generalnej lub doradców, kartki z
sugestiami dotyczącymi sposobów
życia duchem Opus Dei. Po
przejrzeniu projektów opublikował
pierwsze wydanie w 1948 r., w
dwóch wersjach: męskiej i żeńskiej.
Dyrektorium sekcji żeńskiej, na
przykład, było podzielone na trzy
części: zarządzanie ośrodkiem
lokalnym, formacja i życie osób
związanych z Dziełem oraz
zarządzanie domami. Dokument ten
obowiązywał przez całe lata 50[10].

Proces stopniowego ustanawiania
zarządu i formacji przebiegał
równolegle z okresem, w którym
założyciel rewidował Konstytucje
Opus Dei, zanim uzyskały one
ostateczne zatwierdzenie prawne
Stolicy Apostolskiej. W 1948 r.



uczynił kolejny krok w kierunku
międzynarodowej ekspansji Dzieła. Z
jednej strony zebrał dyrektorów
centralnych i lokalnych na dwa
tygodnie pracy, z drugiej zaś stworzył
pierwsze okręgi terytorialne Opus
Dei.

W dniach od 24 do 29 sierpnia 1948
r. w Molinoviejo odbył się trzeci
Tydzień Pracy dla mężczyzn. Patrząc
na 28 zgromadzonych
profesjonalistów, wśród których było
wielu dyrektorów centralnych lub
lokalnych, Escrivá de Balaguer
stwierdził z humorem, że ich
głównym problemem jest to, że są
jeszcze młodzi. W ciągu tych dni
przeanalizowali setki otrzymanych
dokumentów z doświadczeniami
dotyczącymi formacji członków,
sposobów doskonalenia działań
apostolskich oraz planowania
rozwoju Dzieła. Założyciel
powiedział im, że nadszedł czas, aby
iść szybciej, z uniwersalnymi



horyzontami, aby nieść orędzie
uświęcenia do wielu ludzi w
codziennym życiu[11].

Pod koniec września Pedro Casciaro,
który dwa lata wcześniej przyjął
święcenia kapłańskie, Ignacio de la
Concha, profesor prawa, i José Vila,
absolwent historii, wrócili do
Hiszpanii po długiej podróży do
Ameryki. Przez sześć miesięcy
odwiedzili Stany Zjednoczone,
Kanadę, Meksyk, Peru, Chile i
Argentynę. Escrivá de Balaguer
poprosił ich, aby poznali warunki
panujące w każdym kraju, aby
zdecydować, gdzie należy rozpocząć
szerzenie Dzieła. Założyciel
przeanalizował te dane z Radą
Generalną[12].

Miesiąc później, 27 października,
rozpoczęto działalność władz Opus
Dei na szczeblu regionalnym.
Prezydent Generalny utworzył
siedem okręgów i mianował ich



Konsyliariuszy, którzy w niektórych
przypadkach nie przeprowadzili się
jeszcze na swoje terytoria: region
Hiszpanii (Francisco Botella jako
konsyliariusz; quasi-regiony Włoch
(Álvaro del Portillo), Portugalii
(Xavier de Ayala), Meksyku (Pedro
Casciaro) i Stanów Zjednoczonych
(José Luis Múzquiz); oraz delegacje
Anglii (Juan Antonio Galarraga) i
Irlandii (José Ramón Madurga).
Nominacje te doprowadziły do
pewnych zmian w Radzie
Generalnej. Najważniejszym z nich
było objęcie funkcji sekretarza
generalnego przez Francisco Botella,
który chwilowo skumulował funkcje
centralne i regionalne[‡].

Kobiety z Dzieła zorganizowały swój
pierwszy Tydzień Pracy w Los
Rosales w dniach 26-29 listopada
1948 r. Trzynaście uczestniczek
oceniło dotychczasową działalność,
zwłaszcza dzieło świetego Rafała i
Administracji ośrodków. Następnie



wyznaczono cele na przyszłość, co
było bardzo obiecujące, ponieważ
duża grupa młodych rozważała
swoje powołanie do Dzieła.

Narcisa González Guzmán i
Guadalupe Ortiz de Landázuri
tworzyły powstającą Asesorię
Centralną. W październiku 1949 r.
siedziba Asesorii została ulokowana
przy ulicy Juan Bravo. Chociaż nie
wszystkie kadry zarządzające były
kompletne, kilka kolejnych kobiet
zaczęło współpracować z centralnym
zarządem Dzieła, jak na przykład
Rosario Orbegozo, która była starszą
dyrektorką w Madrycie[13].

Dzięki zdobytemu doświadczeniu
poprawiła się praca w Administracji
ośrodków. Administratorki -
numerarie, które kierowały
Administracją - były lepiej niż przed
laty przygotowane do wykonywania
pracy, które w każdym domu
obejmowały rozdział zadań,



rejestrację wejść i wyjść,
przygotowanie menu i kart
kuchennych oraz przeglądy różnych
obszarów domu.

Administratorki opracowały plany
szkolenia dla numerari służących,
poczynając od części zawodowej,
która obejmowała wyżywienie,
sprzątanie, dbanie o odzież i
dekorację domów. Wyjaśniły im, że
ich opieka tworzy domy i że mogą
nadać jej nadprzyrodzone znaczenie.
Starały się dostosować i współdziałać
w rozwoju ludzkim tych kobiet, z
których większość pochodziła z
ubogich środowisk społecznych. Na
przykład, powierzano im obowiązki i
pomagano przezwyciężyć pewną
nieśmiałość i kompleks pozornej
niekorzystnej pozycji wobec ludzi z
innych kategorii społecznych.
Jednocześnie różnice społeczne były
wówczas bardzo wyraźne, dlatego
zwyczajem było, że numerarie nie
jadały razem z numerariami



służącymi, aby jedne i drugie mogły
bardziej spontanicznie uczestniczyć
w życiu rodzinnym[§].

Escrivá de Balaguer wyjaśnił, że
separacja w zarządzaniu,
działalności i sprawach
ekonomicznych dwóch sekcji Opus
Dei była cechą fundamentalną.
Każda sekcja była zarządzana przez
przewodniczącego generalnego oraz
odpowiednie rady centralne i
regionalne. Ta cecha znalazła
odzwierciedlenie w strukturze
ośrodków Dzieła. Na przykład w
pierwszym regulaminie dla
Administracji, opracowanym w 1947
roku, określono, że tylko wtedy
będzie obsługiwana rezydencja
męska, gdy budynek będzie pozwalał
na "absolutne oddzielenie obu
domów, które de jure i de facto są
całkowicie niezależne"[14].

ZNACZNY WZROST LICZEBNY



Po czasowym zatwierdzeniu w 1947
roku, Kongregacja ds. Zakonników
ratyfikowała kilka zmian w
Konstytucjach zaproponowanych
przez Josemaríę Escrivę de Balaguer.
Niektóre z nich były bardzo ważne,
ponieważ umożliwiały członkostwo
w Opus Dei osobom stanu wolnego,
żyjących w małżeństwach i
duchownym. Dzięki tym
uzupełnieniom Dzieło
przezwyciężyło wąski margines, w
którym do tej pory funkcjonowało -
ludzi zobowiązanych do celibatu,
którzy w większości pracowali w
kręgach intelektualnych.

Od lat 30. XX wieku założyciel
towarzyszył duchowo mężczyznom,
którzy słuchali jego słów na temat
powołania do świętości w
małżeństwie i pracy. Pod koniec
hiszpańskiej wojny domowej głosił
rekolekcje dla profesjonalistów w
Vitorii i Madrycie, a także prowadził
kierownictwo duchowe dla grupy



absolwentów, pracowników i
robotników. Zachęcał ich do
poszukiwania świętości w życiu
codziennym, w pracy, w relacjach
rodzinnych i społecznych. Ten
pomysł był nie tylko niezwykły, ale i
szokujący. Na przykład, żonaty
nauczyciel Victor Garcia Hoz,
wspominał swoją radość i
zaskoczenie, kiedy Don Josemaría
powiedział mu w 1941 roku: "Bóg
wzywa cię na drogę kontemplacji"[15].
Jemu i innemu żonatemu
nauczycielowi, Tomasovi Alvirze,
założyciel zalecił, aby żyli według
norm i zwyczajów właściwych dla
Opus Dei. A kiedy w 1943 r.
utworzono Radę Kapłańską
Stowarzyszenia Świętego Krzyża,
mianował José Maríę Hernándeza
Garnicę wicesekretarzem Dzieła
Świętego Gabriela".

W lutym 1947 r., w dniu
zatwierdzenia instytutu świeckiego,
Tomás Alvira poprosił o admisję.



Dwa miesiące później to samo
uczynili prawnik Mariano Navarro
Rubio i pedagog Víctor García Hoz.
Ich zaangażowanie miało charakter
duchowy, ponieważ nie było
możliwości, aby związali się
prawnie. Jednak w lutym 1948 roku
Escrivá de Balaguer zdołał nakłonić
Stolicę Apostolską do zatwierdzenia
poprawki, zgodnie z którą osoby o
dowolnym statusie - czy to samotne,
czy żonate - które nie były w pełni
dyspozycyjne do zadań związanych z
zarządzaniem i formacją, mogły
nawiązać stałą więź prawną z Opus
Dei. Będą oni nazywani 
supernumerariuszami.

We wrześniu 1948 r. zebrał w
Molinoviejo piętnastu mężczyzn
pracujących zawodowo; sześciu z
nich było już supernumerariuszami,
a pozostali prosili o przyjęcie do
Dzieła. W ciągu tygodnia wspólnego
życia wyjaśnił im, jak mogą żyć
duchem Opus Dei, zgodnie z



własnymi warunkami rodzinnymi i
zawodowymi. Powtórzył, że
wezwanie do bycia świętymi w
małżeństwie nie jest utopijną
aspiracją, ale Bożym powołaniem, a
w przypadku Dzieła - całkowitym
oddaniem się Bogu[16].

W kolejnych miesiącach w ośrodkach
rosła ilość aktywności z osobami bez
zobowiązania do celibatu i włączanie
do Dzieła supernumerariuszy,
zarówno dla mężczyzn, jak i kobiet.
Kiedy założyciel przedstawił Stolicy
Apostolskiej prośbę o ostateczne
zatwierdzenie, na początku 1950
roku, w Opus Dei było już 692
supernumerariuszy — 519 mężczyzn
i 173 kobiety — co stanowiło 23%
ogólnej liczby członków Dzieła[17].

Z drugiej strony, Założyciel wiedział
o niektórych, którzy wyrazili
pragnienie życia w celibacie w Opus
Dei w warunkach innych niż te, które
obowiązują numerariuszy. Czasami



okoliczności osobiste, rodzinne lub
zawodowe uniemożliwiały im udział
w pracach zarządczych lub
zamieszkanie w ośrodkach Opus Dei;
w innych przypadkach posiadali oni
jedynie średnie lub podstawowe
wykształcenie zawodowe. Escrivá de
Balaguer zwrócił się do Stolicy
Apostolskiej z prośbą o możliwość
ich przyłączenia się do Dzieła.
Sporządził uzupełnienie do statutu z
poprzedniego roku dotyczącego
supernumerariuszy i jako formę
rozróżnienia nazwał ich
supernumerariuszami
wewnętrznymi. Dnia 8 września
1949 r. otrzymał reskrypt z
Kongregacji ds. Zakonników
dopuszczający nową kategorię. Kilka
miesięcy później dykasteria ta
zażądała zmiany terminu, a
Założyciel zaproponował nazwę
Oblaci, która pozostała w
ostatecznym zatwierdzeniu Opus
Dei[୮].



Josemaría Escrivá zastanawiał się
również w tamtych latach, w jaki
sposób przesłanie Dzieła mogłoby
dotrzeć do duchowieństwa
diecezjalnego. Światło założycielskie
skierowane było na całą świecką
sferę Kościoła, zarówno na
świeckich, jak i na kapłanów. W
rzeczywistości, jeszcze przed
hiszpańską wojną domową, przyjął
on do Dzieła około dziesięciu
kapłanów. Zrezygnował jednak z tej
działalności, ponieważ nie mógł
znaleźć księży, którzy
zachowywaliby się zgodnie z duchem
Opus Dei. Lata mijały, a gdy uzyskał
zgodę czasową - w tym obecność
duchownych świeckich spośród
świeckich z Dzieła - poczuł, że
nadszedł czas, aby zrobić krok
naprzód.

Nie mógł przyjmować do
Stowarzyszenia Kapłańskiego księży
diecezjalnych, ponieważ byli oni
inkardynowani w swoich diecezjach,



więc postanowił opuścić Opus Dei i
założyć inny instytut świecki dla
księży świeckich z diecezji, którym
przekazywałby tego samego ducha
Dzieła. Nieoficjalnie poinformował o
tym Kongregację Zakonników,
centralnych dyrektorów Dzieła oraz
swoje rodzeństwo Carmen i Santiago.

W lutym 1950 roku Escrivá de
Balaguer poprosił papieża Piusa XII o
ostateczne zatwierdzenie Opus Dei
jako instytutu świeckiego, z
projektem nowych Konstytucji i
poparciem stu dziesięciu listów
pochwalnych od biskupów i prałatów
z siedemnastu krajów. Dwa miesiące
później Kongregacja ds. Zakonników
postanowiła odłożyć na jakiś czas
zatwierdzenie, aby lepiej
przestudiować przyszłe Konstytucje.

Okoliczność ta okazała się
opatrznościowa. W tych tygodniach
Założyciel zrozumiał, w jaki sposób
księża diecezjalni mogą być



członkami Opus Dei: jako oblaci lub
członkowie supernumerariusze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, ponieważ ta
formuła nie zmieniała ani nie
umniejszała ich charakteru
diecezjalnego, a jedynym
przełożonym był ordynariusz
miejsca. Stowarzyszenie Kapłańskie
oferowało im pomoc duchową w
poszukiwaniu świętości pośród
świata, a jednocześnie uczestniczyli
w rodzinnej atmosferze właściwej
dla Dzieła. Doskonałość miałaby się
zazwyczaj znajdować w
wykonywaniu posługi kapłańskiej:
"Dla kapłanów, jeśli można tak
powiedzieć, ich pracą zawodową, w
której mają się uświęcać i przez którą
mają uświęcać innych, jest
kapłaństwo służebne Chleba i
Słowa"[18]. Duchowy charakter
powołania do Opus Dei wzmocniłby
jedność każdego z nich z
ordynariuszem diecezji, zgodnie z
maksymą Nihil sine episcopo (Nic bez



biskupa), a także z prezbiteratem
diecezji.

Escrivá de Balaguer opracował Statut
o księżach diecezjalnych i
przedstawił go Kongregacji 2
czerwca 1950 roku. To zgłoszenie
zostało dołączone do badanego
materiału[19].

NOWOŚCI I TRUDNOŚCI

Zaledwie dwa tygodnie później, 16
czerwca, Stolica Apostolska
ostatecznie zatwierdziła
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża i Opus Dei jako instytut
świecki dekretem Primum inter
Instituta, który zawierał nowe
Konstytucje. Dokument
zatwierdzający zawierał część
wstępną, która streszczała ducha
Opus Dei - podkreślając świeckość
jego członków - jako kryterium
hermeneutyczne dla zrozumienia
tekstu prawnego. Wskazywano, że
fundamentem ducha Opus Dei jest



poczucie Bożego synostwa, a dążenie
do doskonałości proponowano
poprzez "ćwiczenie się w cnotach
moralnych i chrześcijańskich, a
zwłaszcza przez uświęcanie pracy
codziennej i zawodowej"[20].

Konstytucje określają charakter
instytutu i ustanawiają jego
uniwersalny i scentralizowany
system prawny. Zgodnie z przepisami
prawa dotyczącymi instytutów
zmierzających ku doskonałości
rozróżniano pomiędzy ogólnym
celem Opus Dei - świętość poprzez
wszelką pracę zawodową - a celem
szczegółowym, którym było niesienie
światła Ewangelii intelektualistom,
aby przez nich dotrzeć do wszystkich
klas społeczności świeckiej. Wśród
zadań korporacyjnych o charakterze
apostolskim, które mogłyby być
podejmowane, wymieniali "domy i
rezydencje dla studentów, domy
rekolekcji itp."[21]. Zwrócono również
uwagę na jedność zjawiska



duszpasterskiego: Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża, "będąc
aliquid intrinsecum Opus Dei, ma
tych samych przełożonych, którzy
wykonują te same zadania w
Stowarzyszeniu Kapłańskim, co w
Opus Dei"[22].

W zatwierdzeniu stwierdzono, że
Opus Dei jest instytucją składającą
się z dwóch sekcji: męskiej i żeńskiej.
Każda sekcja cieszyła się dużą
autonomią prawną i administracyjną
na trzech szczeblach władzy:
centralnym, regionalnym i lokalnym.
Przewodniczący generalny - a w
każdym regionie konsyliariusz
regionalny i numeraria sekretarz
regionalny - nadają jedność
systemowi zarządzania tym
wyjątkowym fenomenem
duszpasterskim i apostolskim.
Jednocześnie prawo dawało szerokie
pole do współpracy wiernych
świeckich w organizowaniu
inicjatyw, w duchu kolegialnym.



Kapłani i świeccy, stanu wolnego i
żonaci, ucieleśniając to samo
duchowe powołanie, tworzą jedną
klasę. W zależności od różnorodności
warunków osobistych, członkami
mogą być: numerariusze, którzy
podjęli zobowiązanie do celibatu,
zwykle kończyli studia
uniwersyteckie, wyższe studia
kościelne, zwykle mieszkali w
ośrodkach Opus Dei i byli
dyspozycyjni do podjęcia zadań
formacyjnych i kierowniczych w
Dziele; Oblaci, którzy zobowiązali się
do celibatu, zamieszkiwali u
krewnych lub tam, gdzie uznali to za
najbardziej stosowne, i byli
dyspozycyjni w działalności
apostolskiej w zależności od ich
szczególnych warunków osobistych i
zawodowych; supernumerariusze,
celibatariusze lub żonaci, którzy
wykorzystywali "jako środki
uświęcenia i apostolstwa własne
zajęcia rodzinne i swój zawód"[23]. W
przypadku księży oblatów i



supernumerariuszy ich jedynym
przełożonym był ordynariusz danej
diecezji.

Oprócz członków byli też
współpracownicy Opus Dei, katolicy,
chrześcijanie, ludzie innych religii
lub niewierzący, którzy
współpracowali materialnie i
duchowo we wspieraniu działalności
Dzieła i korzystali z dóbr duchowych
i formacyjnych oferowanych przez
Opus Dei. Innymi
współpracownikami byli księża
diecezjalni, zwani asystentami
kościelnymi, którzy byli
odpowiedzialni za kierownictwo
duchowe członków w miejscach,
gdzie nie było kapłanów Dzieła,
księża diecezjalni i zakonni, którzy
otrzymali list braterstwa za pomoc w
różny sposób, oraz wspólnoty
zakonników i zakonnic życia
kontemplacyjnego, którzy modlili się
za Opus Dei[24].



W dekrecie zatwierdzającym
zaznaczono, że osoby należące do
Dzieła nie były konsekrowanymi
zakonnikami. Ale w pewnym sensie
zbliżała ich do zakonników,
ponieważ wymagano, aby zarówno
osoby zamężne, jak i niezamężne
składały prywatne śluby ubóstwa,
posłuszeństwa i czystości, każdy
według swojego stanu. Założyciel
tłumaczył swoim duchowym
dzieciom, że śluby te będą składane
tak jak dotychczas, to znaczy
niezależnie od ceremonii czasowego
lub definitywnego włączenia do
Opus Dei. Ostrzegał też, że trudno
będzie wyjaśnić powołanie do
świętości kapłana diecezjalnego w
Stowarzyszeniu Kapłańskim, które
przecież zależało od Kongregacji
Zakonników. Był jednak przekonany,
że ostateczne zatwierdzenie pomoże
Opus Dei zostać zrozumianym.
Zamiast tego wkrótce został
uwikłany w inne problemy.



We Włoszech do Opus Dei zgłosiło się
kilku młodych mężczyzn, którzy
poznali członków Dzieła
mieszkających w Pensionato. Nie
rozumiał decyzji swojego syna ojciec
Umberta Farriego, studenta, który
złożył prośbę o admisję w marcu
1949 roku. Po konsultacji z jezuitą,
który ostrzegał go przed Dziełem,
zebrał troje innych rodziców
mających dzieci w Opus Dei. 25
kwietnia 1951 r. wysłali list
protestacyjny do papieża Piusa XII.
W liście wyrazili zaniepokojenie, że
ich zdaniem dzieci nie wypełniały
swoich obowiązków rodzinnych i nie
były lojalne wobec swoich
kierowników duchowych, ponieważ
nie powiedziały im o swoim oddaniu
się Bogu w Opus Dei. Następnie
poprosili Ojca Świętego o
interwencję, aby młodzieńcy
powrócili na dawne drogi i podjęli
ostateczną decyzję po konsultacji z
uczonymi i doświadczonymi
kapłanami[25].



Czas był bardzo delikatny, ponieważ
zatwierdzenie papieskie Dzieła
nastąpiło niedawno. Ponadto
założyciel udał się w podróż do
Hiszpanii, aby przewodniczyć
pierwszemu kongresowi
generalnemu Opus Dei dla mężczyzn,
który odbył się w dniach od 1 do 5
maja. Po powrocie do Wiecznego
Miasta dowiedział się, co się dzieje.
W dniu 14 maja poświęcił Opus Dei
Świętej Rodzinie, modląc się o
zakończenie niepowodzeń. Z
upływem miesięcy donos stracił na
aktualności, ponieważ sygnatariusze
listu wycofali się ze swoich słów.

W lecie pojawił się poważniejszy
problem. Escrivá zauważył "zmianę,
jaka zaszła w niektórych osobach w
Kurii. Jednego dnia docierały do jego
uszu lekko krytyczne uwagi, innego -
kardynał, stary znajomy księdza
Josemaríi, publicznie zaprzeczał, że
miał do czynienia z Założycielem"[26].
Postanowił zwrócić się o



wstawiennictwo do Matki Bożej. 15
sierpnia odprawił Mszę św. w Domu
Świętym sanktuarium w Loreto. Na
koniec poświęcił Opus Dei
Najsłodszemu Sercu Maryi.
Następnie, w ciągu kolejnych dwóch
miesięcy, odnowił konsekrację w
sanktuariach maryjnych w
Pompejach, Divino Amor, Lourdes,
Saragossie i Fatimie. W szczególny
sposób modlił się do Matki Bożej
wezwaniem Cor Mariae dulcissimum,
iter para tutum! (Najsłodsze Serce
Maryi, przygotuj nam bezpieczną
drogę!).

We wrześniu kardynał Alfredo
Ildefonso Schuster, arcybiskup
Mediolanu, powiedział członkom
Dzieła w swojej diecezji, że Opus Dei
stoi w obliczu poważnego
zagrożenia. Słyszał oskarżenia o
rozwiązłość wśród członków i o zbyt
szybkie przyjmowanie ludzi do
Dzieła. Kilka dni później kardynał
Schuster przyjął ich ponownie, a oni



opowiedzieli mu, w imieniu Escrivy
de Balaguer, o plotkach i donosach,
jakich doznali w Hiszpanii dziesięć
lat wcześniej[27].

Cztery miesiące później, w styczniu
1952 r., założyciel otrzymał
zawiadomienie od sekretarza
Kongregacji ds. Zakonników
wzywające go do przesłania "kopii
Konstytucji Opus Dei i Regulaminu
Wewnętrznego Administracji, wraz z
pisemnym opisem - doktrynalnym i
praktycznym - ustroju Instytutu w
jego dwóch sekcjach oraz
konkretnego sposobu, w jaki
realizowana jest rozdzielna
współpraca"[28]; pojawiły się więc
wątpliwości co do relacji między
obiema sekcjami, a w szczególności
co do pracy w zakresie opieki
domowej w domach męskich.
Dwadzieścia cztery godziny później
Álvaro del Portillo przesłał raport, w
którym szczegółowo opisał ścisły
rozdział, jaki istniał w rządzie i



działalności obu sekcji Dzieła.
Jednocześnie wyraził zdziwienie, że
kongregacja prosi o teksty
zatwierdzone przez samą
kongregację półtora roku wcześniej.

W styczniu tego roku założyciel
otrzymał kolejne powiadomienie od
kardynała z Mediolanu. Z
dyplomatyczną dyskrecją kardynał
Schuster wspomniał członkom Opus
Dei mieszkającym w Mediolanie, "że
czytając historię dzieł Bożych i życie
ich założycieli, zauważył, jak Pan
zawsze dopuszczał sprzeczności i
prześladowania, a nawet jak czasami
były one poddawane wizytacjom
apostolskim, a założyciel był
usuwany ze stanowiska
przełożonego"[29]. W ten sposób
zwrócono uwagę na to, że pod
zarzutem rozwiązłości nie
akceptowano w rzeczywistości
jedności mężczyzn i kobiet pod tą
samą głową, dlatego chciano usunąć



założyciela, aby następnie
rozczłonkować sekcje Opus Dei.

W lutym kardynał Schuster po raz
trzeci rozmawiał z osobami z Dzieła.
Poprosił ich, aby przekazali Mons.
Escrivie de Balaguer, żeby pamiętał o
"swoim rodaku, świętym Józefie
Kalasantym"[30], który został
zdymisjonowany jako przełożony
generalny pijarów. Założyciel
natychmiast skontaktował się z
sekretarzem Kongregacji ds.
Zakonników, który potwierdził, bez
podawania nazwisk, że niektórzy
ludzie w Kurii wywierają naciski na
statut Opus Dei. Następnie udał się
do biskupa Federico Tedeschiniego,
który był kardynałem protektorem
Dzieła, postacią z rodziny o
wielowiekowej tradycji, której
zadaniem była ochrona instytucji lub
kraju przed Kurią[31].

18 marca 1952 r. papież Pius XII
przyjął na audiencji kardynała



Tedeschiniego. Kardynał przeczytał
mu list od Escrivá de Balaguera, w
którym ten skarżył się na ataki i
prosił - według jego własnych słów -
aby "te donosy zostały nam otwarcie
przedstawione"[32], z podaniem
konkretnych dowodów. Wyraził też
gotowość do zmiany wewnętrznych
przepisów dotyczących Administracji
ośrodków, jeśli w którymś momencie
rozdział między tymi dwiema
sekcjami nie byłby jasny. Podczas
czytania dokumentu Mons.
Tedeschini podkreślił, że zmiana
struktury prawnej
zdyskredytowałaby Opus Dei. Pius
XII pytał: Chi pensa a quello? (Kto to
wymyślił?)[33]. A ponieważ nie chciał
podejmować żadnych działań,
wskazał jedynie, że założyciel
powinien zrewidować Regulamin
Administracji[34].

Kilka miesięcy później, 26
października 1952 r., Założyciel
poświęcił Opus Dei Najświętszemu



Sercu Pana Jezusa. Pod wezwaniem 
Cor Iesu sacratissimum, dona nobis
pacem! (Najświętsze Serce Jezusa,
obdarz nas pokojem!), prosił o pokój
wewnętrzny dla każdego członka
Dzieła, o pokój dla Opus Dei, aby
mogło się wszędzie rozprzestrzeniać
bez nowych przeciwieństw, i o pokój
dla świata.

W tym czasie arcybiskup Traglia i
inni prałaci przypomnieli biskupowi
Escrivá de Balaguer maksymę 
Bisogna fare il morto per non essere
ammazzato (Lepiej udawać
martwego, aby nie zostać zabitym).
Założyciel Dzieła wyraził
wdzięczność i uczynił tę sugestię
swoją własną. W następnych latach
utrzymywał poprawne stosunki ze
Stolicą Apostolską i władzami
cywilnymi, ale nie uczestniczył w
oficjalnych wydarzeniach. Dzięki
takiej postawie udało mu się
ograniczyć negatywne i pogardliwe
komentarze pod adresem Opus Dei.



To zachowanie przyniosło korzyść
także członkom Opus Dei, ponieważ
Escrivá poświęcił swoje najlepsze siły
na formację swoich duchowych
synów i córek oraz na rozwój Dzieła.

Inną kwestią, która mogła mieć
nieprzewidywalny wpływ na rozwój
Opus Dei, były próby mianowania
Josemaríi Escrivá de Balaguer
biskupem w latach 40. i pierwszej
połowie lat 50. Taka możliwość
pojawiła się w 1941 r., kiedy
założyciel zyskał prestiż w świecie
kościelnym, głównie dzięki
głoszonym przez siebie rekolekcjom i
kontaktom z wieloma duchownymi.
Mówiono o nim, że jest dobrym
kandydatem do obsadzenia
wakującej diecezji lub do objęcia
znanego stanowiska. Ponieważ
Escrivá de Balaguer nie chciał zostać
biskupem ani uzyskać kościelnego
uznania, gdy usłyszał te pogłoski,
poprosił biskupa Eijo Garaya o
pozwolenie na złożenie ślubu, że nie



przyjmie biskupstwa. Biskup
odrzucił jego prośbę.

Kwestia ta pojawiła się ponownie, w
tym przypadku dlatego, że rząd
hiszpański miał przywilej
przedstawienia Stolicy Apostolskiej
listy kandydatów do episkopatu. W
1944 r. minister edukacji w raporcie
rządowym pozytywnie ocenił
kandydaturę Escrivy, a nuncjusz w
Hiszpanii opowiedział się za tym, aby
Josemaría Escrivá de Balaguer został
wojskowym wikariuszem
generalnym. W 1947 roku Alvaro del
Portillo rozmawiał w Rzymie z
kardynałem Lavitrano, który z kolei
powiedział papieżowi Piusowi XII o
nominacji Escrivy. Powiedział mu, że
wskazane jest, aby był biskupem
wojskowym lub tytularnym, ale nie
rezydentem diecezji, ponieważ
powinien poświęcić przynajmniej
część swojego czasu na zarządzanie
Opus Dei. Również biskup Eijo Garay



z Madrytu popierał tę opcję, która
jednak nie została zrealizowana[**].

W 1950 r. Escrivá de Balaguer
ponownie pojawiła się na liście
nazwisk rozważanych przez rząd
hiszpański jako kandydatura na
stolicę biskupią. Za namową
kardynała Tedeschiniego, który
pragnął awansować założyciela na
urząd biskupi, Álvaro del Portillo
omówił możliwość objęcia
biskupstwa z nuncjuszem w
Hiszpanii, biskupem Cicognanim,
który nie był zbyt przychylny tej
propozycji. W 1955 r. Escrivá, który
nie chciał godności biskupiej, został
poinformowany o tych negocjacjach
przez samego kardynała
Tedeschiniego, udał się do
Sekretariatu Stanu i powiedział
biskupowi Tardiniemu i biskupowi
Samorè, że "nie przyjmie nawet
mitry Toledo"[35]. Tym działaniem
przekreślił swoje potencjalne
powołanie do episkopatu.



[*] Zgodnie z wielowiekową
koncepcją, wraz z publicznym
wyznaniem rad ewangelicznych
zakonnicy odrywali się w mniejszym
lub większym stopniu od
rzeczywistości świeckiej, aby dać
świadectwo, że celem człowieka jest
Bóg, a nie dobra stworzone, i
przyjmowali taki stan czy kondycję
życia (zwany stanem doskonałości),
który ułatwiałby chrześcijańską
świętość. Zgodnie z powszechną
doktryną publiczne złożenie profesji
trzech rad ewangelicznych
prowadziło do pełni komunii z
Bogiem, ponieważ zakonnik był
zobowiązany do dążenia do
doskonałości nie tylko w sumieniu,
ale także na płaszczyźnie prawnej. Z
tego powodu życie zakonne było
przedstawiane jako paradygmat i
pełnia chrześcijańskiej świętości. Nie
zaprzeczano, że osoba świecka może
osiągnąć doskonałość - w tym
przypadku poprzez wypełnianie
przykazań i nakazów prawa Bożego -



ale często rozumiano, że jest to
trudniejsze - świat był postrzegany
jako przeszkoda - i w mniejszym
stopniu niż w przypadku
konsekrowanych zakonników.

W XX wieku Magisterium i myśl
teologiczna stopniowo odchodziły od
poglądu, że stopnie doskonałości
zależą od stanu życia lub że świat jest
przeszkodą na drodze do świętości;
refleksja nad ideałem
chrześcijańskim koncentrowała się
wówczas na powszechnym
powołaniu do świętości, poczynając
od chrztu. Już w 1939 r. papież Pius
XII stwierdził, że "Bóg nie wzywa
wszystkich swoich dzieci do stanu
doskonałości, ale zaprasza je
wszystkie do doskonałości w ich
stanie" (Audiencja generalna, 6-
XII-1939, w: Discorsi e radiomessaggi
di Sua Santità Pio XII, t. II, s. 26).
Poliglotta Vaticana, Città del Vaticano
1940, s. 414). W tym kierunku szło
przesłanie, które Escrivá otrzymał w



1928 roku, a które zostało uroczyście
ogłoszone przez Sobór Watykański II.
Świeckim i księżom zanurzonym w
świeckiej rzeczywistości powiedział,
że Bóg zaprasza ich do "zwyczajności
czynionej z doskonałością", że ich
"zwyczajne, zwykłe życie,
niepozorne, może być środkiem do
świętości: nie jest konieczne
porzucenie własnego stanu": List 1,
odpowiednio nr 12 i 2. Nr 12 i 2,
odpowiednio, w: Josemaría ESCRIVÁ
DE BALAGUER, Listy (wydanie
krytyczno-historyczne), t. I, Rialp,
Madryt 2020, s. 64 i 56 (cytujemy
Listy Założyciela według parametrów
ustalonych w tym wydaniu
krytycznym). Taki był cel instytucji,
którą założył: "Dzieło narodziło się,
aby pomóc tym chrześcijanom,
włączonym w tkankę społeczeństwa
obywatelskiego - z ich rodzinami,
przyjaźniami, pracą zawodową,
szlachetnymi aspiracjami -
zrozumieć, że ich życie, takie jakie
jest, może być okazją do spotkania z



Chrystusem: to znaczy, że jest drogą
do świętości i apostolstwa":
Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER, 
Rozmowy z Mons. Escrivá de
Balaguer (wydanie krytyczno-
historyczne), Rialp, Madryt 2012, nr
60. Na temat relacji między życiem
świeckim a konsekrowanym życiem
zakonnym por. Ernst BURKHART i
Javier LÓPEZ, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, vol. I, Rialp, Madrid 2010,
pp. 213-239; Sergio LANZA,
"Secolarità", in Gianfranco
CALABRESE, Philip GOYRET, Orazio
Francesco PIAZZA, Dizionario di
Ecclesiologia, Città Nuova, Roma
2010, pp. 1301-1305; Juan FORNÉS,
"Fiel", w: Javier OTADUY, Antonio
VIANA, Joaquín SEDANO, Diccionario
General de Derecho Canónico, t. III,
Aranzadi, Pamplona 2012, s. 984-988.
Na temat pojęcia statusu w Kościele,
por. IDEM, La noción de status en



Derecho Canónico, EUNSA, Pamplona
1975.

[†] Oprócz osób zarejestrowanych, te
trzy zobowiązania duchowe podjęli
także ci, którzy definitywnie wstąpili
do Dzieła, oraz kapłani.
Zobowiązania te miały charakter
przysięgi: por. Constitutiones
Societatis Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Operis Dei (1950), nr 20 i 58. Od
1969 roku przysięgi zostały
zastąpione zobowiązaniami (por.
Akta Specjalnego Zjazdu
Generalnego, 9-IX-1969, w AGP, D.3).
Jeśli chodzi o terminologię,
widzieliśmy, że w Statucie z 1941
roku członkami zapisanymi były
osoby, które nie wstąpiły formalnie
do Opus Dei. Z kolei w Konstytucjach
z 1950 roku członkami zapisanymi są
numerariusze, którzy pełnią funkcje
kierownicze.

[‡]Dwa dni wcześniej Stolica
Apostolska zezwoliła Opus Dei na



tworzenie regionów, quasi-regionów
i delegatur zależnych od
przewodniczącego generalnego.
Quasi-regiony były okręgami
terytorialnymi, które mogły zostać
przekształcone w regiony, gdy
wszystkie organy zarządzające
zostały skompletowane i gdy istniały
centra formacyjne dla obu sekcji.
Delegatury były mniejszymi
okręgami terytorialnymi (por.
Rescripto 25-X-1948, w AGP, seria L.
1.1, 10-1-22).

[§]W następnych dziesięcioleciach
nastąpił rozkwit równouprawnienia
kobiet. Zobaczymy, że ta zmiana
społeczna pociągnęła za sobą zmianę
warunków bytowych i materialnych
osób pracujących w Administracji.

[୮]Por. Reskrypt, Rzym 8IX-1949 i
notatka, 2-VI-1950, odpowiednio w
AGP, seria L.1.1, 10-1-30 i seria L.1.1,
12-1-5. W 1967 r. Josemaría Escrivá
de Balaguer zmienił nazwę Oblat na



Przyłączony, ponieważ Oblat mógł
kojarzyć się z konsekrowanymi
zakonnikami, podczas gdy
Przyłączony był terminem
pochodzącym ze świata
akademickiego. Por. Notatka ogólna
50/67 (13 lipca 1967), AGP, seria E.1.3,
245-3. Aby uniknąć anachronizmów,
w części II i III książki będziemy
używać nazwy oblat, a w pozostałej
części nazwy przyłączony.

[**] Ruchy te sugerowałyby pewne
pokrewieństwo między reżimem
Franco a Założycielem, co nie
sprzyjało jego wizerunkowi w
Watykanie. Por. rozdział 16, sekcja
"Działania osobiste w życiu
cywilnym".

[1] List 31, nr 6, w AGP, seria A.3,
94-2-2.

[2] Por. Alfredo MÉNDIZ, Salvador
Canals, o. c., str. 166-176



[3]Pius XII, Konstytucja apostolska 
Provida Mater Ecclesia. De statibus
canonicis institutisque saecularibus
christianae perfectionis
adquirendae, 2-II-1947, w AAS 39
(1947) 114. Wkrótce potem zostały
promulgowane dwa inne dokumenty
papieskie - Motu proprio Primo
feliciter (12-III-1948) i Instrukcja Cum
Sanctissimus (19-III-1948) - które
podkreślały świeckość jako cechę
wyróżniającą instytuty świeckie.

[4] Por. AGP, seria L.1.1, 7-2-2, gdzie
znajduje się oprawiony egzemplarz
Laudis Decretum i Constitutiones
Societatis Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Operis Dei.

[5] Dekret Primum institutum, 24-
II-1947, w AGP, seria L.1.1, 7-2-2.

[6] Relacja odręczna, 9-I-1943, w AGP,
seria L.1.1, 1-3-8; oraz List 23, nr 36,
w AGP, seria A.3, 93-3-3.



[7] Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER,
Escritos varios. 1927-1974 (wydanie
krytyczno-historyczne), Rialp,
Madrid 2018, s. 182-184 i 189.
Wykład ten został również
opublikowany w Boletín de la
Asociación Católica Nacional de
Propagandistas, XXV, 427 (15-I-1949)
1-5.

[8] Por. AGP, seria A.3, 87-7-7-7; Libro
de actas del Consejo General (24-
IX-1947), s. 23-27, w AGP, seria E.1.2.

[9] Katechizm (1947, wyd. 1), nr 7, w
AGP, seria E.1.1, 181-1-3.

[10] Por. AGP, seria Q.1.7, 9-50.

[11] Por. AGP, seria E.2.2, 171-3 i 171-4.
Ten Tydzień Roboczy był trzecim,
ponieważ pierwszym był
prawdopodobnie Tydzień Studiów w
1940 r. - który odbył się w trzech
sesjach, jak wyjaśniono powyżej - a
drugim Tydzień Roboczy latem 1943
r. (por. AGP, seria E.2.2, 171-2-1;



rozmowa autorów z Fernando
Valenciano Polackiem, Rzym, 14-
XII-2017).

[12] Por. Mercedes MONTERO, "La
Editorial Minerva (1943-1946). Un
ensayo de cultura popular y cristiana
de las primeras mujeres del Opus
Dei", Studia et Documenta 11 (2017)
227-263.

[13] Por. Dziennik z Juan Bravo, 25-
X-1949, AGP, seria U.2.2, D-1012.

[14] "Opus Dei. Reglamento interno de
la Administración", Rzym, 19-
III-1947, w AGP, seria Q.1.7, 1-5.
Pierwsze drukowane wydanie tego
regulaminu nosi datę 14 lutego 1950
r.

[15] Víctor GARCÍA HOZ, Tras las
huellas del beato Josemaría Escrivá
de Balaguer, Rialp, Madrid 1997, str.
35.



[16] Por. Luis CANO, "Los primeros
supernumerarios del Opus Dei. La
convivencia de 1948", Studia et
Documenta 12 (2018) 251-302.

[17] Por. "Relación sobre el estado
actual del Instituto Secular Opus
Dei", w AGP, seria L.1.1, 11-3-5.

[18] List 20, nr 148, w AGP, seria A.3,
95-3-1.

[19] Por. "Statuto riguardante in Sodali
Sacerdoti diocesani della Società
Sacerdotale della Santa Croce", 2-
VI-1950, w AGP, seria L.1.1, 12-1-6. Na
temat Stowarzyszenia Kapłańskiego
por. Lucas F. MATEO-SECO i Rafael
RODRÍGUEZ-OCAÑA, Sacerdotes en el
Opus Dei: secularidad, vocación y
ministerio, EUNSA, Pamplona 1994.

[20] Dekret Primun inter, § 7. List
Alvaro del Portillo do członków Rady
Generalnej, 31 stycznia 1947, w AGP,
L 1.1, 8-1-5; Amadeo de FUENMAYOR



et al., El itinerario jurídico del Opus
Dei, o. c., str. 145-296.

[21] Constitutiones Societatis
Sacerdotalis Sanctae Crucis et Operis
Dei (1950), nr 4, §2, w AGP, seria L1.1,
12-3-2.

[22] Constitutiones Societatis
Sacerdotalis Sanctae Crucis et Operis
Dei (1950), nr 64, w AGP, seria L1.1,
12-3-2.

[23] Constitutiones Societatis
Sacerdotalis Sanctae Crucis et Operis
Dei (1950), nr 27, §1, w AGP, seria
L1.1, 12-3-2. Konstytucje stwierdzały,
że numerariusze są członkami w
"ścisłym znaczeniu" instytutu
świeckiego. Escrivá de Balaguer
stwierdził, że musi się pogodzić z
taką formą wypowiedzi, ale wszyscy
mają to samo powołanie.

[24] Constitutiones Societatis
Sacerdotalis Sanctae Crucis et Operis



Dei (1950), nr 13-29, w AGP, seria
L1.1, 12-3-2.

[25] Por. AGP, seria A.1, 53-1-2.

[26] Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, t. III, Rialp,
Madrid 2003, str. 194.

[27] Kard. Schuster powiedział im
między innymi bez ogródek: "Mi
hanno detto della vostra vita che non
era tanto limpida"[Opowiadali mi o
waszym życiu, że nie było ono takie
jasne.] (Sprawozdanie Juana
Udaondo z wizyty u kardynała
Schustera, Mediolan, 22-IX-1951, w
AGP, seria A.1, 52-2-1).

[28] List Arcadio Maríi Larraony do
Álvaro del Portillo, Rzym, 5-I-1952,
AGP, seria A.1, 52-2-4.

[29] Sprawozdanie Juana Udaondo z
wizyty u kardynała Schustera,
Mediolan, 15-VIII-1951, w AGP, seria
A.1, 52-2-3. Fakt, że Opus Dei



posiadało dwie instytucjonalnie
połączone sekcje był przywilejem,
ponieważ tylko w drodze wyjątku
zatwierdzano instytuty świeckie z
mężczyznami i kobietami (por.
Amadeo de FUENMAYOR et al., El
itinerario jurídico del Opus Dei, o. c.,
str. 317-318).

[30] List 31, nr 44, w AGP, seria A.3,
94-2-2.

[31] Opus Dei miało czterech
kardynałów protektorów: Luigi
Lavitrano, od maja 1947 do sierpnia
1950; Federico Tedeschini, od
stycznia 1951 do listopada 1959;
Domenico Tardini, od grudnia 1959
do lipca 1961; i Pietro Ciriaci, od
października 1961 do grudnia 1966.
Ta postać kościelna została zniesiona
przez Stolicę Apostolską w kwietniu
1964 r., ale niektórzy kardynałowie
zachowali tytuł przez dłuższy czas.
Por. AGP, seria L.1.1, 17-2-2-2; AGP,



seria L.1.1, 17-2-3; AGP, seria L.1.1,
17-2-4.

[32] List Josemaríi Escrivá do Federico
Tedeschiniego, Rzym, 12 III 1952, w
AGP, seria A.1, 52-2-7. Na liście
widnieje również podpis Sekretarza
Generalnego Opus Dei, Álvaro del
Portillo.

[33] Relacja odręczna Álvaro del
Portillo, Rzym, 26-III-1952, AGP, seria
A.1, 52-2-10.

[34] Rewizja Regulaminu
wewnętrznego Administracji,
napisana w języku hiszpańskim i
łacińskim, nosi datę 27 kwietnia 1954
roku (por. AGP, seria Q.1.7, 1-7).

[35] Relacja odręczna Álvaro del
Portillo, Rzym, 29-XII-1961, AGP, seria
L.1.1, 17-4-8.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-
zatwierdzenia-papieskie/ (01-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zatwierdzenia-papieskie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zatwierdzenia-papieskie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zatwierdzenia-papieskie/

	Historia Opus Dei: Zatwierdzenia papieskie

