
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Zarządzanie
globalnym
organizmem

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

06-05-2022

IV

KONSOLIDACJA (1962-1975)

NA POCZĄTKU LAT 60. zimna wojna
podzieliła świat na dwa bloki.



Główni uczestnicy porządku
dwustronnego - Stany Zjednoczone i
Związek Radziecki - byli
zaangażowani w wydarzenia o
dużym napięciu, takie jak budowa
muru berlińskiego (1961), kubański
kryzys rakietowy (1962) i wojna w
Wietnamie (1965-1975, choć konflikt
rozpoczął się już w 1955 r.). Pomimo
konfrontacji, przywódcy demokracji
liberalnych i ludowych wykazali się
swoistym pragmatyzmem,
podejmując rozmowy i zawierając
porozumienia. Istniało wspólne
przekonanie, że nowy konflikt
światowy doprowadzi do
nieodwracalnej katastrofy.

Innymi ważnymi czynnikami w
międzynarodowej geopolityce i
stosunkach społecznych były ruchy
migracyjne i szybki proces
dekolonizacji, w ramach którego 38
krajów - głównie afrykańskich -
uzyskało niepodległość w latach
1959-1965; większa integracja



gospodarcza w Europie Zachodniej
oraz amerykańska ustawa o prawach
obywatelskich z 1964 roku, która
zakazała dyskryminacji ze względu
na rasę, płeć lub religię.

Stany Zjednoczone przewodziły
Zachodowi w rozwoju naukowym,
gospodarczym i kulturalnym. Po
dwóch dekadach odbudowy miliony
ludzi miały na wyciągnięcie ręki
samochody, sprzęt gospodarstwa
domowego oraz formy rozrywki w
postaci filmu, muzyki i turystyki.
Telewizja stała się potężnym medium
rozrywki i komunikacji. Programy i
reklamy wprowadziły do
gospodarstw domowych wzorce i
style życia. Postęp gospodarczy i
technologiczny - zwłaszcza w
naukach przyrodniczych i
stosowanych - również przeżywał
niespotykaną epokę. W 1961 r. odbył
się pierwszy załogowy lot w kosmos,
a osiem lat później Neil Armstrong
stąpał po powierzchni Księżyca.



Jednocześnie lata sześćdziesiąte były
latami kryzysu. Filozofia i kultura
zareagowały na unormowany świat,
który pragnął jedynie dobrobytu
ekonomicznego. Niezadowolenie
przekładało się na protesty i ruchy
alternatywne, które odrzucały
władzę, ustalony system oraz normy
prawne i moralne, postrzegane jako
represjonujące wolność osobistą.
Wielu intelektualistów przyjęło nowe
ideały marksistowskie i freudowskie,
które podkreślały indywidualizm i
instynkt. Prądy kontrkulturowe i
rozłamowe eksplodowały w
protestach maja '68 i ruchu
hipisowskim, w postaci wielkich
koncertów muzyki młodzieżowej i
masowych zgromadzeń na
kampusach uniwersyteckich.
Buntowniczość przerodziła się w
prowokacyjne formy picia alkoholu,
seksualności i zażywania
narkotyków. Nadwyżki były
usprawiedliwiane prawem do samo
realizacji własnego "ja".



W orbicie komunistycznej Związek
Radziecki i jego sojusznicy stosowali
intensywne represje ideologiczne i
praktyczne. W niektórych krajach
Ameryki Środkowej i Południowej,
Azji i Afryki powstały dyktatury
komunistyczne. Mao Zedong
rozpoczął rewolucję kulturalną w
1966 r., aby umocnić swoją pozycję u
władzy. Ruch przerodził się w
gwałtowną walkę klasową, która
obejmowała prześladowania i
egzekucje setek tysięcy ludzi,
masowe czystki wśród urzędników i
wysiedlenia ludności. W republikach
Ameryki Łacińskiej doszło do silnej
ingerencji innych państw, zarówno
reżimu kubańskiego, jak i Stanów
Zjednoczonych. Dwanaście narodów,
od Gwatemali po Argentynę, znalazło
się pod kontrolą dyktatur
wojskowych.

Były to lata kluczowe dla włączenia
się Kościoła w kulturę współczesną.
W październiku 1958 r. zmarł Pius



XII, a kardynałowie wybrali Jana
XXIII. W prasie pisano, że będzie to
pontyfikat przejściowy, ponieważ
Angelo Roncalli miał 76 lat. Jednak
trzy miesiące po wyborze papież
zaskoczył świat, zwołując sobór
ekumeniczny. Jan XXIII uważał, że w
czasach przemian kulturowych
Kościół musi zastanowić się nad
swoją tożsamością.

W październiku 1962 roku
rozpoczęła się II Ekumeniczny Sobór
Watykański. Prawo głosu miało 2778
ojców soborowych, z których
zdecydowana większość była
biskupami diecezjalnymi. Jan XXIII
prosił ich, aby otworzyli Kościół na
współczesność, szukali punktów
jedności w sferze ekumenicznej i aby
dokumenty nie zawierały anatem,
jak to miało miejsce w przypadku
poprzednich soborów. Wkrótce
potem, w czerwcu 1963 r., papież
zmarł na nowotwór. Gdy zebrało się
konklawe, wybrano Pawła VI, który



od początku kontynuował dzieło
Soboru.

Ojcowie soborowi zastanawiali się
nad podstawowymi kwestiami,
takimi jak Kościół, Objawienie, rola
biskupów, kapłanów, świeckich i
zakonników, liturgia, ruch
ekumeniczny i dialog ze
współczesnym społeczeństwem. Od
początku istniały dwa główne nurty:
większość, która była otwarta na
innowacje teologiczne i dialog ze
światem, oraz druga, która dbała o
ochronę doktryny i dyscypliny
kościelnej. Obie strony połączyły
swoje stanowiska i osiągnęły szeroki
konsensus, ponieważ wszystkie
dokumenty uzyskały poparcie co
najmniej 95% głosów. W latach
1963-1965 zatwierdzono konstytucję
o liturgii (Sacrosanctum Concilium);
dwie konstytucje dogmatyczne, jedną
o Kościele (Lumen gentium) i drugą o
Objawieniu Bożym (Dei Verbum);
konstytucję duszpasterską o Kościele



w dzisiejszym świecie (Gaudium et
spes); dziewięć dekretów
dotyczących różnych aspektów,
takich jak kapłani, apostolstwo
świeckich i media; oraz trzy
deklaracje, w tym jedną o wolności
religijnej (Dignitatis humanae). Rada
zakończyła swoją działalność 8
grudnia 1965 roku.

Media, które przeżywały swój
rozkwit, codziennie relacjonowały
przebieg zgromadzenia soborowego.
Wywarły one ogromny wpływ na
światową opinię publiczną, katolicką
i niekatolicką. Każde medium,
zgodnie ze swoją linią redakcyjną,
powiększało, minimalizowało lub
zniekształcało wydarzenia i opinie
ojców soborowych. Niektóre
środowiska wzywały do zmiany
formuł dogmatycznych i rozwiązań
duszpasterskich. Paweł VI
kilkakrotnie potępiał postawy, które
nie były zgodne z wielkim dziełem
odnowy, dokonanym przez Sobór.



12

Zarządzanie globalnym organizmem

17 PAŹDZIERNIKA 1960 r. Escrivá de
Balaguer odprawił Mszę Świętą w
bazylice papieskiej San Miguel w
Madrycie. Po raz pierwszy miał
okazję zobaczyć setki mężczyzn i
kobiet, którzy należeli do Opus Dei
lub byli jego współpracownikami. W
swojej homilii przypomniał, że
przybył do stolicy Hiszpanii
trzydzieści trzy lata wcześniej: "Nasz
Pan przyprowadził mnie tutaj z
myślą o naszym Dziele. Nie mogłem
wtedy marzyć, że zobaczę ten kościół
pełen dusz, które tak bardzo kochają
Jezusa Chrystusa. I jestem
wzruszony"[1]. Wspomniał również o
dniu założenia, kiedy to zobaczył, jak
pośród różnych ludzi rozprzestrzenia
się świętość.

W porównaniu z poprzednią dekadą
liczba członków Opus Dei podwoiła
się. Na podstawie danych zebranych

https://www.basilicadesanmiguel.org/
https://www.basilicadesanmiguel.org/
https://www.basilicadesanmiguel.org/


podczas trzeciego kongresu
generalnego, który odbył się w
Rzymie w 1961 r., obliczono, że
Dzieło liczy 5997 członków: 3694
mężczyzn - w tym 263 księży
numerariuszy - i 2303 kobiety.
Czterdzieści pięć procent - 2683
osoby - stanowili
supernumerariusze, tj. mężczyźni i
kobiety bez zobowiązań do celibatu,
w większości żonaci. Ponadto 335
księży było przyłączonymi i
supernumerariuszami
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Zwiększyła się
także ekspansja geograficzna.
Członkowie Opus Dei mieszkali na
stałe w czternastu krajach w
Ameryce, dziesięciu w Europie,
jednym w Azji i jednym w Afryce.
Połowa członków Dzieła należała do
regionu Hiszpanii[2].

W kolejnych latach liczba mężczyzn i
kobiet stała się bardziej
zrównoważona, z kilkoma



regionalnymi wyjątkami. Innym
zjawiskiem lat sześćdziesiątych była
obecność rodzin dwupokoleniowych,
które znały lub prosiły o przyjęcie do
Opus Dei, zwłaszcza w krajach, w
których Dzieło było najdłużej obecne.

Stosunek liczby członków Dzieła,
który według słów założyciela był
pożądaną wytyczną - na każdego
numerariusza przypadać poinno
dwóch przyłączonych i ośmiu
supernumerariuszy - nie
urzeczywistnił się, ponieważ
zachowana została proporcja
numerariuszy i supernumerariuszy,
ale z drugiej strony przyłączonych
było mniej niż numerariuszy[3]. I tak
w 1966 r. w Hiszpanii na każde 1000
supernumerariuszy przypadało 130
numerariuszy i 40 przyłączonych,
zarówno mężczyzn, jak i kobiet[4].

Pojawienie się w Opus Dei studentek
uniwersyteckich w latach
trzydziestych, numerarii



pomocniczych w latach
czterdziestych, przyłączonych i - co
bardzo istotne - supernumerarii w
latach pięćdziesiątych, a także
różnorodność działalności
rozwiniętej w latach
sześćdziesiątych, zmieniły panoramę,
w której pojawili się mężczyźni i
kobiety z różnych warstw
społecznych. Na przykład w 1965
roku w środowisku miejskim dużego
miasta, takiego jak Madryt, 5%
supernumerariuszy miało wysoki
status majątkowy, 65% to absolwenci
wyższych uczelni, 25% to eksperci,
pracownicy i drobni sklepikarze, a
pozostałe 5% to robotnicy. Odsetki te
świadczą o tym, że przesłanie Dzieła,
skierowane do zwykłych ludzi,
dotarło do różnych grup
społecznych, z przewagą klasy
średniej i wyższej[5].

OTWARTA FUNDACJA



Z Villa Tevere, siedziby Opus Dei,
Josemaría Escrivá kontynuował
swoje specyficzne zadanie
założyciela nowej drogi
powołaniowej w Kościele, ojca w
rodzinie Opus Dei i zarządcy
instytucji. Często przypominał, że
fundamentem życia i projektów jest
"intensywne życie wewnętrzne, w
którym wszyscy jesteśmy skuteczni i
prawdziwie kontemplacyjni"[6].
Dążenie do świętości realizowało się
przede wszystkim poprzez częste
przystępowanie do sakramentów,
modlitwę, znajomość doktryny
chrześcijańskiej i apostolstwo. To był
sekret Opus Dei - podkreślał
niejednokrotnie. Powiedział
Encarnación Ortega, że mierzy
rozwój Dzieła "nie liczbą nowych
miast, w których pracujemy, ani
działaniami, które są w nich
prowadzone, ale wzrostem życia
wewnętrznego każdej z moich
córek"[7].



Poruszała go również myśl, że to do
niego należy "szczególna łaska Boża,
za którą muszę odpowiedzieć w
sumieniu, aby wskazać, co jest, a co
nie jest duchem Dzieła i jak należy g
przeżywać w różnych
okolicznościach"[8]. W latach 60. i 70.
opracował nowe dokumenty, w
których wyjaśnił aspekty ducha Opus
Dei, nakreślił sposób wypełniania
norm planu życia i zwyczajów,
promował działalność formacyjną
członków Dzieła i
współpracowników oraz
zreorganizował strukturę działań
zbiorowych. W wyniku zdobytych
doświadczeń i uzyskanych
konsultacji wprowadził drobne
modyfikacje do form i praktyk
pobożności chrześcijańskiej. Wskazał
na przykład, że odmawianie różańca
powinno składać się z tajemnic dnia,
a pozostałe należy medytować, oraz
że w czwartki należy odmawiać
hymn eucharystyczny Adoro te
devote[9].



Escrivá de Balaguer wyznaczył
świętych, którym powierzył różne
apostolstwa Opus Dei. Na początku
istnienia Dzieła jako patronów obrał
Maryję Pannę i świętego Józefa,
archaniołów: świętego Michała,
świętego Gabriela i świętego Rafała
oraz apostołów: świętych Piotra i
Pawła oraz świętego Jana. Później
dodał jeszcze kilku orędowników. W
grudniu 1934 r. mianował świętego
Mikołaja z Bari orędownikiem w
sprawach finansowych związanych z
działalnością apostolską wiernych
Opus Dei. W listopadzie 1957 r.
mianował świętego Piusa X
orędownikiem do spraw relacji Opus
Dei i jego członków ze Stolicą
Apostolską; świętego Jana Chrzciciela
Marię Vianneya orędownikiem do
spraw relacji z lokalnymi
ordynariuszami; a świętego Tomasza
More'a orędownikiem do spraw
relacji z władzami cywilnymi. Świętą
Katarzynę ze Sieny jako



orędowniczkę w apostolstwie opinii
publicznej[10].

Założyciel śledził sprawy beatyfikacji
i kanonizacji członków Opus Dei,
ponieważ byli oni przykładami
świeckich mężczyzn i kobiet, którzy
w codziennym życiu żyli
powołaniem do świętości. Do sprawy
Isidoro Zorzano dołączyła druga -
sprawa Montserrat Grases, młodej
mieszkanki Barcelony, która zmarła
w 1959 roku, w wieku osiemnastu
lat, na raka kości. Do końca lat
sześćdziesiątych XX wieku liczba
biuletynów informacyjnych
upubliczniających życie tych sług
Bożych oraz obrazków z modlitwami,
służących szerzeniu prywatnej
pobożności, sięgała setek tysięcy[11].

Josemaría Escrivá de Balaguer
uważał, że na etapie założycielskim
priorytetem jest rozpowszechnianie
otrzymanego ducha wśród wielu
osób i działań; natomiast studia



teologiczne i traktaty o charyzmacie
pozostawił dla tych, którzy przyjdą
później. Podjął się napisania nowych
tekstów, głosił medytacje - w tych
latach zwłaszcza na radach
centralnych - i organizował
spotkania ze swoimi duchowymi
synami, zwłaszcza w kolegiach
rzymskich. Ponadto, począwszy od
końca lat pięćdziesiątych, był często
odwiedzany w Villa Tevere przez
członków Dzieła i
współpracowników, osoby świeckie i
kapłanów.

Ci, którzy mieszkali blisko
założyciela, robili notatki lub
nagrywali na kasety magnetofonowe
niektóre z jego medytacji i spotkań.
Uważali, że zawierają one bogatą
spuściznę dla przyszłych pokoleń. Co
więcej, transkrypcja tych słów
posłużyła jako materiał
dokumentacyjny dla samego Escrivá
de Balaguer oraz dla wewnętrznych
publikacji Dzieła. W latach 1964-1974



ukazało się sześć tomów 
Meditaciones, które miały ułatwić
modlitwę osobistą; były one zbiorem
tekstów na każdy dzień roku, na ogół
komentujących czytania mszalne,
opatrzonych glosami założyciela i
innych autorów duchowych. Od 1970
r. medytacje założyciela były
publikowane także jako artykuły
redakcyjne w czasopismach Crónica i
Noticias, z własnym tytułem i
podpisem[12].

Escrivá de Balaguer nie chciał pisać
traktatów teologicznych, które w
sposób systematyczny uchwyciłyby
jego nauczanie. Nie napisał też wielu
książek o tematyce duchowej,
chociaż Droga stała się bestsellerem
literatury ascetycznej - do 1965 r.
sprzedała się w ponad dwóch
milionach egzemplarzy i została
przetłumaczona na ponad
dwadzieścia języków. Przygotował
jednak kilka tekstów, w których
wyjaśniał zasady działania Opus Dei.



Najważniejsze z nich tworzą dwa
zbiory: Instrukcje [Instrucciones] i
Listy [Cartas]. Dokumenty te, będące
owocem jego modlitwy i
doświadczenia, podsumowują i
spisują ducha założycielskiego.
Niekiedy potwierdzają idee sprzed
trzydziestu lat, jak na przykład
streszczenie ideału świętości w
Dziele, którego dokonał w 1968 roku:
"Prości chrześcijanie. Zaczyn. To, co
nasze, jest oczywiście zwyczajne.
Nasze środki: praca zawodowa.
Wszyscy święci! Ciche
poświęcenie"[13].

Instrukcje zawierają konkretne
przepisy i wskazówki, w świetle
istotnych elementów przesłania
Dzieła, które mogą być pomocne w
zarządzaniu i rozwoju Opus Dei. W
latach trzydziestych XX wieku
Założyciel napisał trzy Instrukcje: o
nadprzyrodzonym duchu Dzieła
Bożego, o sposobie prowadzenia
prozelityzmu i o dziele świętego



Rafała, a w 1950 roku Instrukcję o
dziele świętego Gabriela. W
następnym dziesięcioleciu
ukończono Instrukcję dla Dyrektorów
i Instrukcję dla dzieła świętego
Michała. W 1967 r. sześć Instrukcji
zostało wysłanych do ośrodków z
notatkami Alvaro del Portillo.

Listy są "dokumentami, które
niekiedy zawierają normy o
charakterze doktrynalnym,
ascetycznym, prawnym itp., a
niekiedy wskazują kierunki
apostolskie o charakterze
praktycznym"[14]; mają one na celu
szczegółowe przedstawienie jakiegoś
tematu w świetle ducha Dzieła.
Łącznie jest ich czterdzieści dwa, z
czego trzydzieści dziewięć powstało
na przestrzeni kilkudziesięciu lat,
zwłaszcza między końcem lat 50. a
1967 r., a także jeden z 1971 r., dwa z
1973 r. i jeden z 1974 r. Pisząc je,
Założyciel korzystał z wcześniejszych
materiałów: kartek z indeksami,



starych szkiców, transkrypcji swoich
rozmów i medytacji. Wziął również
pod uwagę nauczanie Soboru
Watykańskiego II, który odbył się w
tym samym czasie, co ostateczna
wersja Listów. Niektóre z nich są
opatrzone datą ostatniego szkicu,
inne datami z lat wcześniejszych,
ponieważ Escrivá de Balaguer chciał
podkreślić, że pisma te
odzwierciedlają inspirację
założycielską, wcześniejsze materiały
i nauczanie z czterech dziesięcioleci.

W grudniu 1964 roku Założyciel
wysłał pierwsze osiem Listów do
Regionów w języku łacińskim,
ponieważ oprócz wielkiego szacunku
dla języka Cycerona, pragnął
utrwalić fundamentalne wyjaśnienie
ducha Opus Dei w uniwersalnym
języku Kościoła[15]. Ponieważ jednak
język łaciński sprawiał trudności w
zrozumieniu, w 1965 r. przesłano
nową wersję w języku łacińskim i
hiszpańskim, z dwoma dodatkowymi



listami, aby ułatwić lekturę; wkrótce
potem odrzucono pomysł
tłumaczenia łacińskiego. Od
początku ich przyjęcia w regionach 
Instrukcje i Listy były
wykorzystywane w formacji
członków Dzieła.

W następnych latach Escrivá de
Balaguer dokonywał korekty
wydawanych przez siebie Listów,
dopracowując teksty i poprawiając
błędy. Ponieważ przygotowuje
ostateczną wersję niektórych z nich i
wolałby, aby wcześniejsze wydania
nie były rozpowszechniane, poprosił
o wycofanie ich z ośrodków. Ponadto
Opus Dei znajdowało się w
delikatnym momencie swojego
rozwoju prawnego i chciał zapobiec
sytuacji, w której te teksty zostałyby
źle zinterpretowane lub posłużyłyby
za plagiat wykorzystany przez osoby
spoza Dzieła, przedstawiające ich
treść i sposób mówienia jako własne.
Ponieważ jednak zmarł przed



ukończeniem tego zadania, wydanie
ostatecznej wersji Listów pozostawił
swoim następcom[16].

Listy przedstawiają trwałe cechy,
które określają ducha, działalność
apostolską i historię Opus Dei, takie
jak uświęcenie zwykłego życia, praca
zawodowa i życie rodzinne,
przyjaźń, początek Dzieła w
kolejnych krajach, kapłaństwo w
Opus Dei i formacja jego członków.
Te, które odnoszą się do drogi
prawnej Dzieła, ukazują jasno myśl
Założyciela, zwłaszcza w wyjaśnieniu
świeckości. Escrivá de Balaguer
posługuje się we wszystkich z nich
bezpośrednim i swojskim stylem
epistolarnym, dalekim od
akademickich i systematycznych
sformułowań. Chociaż zostały one
napisane dla ludzi z Dzieła,
przewidział, że z czasem zostaną
udostępnione całemu światu.



Spośród głównych tematów Listów,
obecnych już w swej istocie w Drodze
(opublikowanej w 1939 r.),
zauważamy kilka przekrojowych.
Pierwszym z nich jest synostwo Boże.
Świadomość bycia dzieckiem Bożym
jest dla Założyciela "radosną prawdą,
na której opiera się całe nasze życie
duchowe, która napełnia nadzieją
nasze wewnętrzne zmagania i nasze
zadania apostolskie"[17]. Znajomość
własnej tożsamości pozwala ją
realizować w praktyce, zarówno w
osobistej i intymnej relacji z Bogiem
poprzez praktyki pobożności, jak i w
chrześcijańskim świadectwie.

Drugi odnosi się do zwykłych
chrześcijan, powołanych do świętości
poprzez pracę zawodową oraz
relacje rodzinne i społeczne. Z
pomocą łaski stają się mężczyznami i
kobietami Bożymi, ludźmi o duszy
kapłańskiej, a jednocześnie o
mentalności świeckiej, którzy z pasją
kochają świat i to życie. Ci świeccy



chrześcijanie przekształcają
społeczeństwo od wewnątrz i
zwracają je ku Bogu. "Zawsze będzie
istniało to zjawisko: że będą ludzie
wszystkich zawodów i profesji,
którzy szukają świętości w swoim
stanie, w swoim zawodzie lub w
swoim rzemiośle, będąc duszami
kontemplacyjnymi na środku
ulicy"[18].

Po trzecie, często przedstawia Opus
Dei jako "rodzinę o nadprzyrodzonej
więzi"[19], część Kościoła
ukonstytuowaną na wzór świeckiej
rodziny chrześcijańskiej. Istotną
cechą relacji w Dziele jest
rzeczywistość rodzinna: ojciec i
dzieci, którzy traktują i kochają się
jak bracia i siostry.

W 1966 r. założyciel dodał inny
sposób wyjaśniania doktryny
chrześcijańskiej i treści Dzieła.
Udzielił siedmiu wywiadów
dziennikarzom z Hiszpanii (Gaceta



Universitaria, Palabra, Telva), Stanów
Zjednoczonych (The New York Timesi 
Time), Francji (Le Figaro) i Włoch
(L'Osservatore della Domenica), które
zostały później zebrane w książce 
Rozmowy z Prałatem Escriva.

Dziennikarze pytali go o sytuację
Kościoła po Soborze Watykańskim II
oraz o naturę i apostolstwo Opus Dei.
Escrivá de Balaguer mówił o
niektórych fundamentalnych
aspektach jego duchowości, takich
jak synowska relacja z Bogiem, Boże
wezwanie do świętości świeckiej w
sferze zawodowej i rodzinnej oraz
wolność działania członków w życiu
społecznym. Dla przykładu,
powiedział Jacques'owi Guilleme-
Brulonowi, korespondentowi gazety 
Le Figaro: "Od 1928 roku głoszę, że
świętość nie jest czymś dla
uprzywilejowanych, że wszystkie
drogi ziemi mogą być boskie,
ponieważ kamieniem węgielnym



specyficznej duchowości Opus Dei
jest uświęcenie zwykłej pracy"[20].

Przypomniał też chrześcijańską
doktrynę o małżeństwie i dał
praktyczne rady, jak wzmocnić
miłość małżeńską. Dla większości
mężczyzn zakładanie i rozwijanie
rodziny jest drogą do świętości.
Małżonkowie są wezwani do
"współpracy ze stwórczą mocą Boga
w prokreacji, a następnie w
wychowaniu dzieci; Pan prosi ich,
aby ich dom i całe życie rodzinne
było świadectwem wszystkich cnót
chrześcijańskich". W kwestii kontroli
urodzeń - tematu często poruszanego
w mediach w tamtych latach -
zalecał, aby małżonkowie szukali
woli Bożej i z wdzięcznością
przeżywali dzielenie się mocą Bożą,
bez "zaślepienia źródeł życia".
Zgodnie z doktryną katolicką zalecał
okresową wstrzemięźliwość "w
odosobnionych i trudnych
przypadkach"[*] i odrzucał pigułkę



oraz inne metody antykoncepcyjne
jako niedozwolone.

Rozmowy z Prałatem Escrivą
obejmowały również homilię
wygłoszoną przez założyciela Dzieła
w październiku 1967 r. na kampusie
Uniwersytetu Nawarry, przed ponad
dwudziestoma tysiącami osób. Tekst,
o wielkim pięknie ekspresyjnym i
treści teologicznej, wyjaśnia, że
świecka egzystencja chrześcijańska
jest sferą powołaniową: "Bóg wzywa
was, abyście mu służyli w miejscu
pracy i podczas spełniania
obowiązków cywilnych,
materialnych, świeckich, życia
ludzkiego: w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w koszarach,
w auli uniwersyteckiej, w fabryce, w
warsztacie, na polu, w domu i w całej
ogromnej różnorodności miejsc
pracy. Bóg codziennie czeka na nas.
Zapamiętajcie: istnieje coś świętego,
Bożego, ukrytego w sytuacjach
najbardziej prozaicznych i każdy z



was ma to odkryć."; "nasze czasy
powinny zwrócić materii i
sytuacjom, które wydają się
najbardziej pospolite, ich szlachetny i
prawdziwy sens, oddać je na służbę
Królestwu Bożemu, uduchowić,
czyniąc z nich środek i okazje do
naszego stałego spotkania z Jezusem
Chrystusem.". Zwykłe sytuacje były
drogą do zjednoczenia między
Bogiem a człowiekiem: "albo
potrafimy spotkać Pana w naszym
codziennym życiu, albo Go nie
spotkamy nigdy” “Ale tak naprawdę
łączą się one w waszych sercach, gdy
żyjecie uświęcając życie
codzienne”[21].

RADY CENTRALNE I REGIONALNE

Trzeci zwyczajny kongres generalny
Opus Dei odbył się w Rzymie w 1961
roku: od 29 września do 1
października dla mężczyzn, z
udziałem trzydziestu dziewięciu
uczestników i od 20 października do



22 października dla kobiet, z
udziałem dziewiętnastu
uczestniczek. Uczestnicy dokonali
przeglądu sytuacji Dzieła i ustalili
kierunki działania na najbliższe pięć
lat: otwarcie nowych ośrodków
studiów i domów rekolekcyjnych we
wszystkich okręgach; wysyłanie
studentów i studentek do
międzyregionalnych ośrodków
studiów; poprawa pracy apostolstwa
opinii publicznej; rozpoczęcie
zwykłej działalności Opus Dei w
kilku kolejnych krajach, a
mianowicie w Australii i Belgii;
zachęcanie do emigracji apostolskiej
supernumerariuszy i
współpracowników w celu
przekazywania orędzia Opus Dei w
innych narodach[22].Były to sprawy,
które toczyły się w następnych
latach, z wyjątkiem emigracji
apostolskiej, która miała miejsce w
nielicznych przypadkach.



Alvaro del Portillo, sekretarz
generalny Dzieła i custos (opiekun)
założyciela do spraw duchowych, był
pierwszym, który współpracował
przy realizacji zadania centralnego
zarządu. Del Portillo wsperał i
popierał decyzje Escrivá de Balaguer.
Nawet w latach Soboru
Watykańskiego II, kiedy poświęcał
wiele czasu soborowym komisjom,
do których należał, Del Portillo
współpracował z założycielem w
rządzeniu i w kontaktach z władzami
kościelnymi obecnymi w Rzymie.
Pomagali mu także inni członkowie
Rady Generalnej i Asesori Centralnej;
w tym przypadku sekretarzami
centralnymi były Mercedes Morado
(1961-1973) i Carmen Ramos
(1973-1988). Wszyscy szanowali go
jako założyciela i konsultowali się z
nim w różnych sprawach, a
następnie pomagali mu wprowadzać
je w życie.



Praca władz centralnych w tym
czasie polegała na "tworzeniu
podstaw i konsolidacji rzeczywistości
instytucjonalnej oraz wspieraniu jej
rozwoju"[23]. Rada Generalna i
Asesoria Centralna poświęcały wiele
czasu na rozwijanie działalności
apostolskiej w regionach i
rozwiązywanie problemów. Ponadto
zajmowali się sprawami
wchodzącymi w zakres ich
kompetencji, takimi jak tworzenie i
modyfikowanie okręgów,
mianowanie elektorów,
rejestrowanie: przyjętych,
dyrektorów międzyregionalnych
ośrodków studiów i członków
zarządów regionalnych, a także
udzielanie pożyczek kapitałowych na
inicjatywy korporacyjne w miejscach
o mniejszych zasobach.

W tych latach istniała pewna
mobilność między władzami
centralnymi i regionalnymi.
Doświadczenie zdobyte w jednym i



drugim miejscu wzbogaciło punkty
widzenia. Na przykład María José
Monterde była sekretarzem
regionalną w Meksyku w latach
1960-1966, ale przedtem i potem
wicesekretarzem świetego Michała,
w Asesori Centralnej. Pedro Casciaro,
który w latach 1948-1957 był
konsyliariuszem w Meksyku, a
następnie delegatem, w 1959 r. został
prokuratorem generalnym Rady
Generalnej i delegatem Włoch; pełnił
te funkcje w czasie kadencji Rady, a
w 1966 r. powrócił do Meksyku jako
konsyliariusz. José Luis Múzquiz był
księdzem sekretarzem centralnym w
latach 1961-1964; wcześniej przez
dziewięć lat pełnił funkcję
konsyliariusza na Stany Zjednoczone,
a przez kolejne cztery - delegata.

Przekazywanie ducha i wskazówek
dotyczących rządzenia odbywało się
od góry - od założyciela i
odpowiednich rad centralnych - w
dół. Styl przywództwa starał się



dawać swobodę we wszystkim, co nie
było centralnym zadaniem
odpowiednich organów regionalnych
i lokalnych. Zdarzało się, że działanie
jednego członka prowadziło do
wzrostu liczby osób zgłaszających się
do Dzieła w danym mieście, a co za
tym idzie, do konieczności
zapewnienia im formacji. Dla Escrivá
de Balaguer władza wyższa nie
mogła odcinać inicjatywy ani ulegać
pokusie kontrolowania jej;
dyrektorzy gwarantowali ducha
Dzieła i kierowali jego działalnością,
ale nie ingerowali w osobiste
działania każdego z jego członków.
Bawiąc się słowami, określił
strukturę Opus Dei jako "organizację
zdezorganizowaną" lub
"dezorganizację zorganizowaną"[24],
w której "duch ma pierwszeństwo
przed organizacją, [w której] życie
członków nie jest skrępowane
hasłami, planami i zebraniami"[25].



Dyrektorzy regionalni udawali się do
Rzymu zawsze wtedy, gdy zachodziła
potrzeba konsultacji lub wymiany
poglądów. Ponadto, począwszy od
1963 r., organizowano regularne
rekolekcje dla konsyliariuszy i
delegatów [sekcja męska] oraz dla
sekretarzy i delegatów regionalnych
[sekcja żeńska]. W ciągu kilku dni
spędzonych w siedzibie Dzieła
spotkali się z założycielem i
dyrektorami centralnymi. Celem
spotkań było zintensyfikowanie
pragnienia świętości osobistej,
promowanie regionalnych działań
korporacyjnych oraz poprawa
formacji tych osób. Escrivá rozpoczął
te spotkania od przypomnienia, że
sekret Opus Dei leży w zjednoczeniu
każdej osoby z Bogiem.

Z kolei podróże członków władz
centralnych do regionów, rozpoczęte
w 1953 r., stały się regularne. Co pięć
lat jeden lub dwóch delegatów Ojca
odwiedzało dany region, aby



zapoznać się z sytuacją, pomóc w
opracowaniu rozwiązań problemów
i złożyć sprawozdanie organom
centralnym[26].

Zwykłe relacje między zarządem
centralnym i regionalnym miały
formę notatek, zawiadomień i listów.
W tych latach przeszły one proces
decentralizacji, z przekazaniem
większej ilości spraw do regionów.

W każdej Komisji i Asesorii
znajdowały się Konstytucje Opus Dei,
Instrukcje Założyciela, dokument De
Spiritu, który streszczał przesłanie
Opus Dei oraz sposób życia normami
i zwyczajami, regulamin zarządu
regionalnego, Katechizm Dzieła oraz
broszury Budownictwo z
doświadczeniami dotyczącymi
budowy lub remontu budynków,
które były siedzibami ośrodków[27].

Aby wszystkie regiony miały te same
ogólne wskazówki i aby nie trzeba
było wysyłać korespondencji w



sprawach już załatwionych, w latach
1963-1972 opracowano 49 zbiorów
zwanych Recopilaciones.
Zgromadzono notatki, ogłoszenia i
arkusze informacyjne dotyczące
takich aspektów życia Opus Dei, jak:
władze centralne, regionalne i
lokalne, dzieła świętego Michała,
świętego Rafała i świętego Gabriela,
formacja i sposób informowania o
Dziele. Ponadto władze centralne
opracowały praxis dotyczące
aspektów materialnych związanych z
opieką nad kultem i pracą
Administracji[28].

Wiosną 1966 roku odbył się czwarty
kongres generalny Opus Dei.
Trzydziestu czterech mężczyzn
spotkało się od 3 do 5 maja w Villa
Tevere, a dwadzieścia cztery kobiety
od 15 do 17 maja w Villa delle Rose.
Wnioski z kongresu, podobne dla
obu sekcji Dzieła, wskazywały na
odpowiedzialność przyłączonych,
supernumerariuszy i



współpracowników w działalności
korporacyjnej, prośbę do wszystkich
okręgów o utworzenie centrów
studiów, zachęcanie
supernumerariuszy, którzy chcieliby
wyjechać na emigrację apostolską do
innych krajów, promowanie
inicjatyw akademickich
zmierzających do przekształcenia się
w uniwersytety, bez uszczerbku dla
pracy wykonywanej w oficjalnych
placówkach edukacyjnych w każdym
kraju, zwiększenie liczby kolegiów,
osobistych prac oraz rozważenie
możliwości rozpoczęcia Dzieła w
kolejnych krajach Afryki i Azji[†].

W tym czasie stały wzrost liczby osób
i działań wymagał wzmocnienia
władz regionalnych i lokalnych.
Jeden z delegatów słusznie zauważył,
że były to lata "kryzysu wzrostu"[29],
najbardziej wyraźnego w Hiszpanii
w latach 60. i w Meksyku dekadę
później. Jak nastolatek, który wyrósł
ze swoich ubrań, prawie na



wszystkich szczeblach pośredniego
zarządu panowało przekonanie, że
wzrost jest większy niż możliwości
nadążenia za ludźmi i projektami; że
potrzeba więcej numerariuszy do
zarządzania, kierowania
inicjatywami korporacyjnymi i
formacji duchowej; że kapłani i
numerarie w administracji są
przeciążeni pracą; i że heroiczne
poświęcenie wielu osób jest na razie
jedynym lekarstwem na brak kadr i
środków do zajmowania się
apostolstwem[30].

Już w 1957 roku Założyciel zwrócił
się do Rady Generalnej z prośbą o
spowolnienie na pewien czas
procesu rozszerzania się na kolejne
kraje, ponieważ konieczne jest
wzmocnienie "wewnętrznego
rozwoju pracy w okręgach już
utworzonych, a w szczególności
wzmocnienie centrów studiów i osób
zarządzających tymi okręgami"[31]. W
rzeczywistości okres 1960-1975



charakteryzował się stopniowym
wzrostem w "miejscach, w których
ludzie Opus Dei już się osiedlili,
czasami z wielkim rozmachem".
Dzieło rozpoczęło swoją działalność
jedynie w sześciu innych krajach:
Paragwaj (1962), Australia (1963),
Filipiny (1964), Belgia i Nigeria (1965)
oraz Puerto Rico (1969).

Organy centralne i regionalne
opracowały strategie organizacji
pracy i rozmieszczenia
poszczególnych osób. Z jednej strony,
prosili, aby zwrócić uwagę na
kształcenie w centrach studiów, tak
aby była znana cała rzeczywistość
powołaniowa Opus Dei. Z drugiej
strony starano się, aby w
kierownictwie dzieł korporacyjnych i
ośrodków z wieloma osobami byli
numerariusze, którzy pracowaliby
tam w pełnym wymiarze godzin.

Szczególną troską dyrektorów
centralnych była indywidualna



opieka nad członkami Opus Dei,
zwłaszcza tymi, którzy niedawno
złożyli prośbę o admisję. Kluczowym
elementem były osoby zasiadające w
radzie lokalnej każdego ośrodka.
Dyrektorzy lokalni koordynowali
kierownictwo duchowe członków
Dzieła, zapewniali większą część
formacji zbiorowej i czuwali nad
przebiegiem prowadzonych działań.
Numerariusze z tych rad lokalnych
musieli znać i uczyć, jak żyć duchem
i zwyczajami Opus Dei, być
mężczyznami lub kobietami dobrze
zarządzającymi, mającymi ogólną
wizję, rozumiejącymi ludzi oraz
umiejącymi analizować i
rozwiązywać problemy. Zdarzało się
jednak, że delegaci zwracali uwagę
na to, że niektóre rady lokalne są
mało aktywne ze względu na ich
młody wiek, brak doświadczenia lub
brak ciągłości w sprawowaniu
funkcji.



Aby usprawnić formację i
apostolstwo Dzieła, utworzono
pośrednie organy zarządzające przy
komisjach i asesoriach regionalnych.
W Hiszpanii utworzono delegatury w
Barcelonie (1957, która w 1965 r.
stała się quasi-regionem), Sewilli
(1957), Pampelunie (1960), Madrycie
(1962, który w 1971 r. podzielił się na
delegatury Madryt-Wschód i Madryt-
Zachód), Valladolid (1965) i Walencji
(1969); w Meksyku - delegatury w
Guadalajarze (1967), Monterrey
(1970) i Mexico DF (1975); we
Włoszech - delegatury w Rzymie
(1968) i Palermo (1971). Ponadto w
niektórych krajach delegatury
zostały utworzone przy organach
regionalnych innych państw:
Paragwaj (1963) i Urugwaj (1973)
zależały od Argentyny, Kostaryka od
regionu Ameryki Środkowej (1968), a
Belgia od Holandii (1973)[32].

Coraz częściej niektórzy członkowie
tych rad pośrednich pochodzili z tych



krajów; do tej pory wielu z nich
pochodziło z Hiszpanii. Tak było na
przykład w przypadku
konsyliariuszy: Nuno Girão Santos
Ferreira (Portugalia, 1958), Richard
Mulcahy (Irlandia, 1959), James
Albrecht (Waszyngton, 1961) i Luigi
Tirelli (Włochy, 1964).

Niektóre wcześniejsze doświadczenia
zostały zmodyfikowane, ponieważ
nie przyniosły oczekiwanych
owoców. Delegacje krajów, w których
mieszka wiele osób z Dzieła lub które
mają duże terytorium, takich jak
Hiszpania czy Stany Zjednoczone,
rozpoczynały działalność z myślą o
tym, że później staną się zarządami
regionalnymi. W szczególności były
to quasi-regiony Chicago i
Waszyngton (1957 r.) oraz Barcelona
(1965 r., w tym przypadku zależna od
regionu Hiszpanii). Obecnie
założyciel zmienił swoje podejście,
ponieważ podziały w obrębie tego
samego kraju mogą utrudniać relacje



i koordynację między organami
rządowymi, mobilność ludzi i rozwój
działalności. W 1969 r. w Barcelonie
ponownie utworzono delegację
Komisji i Asesori Regionalnej w
Hiszpanii, a w Stanach
Zjednoczonych ponownie utworzono
region z siedzibą w Nowym Jorku i
delegacją w Chicago.

Nowy plan usprawnił zarządzanie.
Dyrektorzy delegacji znali osobiście
członków Dzieła na swoim terenie i
mogli śledzić przebieg działań. Z
drugiej strony, stanowiska w
zarządzie regionalnym i
odpowiadających mu biurach
asesorii ds. prawnych,
ekonomicznych i opinii publicznej
były obsadzane tylko w takim
stopniu, w jakim zwiększała się
liczba numerariuszy
przygotowywanych do pełnienia
funkcji kierowania; tymczasem w
delegacjach musiano łączyć dwa lub



nawet więcej stanowisk, ponieważ
nie było wystarczającej liczby osób.

Escrivá de Balaguer poprosiła, aby -
podobnie jak w przypadku
przyłączonych i supernumerariuszy -
było więcej numerariuszy
pracujących w swoimch zawodach,
tak aby przyczyniali się do
rozpowszechniania przesłania
wezwania do świętości w sferze
zawodowej i społecznej, w której
toczy się życie wspólne obywateli.
Dotyczyło to zwłaszcza kobiet, które
do tej pory zajmowały się głównie
dawaniem formacji, zarządzaniem i
pracą w administracji. Na Kongresie
Generalnym Dzieła w 1966 r.
wskazano, że nadszedł czas, aby
"znacznie więcej kobiet numerarii
pracowało, wykonując swój zawód -
jakikolwiek by on nie był - aby
wnosić ducha chrześcijańskiego do
wszystkich środowisk i w ten sposób
poszerzać podstawy naszej pracy
apostolskiej"[33]. Osiem lat później



jeden z delegatów przebywających w
Hiszpanii zauważył, że kobiety z
Dzieła pracowały już "na
stanowiskach zawodowych o
szczególnym znaczeniu apostolskim
(szkolnictwo wyższe i średnie), w
mediach itp.”[34].

Z punktu widzenia ekonomii,
zarządy pośrednie otrzymały
uprawnienia do zatwierdzania
budżetów i decydowania o
wykorzystaniu funduszy. W
regionach lepiej rozwiniętych
działały biura doradcze, a
mianowicie biuro prawne, złożone z
prawników, oraz biuro techniczne,
złożone z ekonomistów, inżynierów i
architektów, którzy nadzorowali
projekty instalacji centrów i dzieł
korporacyjnych. Ze swej strony
administratorzy regionalni
dysponowali konsultacjami
technicznymi, które sprawdzały
wypłacalność spółek pomocniczych,
aby nie dać się ponieść kryterium



inflacjonistycznemu,
skoncentrowanemu na ekspansji i
zaniedbującemu rentowność
aktywów.

Rozwój inicjatyw apostolskich Dzieła
w każdym regionie przebiegał w
określonym porządku,
dostosowanym do lokalnych
warunków. Zwykle zaczynało się od
dzieła korporacyjnego, często domu
studenckiego. Następnie utworzono
dom rekolekcyjny na potrzeby
kursów formacyjnych. Gdy liczba
członków Dzieła była wystarczająca,
otwierano ośrodki studiów i
rozpoczynano kursy studiów dla
przyłaczonych i supernumerariuszy.
Potem przychodzi czas na otwarcie
działalności korporacyjnej w
dziedzinie edukacji, od podstawowej
do wyższej, zarówno dla
intelektualistów, jak i dla robotników
i rolników. Ponadto członkowie Opus
Dei, wraz z innymi osobami, starali
się promować wspólne dzieła o



charakterze ewangelizacyjnym, takie
jak czasopisma, dystrybucje książek
czy wydawnictwa[35].

Każdy z okręgów starał się otworzyć
dom rekolekcyjny, który oferowałby
serię rekolekcji duchowych i
pobytów formacyjnych, a zarazem
wypoczynkowych. W tym czasie
nastąpił ogromny rozkwit. W
Hiszpanii do istniejących domów
dołączyły: La Pililla (1960), Solavieya
(Gijón, 1965), Islabe (Bilbao, 1966) i
La Lloma (Walencja, 1968). W innych
regionach zaczęły powstawać domy
rekolekcyjne, takie jak Miranda
(Quito, 1959), Toshi (Atlacomulco,
Meksyk, 1960), Antullanca (Santiago
de Chile, Chile, 1960), Centre
International de Rencontres de
Couvrelles (Soissons, Francja, 1964),
Wickenden Manor (East Grinstead,
Wielka Brytania, 1964), Lismullin
(Navan, Irlandia, 1964), Arnold Hall
Conference Center (Boston, 1964),
Stany Zjednoczone, 1964), Manoir de



Beaujeu (Montreal, Kanada, 1964),
Torreblanca (Fusagasugá, Kolumbia,
1966), La Chacra (Buenos Aires,
Argentyna, 1966), Sítio da Aroeira
(São Paulo, Brazylia, 1967),
Okuashiya Study Center (Ashiya,
Japonia, 1967), Tigoni Study Center
(Nairobi, Kenia, 1970) i Makiling
Conference Center (Manila, Filipiny,
1971). Dodatkowo zabudowania i
domy - podarowane przez
supernumerariuszy lub
współpracowników - służyły jako
miejsca rekolekcji i wypoczynku.

Szczególnym przypadkiem był region
Hiszpanii. To właśnie tam narodziło
się Opus Dei, które rozwijało się
intensywnie, w tempie szybszym niż
pozostałe. Był to również region,
który najwięcej poświęcił, by wysłać
ludzi do innych krajów. Region
Pierworodnych przeżywał okres
wielkich budów - rezydencji, domów
rekolekcyjnych i nowych budynków
dla Uniwersytetu Nawarry - oraz



wzrost liczby osób uczestniczących w
różnych apostolatach. Na przykład w
latach 1962-1965 działalność
młodzieżowa wzrosła o 40%, głównie
dzięki klubom szkół średnich;
ośrodki świętego Gabriela
organizowały comiesięczne
rekolekcje i spotkania w prawie
wszystkich stolicach prowincji i
dużych miastach, przewyższając
okres, kiedy ośrodki powstawały
tylko w miastach uniwersyteckich.
Ta różnorodność oznaczała, że
Hiszpania stanowiła poligon
doświadczalny lub model, chociaż
dyrektorzy centralni podkreślali, że
ze względu na uniwersalny
charakter Opus Dei istniały
hiszpańskie sposoby działania, które
byłyby inne niż gdzie indziej[36].

Jednocześnie internacjonalizacja
doprowadziła do powstania ekip
wielonarodowych, a nawet takich, w
których nie ma przedstawicieli
Hiszpanii. Na przykład w 1960 roku



dwudziestu numerariuszy -
dziesięciu z Hiszpanii i dziesięciu z
krajów Ameryki Łacińskiej -
wyjechało do Stanów Zjednoczonych;
w styczniu 1961 roku Rada
Generalna postanowiła poprosić
księży numerariuszy i świeckich
numerariuszy z Hiszpanii i Portugalii
o wyjazd do Brazylii w celu
promowania tego regionu; a już w
grudniu 1963 roku grupa kobiet
przybyła do Asunción (Paragwaj),
aby rozpocząć działalność Dzieła. W
jej skład wchodziły Argentynki Ofelia
Vitta Lara i Rosa Clara Pinotti,
Peruwianka Elena Varillas
Montenegro i Chilijka María Angélica
Cáceres Meza; dwa miesiące później
dołączyła do niej kolejna Peruwianka
Ángela Galindo.

W latach 60. rozpoczęto realizację
kilku dużych dzieł korporacyjnych
we Włoszech, takich jak domy
studenckie w Rzymie, Mediolanie,
Bolonii, Weronie, Neapolu, Bari,



Palermo i Katanii, centrum kultury w
Genui oraz dwie szkoły hotelarskie w
Rzymie i Palermo. Najważniejsze z
nich to budowa Residenza
Universitaria Internazionale w
Rzymie oraz przebudowa domu
rekolekcyjnego Castello di Urio nad
jeziorem Como. W 1969 r. powstał
kolejny dom rekolekcyjny w
Terrasini (Sycylia)[37].

W Rzymie zrealizowano duży projekt
mający na celu kształcenie
zawodowe i chrześcijańskie
robotników w Tiburtino, na
przedmieściach miasta. Plan został
zrealizowany, ponieważ baron
Francesco Mario Oddasso przekazał
Stolicy Apostolskiej darowiznę na
rzecz międzynarodowego centrum
dla młodych pracowników.
Watykański Sekretariat Stanu
powierzył projekt centrum działań
społecznych członkom Opus Dei. W
ciągu kilku miesięcy powstały cztery
ośrodki: Centrum ELIS (Educazione,

https://www.elis.org/
https://www.elis.org/
https://www.elis.org/


Lavoro, Istruzione, Sport), które
oferowało szkolenia zawodowe dla
projektantów technicznych,
monterów, spawaczy, mechaników i
elektromechaników; męska
rezydencja dla 200 uczniów; szkoła
hotelarska SAFI (Scuola Alberghiera
Femminile Internazionale); oraz
parafia San Giovanni Battista in
Collatino. W dniu inauguracji - 21
listopada 1965 r. - papież Paweł VI
odprawił w parafii Mszę św. i
odwiedził Centrum ELIS oraz szkołę
SAFI. Na koniec objął założyciela i
powiedział do niego: Qui tutto è Opus
Dei (Wszystko tutaj jest Opus Dei)[38].

Ważnym działaniem formacyjnym w
krajach, w których żyją mniejszości
katolickie, były kursy wiary dla
chrześcijan pragnących wejść w
pełną komunię z Kościołem
katolickim, dla osób innych wyznań
religijnych oraz dla niewierzących.
Escrivá de Balaguer nazywał
apostolstwo ad fidem zbliżaniem się

https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia
https://sites.google.com/site/parrsgiovannibincollatino/storia-della-parrocchia


do pełni prawdy objawionej. Na
przykład, zaznaczył, że w
rezydencjach Dzieła "nasi
niekatoliccy przyjaciele biorą udział
w aktach kultu w naszych oratoriach;
bez dawania im zbyt wielu
udogodnień, sprawiając, że tego
chcą, tak aby podkreślić wolność
osobistą"[39].

W Netherhall House, rezydencji
uniwersyteckiej w Londynie, 75%
studentów było niekatolikami.
Większość pochodziła z
Commonwealth, ponieważ zgodnie z
umową pomiędzy podmiotem
zarządzającym rezydencją a British
Council tylko 20% mieszkańców
mogło być Brytyjczykami. W 1966 r.
rezydencja została rozbudowana,
dzięki czemu mogła pomieścić więcej
młodych ludzi. Królowa Matka, która
była kanclerzem Uniwersytetu
Londyńskiego, zainaugurowała
działalność nowego budynku i
odwiedziła szkołę Lakefield Center



for Hospitality Training prowadzoną
przez kobiety z Dzieła w części
administracyjnej rezydencji. W tym
czasie Opus Dei miało też ośrodki w
Oxfordzie i Manchesterze, zarówno
dla mężczyzn, jak i dla kobiet[40].

Mons. Escrivá de Balaguer odwiedził
Grecję wiosną 1966 roku w celu
zebrania danych do przyszłej pracy
apostolskiej Opus Dei w tym kraju.
Wrócił do Rzymu rozczarowany tym,
że związek władz cywilnych z
Kościołem prawosławnym nie
pozostawiał miejsca dla ludzi z
innych krajów na szerzenie doktryny
katolickiej. Uznał, że na razie
bardziej odpowiednie będzie
szkolenie w duchu Dzieła Greków
mieszkających w różnych miejscach.
Później to właśnie oni mieli zanieść
orędzie o świętości pośród świata do
narodu, z którego pochodzą[41].

Rozwój w Kenii przebiegał głównie
wokół projektu Strathmore College.



W połowie lat sześćdziesiątych XX w.
szkoła dawała możliwość uzyskania
matury 100 uczniom z internatem.
Ponadto 75 uczniów z zewnątrz
uczestniczyło w kursie księgowości.
Większość uczniów była
niekatolikami. Szkoła cieszyła się
dużym prestiżem, ale dyrekcja nie
nadawała jej większego rozgłosu.
Woleli poczekać, aż w Strathmore
będzie więcej Afrykańczyków z
Dzieła, a oni będą mieli przynajmniej
część kierownictwa Strathmore, tak
aby nie była ona postrzegana jako
szkoła zagraniczna. Ponieważ koszty
nauki i zakwaterowania były
wysokie jak na afrykańskie
standardy, otrzymywali oni
stypendia od rządu, zagranicznych
fundacji i prywatnych darczyńców,
aby umożliwić biedniejszym młodym
ludziom uczęszczanie na zajęcia. Ze
swej strony kobiety z Dzieła szukały
też środków na rozwój College'u
Kianda, w którym odsetek
katolickich uczennic był niewielki[42].



Początek działalności Opus Dei na
Filipinach w 1964 roku napełnił
Mons. Escrivá de Balaguer
entuzjazmem. Nazwał ten naród 
awangardą Wschodu. Powiedział
swoim filipińskim duchowym
dzieciom, że tak jak oni otrzymali
wiarę, powinni ją przekazać dalej, w
tym przypadku do Azji Południowo-
Wschodniej, która w większości nie
była chrześcijańska. W 1964 r. Jesús
Estanislao i Bernardo Villegas -
Filipińczycy, którzy poprosili o
admisję do Dzieła, gdy byli
studentami Harvardu - wrócili do
Manili. Wkrótce dołączyli do nich
inżynier José Rivera oraz księża José
Morales i Javier de Pedro. Rok
później przybyły pierwsze kobiety z
Dzieła: Soledad Usechi, Eulalia Sastre
i María Teresa Martínez Barón.
Wkrótce potem założyły Mayana
School of Home and Fine Arts, która
oferowała zajęcia dla gospodyń
domowych i pomocy domowych[43].



Delikatnym aspektem jest sprawa
osób, które opuściły instytucję. Po
odkryciu Opus Dei jako możliwej
drogi osobistej w Kościele, ci, którzy
czuli się powołani, ubiegali się o
przyjęcie. Osoby odpowiedzialne za
ich formację stopniowo wyjaśniali im
ducha, zasady pobożności i
działalność Opus Dei. Zdarzało się
jednak, że sam zainteresowany lub
dyrektorzy Dzieła dochodzili do
wniosku, że lepiej, aby nie podążał
dalej drogą, na którą wszedł.

Poszczególne sytuacje różniły się w
zależności od okoliczności. Kto prosił
o admisję lub został przyjęty bez
złożenia oblacji, nie był prawnie
związany z Opus Dei. Był w okresie
przejściowym, w którym zarówno
dyrektorzy, jak i on sam musieli
sprawdzić, czy powołanie do Dzieła
odpowiada jego życiu. Jeśli
zrozumiał, że to nie jest jego droga,
nie szedł nią dalej. Inaczej było w
przypadku tych, którzy zobowiązali



się czasowo przez oblację lub
definitywnie przez wierność. Jeśli nie
chciał dalej być w Dziele, w
pierwszym przypadku nie odnawiał
umowy, a w drugim prosił
przewodniczącego generalnego o
dyspensę. W takich przypadkach
zazwyczaj odchodził z Opus Dei z
własnej inicjatywy lub po rozmowie
z dyrektorami. Rzadko, ale z
poważnych powodów, dyrektorzy
sami usuwali kogoś[44].

Czasami - zwłaszcza wśród
dyrektorów lokalnych - działano w
pośpiechu, ponieważ uważano, że
należy włączyć kogoś
odpowiedniego, a potem okazywało
się, że nie ma wystarczającej wiedzy
o tej osobie lub że nie udzielono jej
wystarczającej pomocy w rozeznaniu
powołania, albo też brakowało
zaangażowania i kompetencji w
wyjaśnianiu planu formacji
początkowej. W innych przypadkach,
po złożeniu prośby o przyjęcie, dana



osoba wykazywała brak
odpowiedniej formacji, brak
zrozumienia pewnych okoliczności
właściwych dla powołania do Opus
Dei lub ulegała naciskom
zewnętrznym[45].

Z tych czy innych powodów odejście
z instytucji było bolesne dla tych,
którzy podjęli szczere, osobiste
zobowiązanie, a także było źródłem
cierpienia dla Dzieła. Założyciel
prosił swoje dzieci, aby utrzymywały
przyjacielskie i serdeczne stosunki z
tymi, którzy wcześniej byli i odeszli z
Opus Dei, pomagając im w ich życiu
duchowym, jeśli sobie tego życzą.
Każdy, kto chciał, mógł zostać
współpracownikiem zaraz po
odejściu z Dzieła. A jeśli po pewnym
czasie poczułby, że ma powołanie,
mógłby ponownie ubiegać się o
przyjęcie jako supernumerariusz[46].
W rzeczywistości jednak nie zawsze
tak było. Czasem wyłączenie wiązało
się z pewną frustracją, czasem z



traumatycznymi przeżyciami. W
końcu niektórzy ludzie publicznie
wyrazili swoje niezadowolenie - jak
zobaczymy poniżej - a dyrektorzy
Dzieła przekazali przeprosiny i
poprawili niektóre praktyki.

W tamtych latach wyróżniają się
może dwa szczególne przypadki.
Pierwsza dotyczy Raimundo
Pánikera, numerariusza od 1940
roku. Wyświęcony na kapłana w
1946 r., opublikował kilka prac na
temat relacji między naturą a łaską,
które nie zostały dobrze przyjęte
przez biskupów Salamanki i Sewilli.
Przeniesiony do Rzymu w 1953 r.,
rozpoczął pracę naukową i
kilkakrotnie przebywał w Indiach,
gdzie szukał punktów zbieżności
między chrześcijaństwem,
hinduizmem i buddyzmem. Coraz
bardziej oddalał się od pracy
duszpasterskiej i ducha Dzieła. Po
czterech upomnieniach
kanonicznych rozpoczął się proces



sądowy, który zakończył się jego
rezygnacją z Opus Dei w czerwcu
1966 roku[‡].

Drugi bolesny przypadek to María
del Carmen Tapia. Po trzech latach
pracy w Asesori Centralnej, w
listopadzie 1956 r. została
mianowana sekretarzem regionalną
dla Wenezueli. Po kilku latach
Escrivá de Balaguer i dyrektorki
centralne dowiedzieli się, że
utworzyła ona w Caracas równoległą
grupę zarządzającą, krytyczną w
stosunku do ducha i działalności
Dzieła, i że pozostawała w otwartej
konfrontacji z księdzem Roberto
Salvatem, konsyliariuszem Opus Dei
w Wenezueli, oraz z innymi
członkami Asesorii Regionalnej.
Założyciel wezwał ją do Rzymu w
październiku 1965 r., zawiesił w
pełnieniu funkcji sekretarza
regionalnego, zabronił jej powrotu
do Wenezueli i kontaktowania się z
osobami z tamtejszego Dzieła oraz



poprosił o zmianę postępowania.
Przez następne sześć miesięcy Tapia
mieszkała w Villa Tevere, gdzie
otrzymywała drobne zadania.
Skontaktowała się listownie z
kobietami, które wspierały ją w
Wenezueli, i skrytykowała te
wydarzenia wobec Wenezuelek
mieszkających w Collegio Romano.
Aby uniemożliwić jej powrót do
Wenezueli, obawiano się, że
zaszkodzi ona rozwojowi Opus Dei,
dyrektoki centralne odebrały jej
wenezuelski paszport; w zamian
otrzymała paszport hiszpański.
Sytuacja nie uległa poprawie. Po
dwóch upomnieniach kanonicznych
Escrivá de Balaguer poprosił ją w
maju 1966 r., aby poprosiła o
dyspensę od związania z Dziełem
lub, jeśli nie chce tego uczynić,
poddał się procesowi w Stolicy
Apostolskiej. Tapia postanowiła
poprosić na piśmie o zwolnienie ze
swoich zobowiązań i wrócił do
swojej rodziny w Hiszpanii [§].



[*]Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Rozmowy z Prałatem
Escrivá de Balaguer, o. c., nr 94.
Odpowiedź ta jest częścią wywiadu
udzielonego przez założyciela w
lutym 1968 r., pięć miesięcy przed
opublikowaniem przez papieża
encykliki Humanae vitae. W nocie
ogólnej 67/63 (15 maja 1963), w AGP,
seria E.1.3, 243-3, oraz w nocie
ogólnej 21/69 (28 czerwca 1969), w
AGP, seria E.1.3, 246-1,
przypomniano, że magisterium
wskazywało na okresową
wstrzemięźliwość "tylko z ważnych
powodów".

[†] Por. Wnioski z IV Zwyczajnego
Kongresu Generalnego (5-V-1966 dla
mężczyzn; 17-V-1966 dla kobiet),
odpowiednio w PGA, seria D.1,
457-5-4 i PGA, seria D.1, 457-5-8. Na
temat dzieł osobistych [labores
personales] zob. rozdział 14, sekcja
"Szkoły podstawowe i średnie".



[‡]Po tych wydarzeniach Raimundo
Pániker - znany także jako Raimon
Panikkar (jego ojciec był Hindusem) -
został inkardynowany do diecezji
Vanarasi (Indie) i pracował na
różnych uniwersytetach w Stanach
Zjednoczonych. Jeśli chodzi o Opus
Dei, zawsze utrzymywał synowską
relację z założycielem. W 1984 r.
zawarł ślub cywilny i został
suspendowany a divinis. Zawieszenie
zostało zniesione w 2008 r., kiedy był
już w separacji. Dwa lata później
zmarł pojednany z Kościołem. Do
końca utrzymywał kontakty z ludźmi
z Opus Dei. Pániker cieszy się
międzynarodowym prestiżem w
dziedzinie filozofii międzyreligijnej i
międzykulturowej. Por. Josep-Ignasi
SARANYANA, "Raimon Panikkar: a
propósito de una biografía", Studia et
Documenta 11 (2017) 323-348.

[§]Nie znaleźliśmy żadnych
współczesnych dokumentów
potwierdzających te fakty. W książce



opublikowanej w 1992 r. Tapia pisze,
że w Rzymie doświadczyła przemocy
psychicznej i werbalnej, czuła się
praktycznie uwięziona (María del
Carmen TAPIA, Tras el umbral. Una
vida en el Opus Dei, Ediciones B,
Barcelona 1992). Marlies Kücking,
która w maju 1966 r. została
mianowana sekretarzem Asesori
Centralnej, wyjaśniła te wydarzenia
w zupełnie inny sposób. Według
Kücking, Escrivá de Balaguer
traktował Tapię z sympatią, a ona
sama uczestniczyła jako jeszcze
jedna osoba w życiu rodzinnym
ośrodka, w którym znajdowały się
dyrektorki Asesorii Centralnej
(Marlies Kücking, Horizontes
insospechados. Mis recuerdos de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2019, s.
162-164). Zobaczymy, że przy okazji
beatyfikacji i kanonizacji Escrivá de
Balaguer, w Tapii nastąpiła ewolucja
i zmieniały się kontakty z członkami
Opus Dei aż do jego śmierci (por.
AGP, seria T.3.2, 1-6).



[1] Obras, XII-1960, str. 21, w AGP,
Biblioteca P03.

[2] Por. III zwyczajny Kongres
Generalny (1961), w AGP, seria D.1,
457-4-5 oraz AGP, seria D.1, 457-5-2.

[3] Por. Nota ogólna 17/62 (9-V-1962),
AGP, seria E.1.3, 243-1; IV Zwyczajny
Kongres Generalny (1966), AGP, seria
D.1, 457-5-7.

[4] Opracowanie własne na podstawie
AGP, seria E.2.1, 204-1-2.

[5] Por. AGP, seria E.2.1, 204-1-2.

[6] Notatka ogólna 5/67 (11-II-1967), w
AGP, seria E.1.3, 245-3.

[7] Wspomnienie Encarnación Ortega
Pardo, Valladolid, 21-VIII-1975, w
AGP, seria A.5, 232-1-2.

[8] Nota ogólna 28/73 (20-VI-1973), w
AGP, seria E.1.3, 246-5.



[9] Por. nota ogólna 44/65 (26 kwietnia
1965), AGP, seria E.1.3, 244-4; nota
ogólna 5/68 (28 lipca 1968), AGP, seria
E.1.3, 245-5.

[10] Por. nota ogólna 100/64 (25-
VI-1964), AGP, seria E.1.3, 244-1.

[11] Por. AGP, seria D.1, 457-5-2.

[12] Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, En diálogo con el Señor,
o. c., str. 34-55.

[13] Dodane do rękopisu Apuntes
íntimos z 1968 roku, nr 35.

[14] Nota ogólna 131/64 (26-X-1964), w
AGP, seria E.1.3, 244-2.

[15] Być może wpływ na tę decyzję
miał fakt, że konstytucja apostolska 
Veterum Sapientia - wydana przez
papieża Jana XXIII w lutym 1962
roku - stwierdzała, że język łaciński
jest językiem precyzyjnym,
ułatwiającym niezmienną



interpretację i że dominuje on w
nauczaniu nauk kościelnych.
Wkrótce potem propozycja ta
przestała być wykorzystywana,
ponieważ wielu młodych profesorów
na uniwersytetach papieskich nie
znało już wystarczająco dobrze
języka.

[16] Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Listy, dz. cyt. s. 20-23.
Listy nie były wówczas chronione
prawem autorskim. Zostały one
rozprowadzone tylko wśród
ośrodków Opus Dei.

[17] List 6, nr 2, AGP, seria A.3, 91-6-1.

[18] List 3, nr 92, w: Josemaría
ESCRIVÁ DE BALAGUER, Listy, o. c., s.
236, Praca jako środek uświęcenia
jest jednym z istotnych elementów
ducha rozpowszechnionego przez
założyciela Dzieła: "Specyficzny
charakter duchowości Opus Dei
polega na tym, że każdy powinien
uświęcać swój zawód lub rzemiosło,



swoją zwykłą pracę; uświęcać się
właśnie w swoim zadaniu
zawodowym; a przez to zadanie
uświęcać innych" (List 31, nr 10, AGP,
seria A.3, 94-2-2).

[19] List 27, nr 76, w AGP, seria A.3,
94-1-3.

[20] Ibidem, nr 34.

[21] Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Rozmowy z Prałatem
Escrivá, o. c., nr. 114-116.

[22]Por. Wnioski z III zwyczajnego
Kongresu Generalnego (1 X-1961 r.
dla mężczyzn; 22 X-1961 r. dla
kobiet), odpowiednio w AGP, seria D.
1, 457-4-4-4 i AGP, seria D.1, 457-4-8.

[23] Marlies KÜCKING, Horizontes
insospechados, o. c., str. 112.

[24] Apuntes íntimos, nr 956 (III-1933).
Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER,
Rozmowy z Prałatem Escrivá, o. c.,



str. 245 i 319; oraz List 29, nr 11, w
AGP, seria A.3, 94-1-5.

[25] Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer, o. c., p.
319.

[26] Por. Marlies KÜCKING, Horizontes
insospechados dz. cyt. s. 115-121.
Kücking podsumowuje swoje własne
komisje służby do różnych krajów
Europy i Ameryki w latach
1968-1975, kiedy była sekretarzem
Asesorii Centralnej.

[27] Pierwsze drukowane wydanie
Katechizmu pochodzi z 1947 roku.
Drugie (1951), trzecie (1959) i
czwarte (1966) wydanie zawierało
wyjaśnienie niektórych idei
dotyczących natury i działania Opus
Dei (por. AGP, seria E.1.1, 181-1 i
181-2). Wydanie De Spiritu jest
datowane na 24 października 1963
roku (por. AGP, seria L.1.1, 14-3-6).



[28] Por. AGP, seria Q.1.7, 2-19, 2-20,
2-21 i 2-22.

[29] Komisja służby w Meksyku, 31-
X-1967, w AGP, seria Q.2.1, 4-122.

[30] Por. AGP, seria E.2.1, 204-1-2.

[31] Protokół z posiedzenia Rady
Generalnej, 30-XI-1957, s. 22, AGP,
seria E.1.2.

[32] Por. AGP, seria G1.1.1, 55-1-4.

[33] IV Zwyczajny Kongres Generalny
(17 maja 1966), w: AGP, seria D.1,
457-5-8.

[34] Komisja Służby do Hiszpanii, 3-
I-1-1974, w AGP, seria Q.2.1, 6-176;
por. nota ogólna 511 (13-IV-1962), w
AGP, seria E.1.3, 242-4.

[35] Por. nota ogólna 101/65 (31
grudnia 1965), AGP, seria E.1.3, 244-4.

[36] Por. AGP, seria Q.2.1, 2-79.



[37] Por. AGP, seria E.2.1, 203-3-17.

[38] Por. Cosimo DI FAZIO, "Centros
ELIS y SAFI", w Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, o. c.,
str. 230-231.

[39] List 3, nr 77, w: Josemaría
ESCRIVÁ DE BALAGUER, Listy, o. c.,
str. 220-221.

[40] Por. Maureen MULLINS, "Great
Britain", w Słownik biograficzny św.
Josemaríi Escrivá, o. c., str. 585-589;
James PEREIRO, "Netherhall House,
London (1960-1984): The
Commonwealth Dimension", Studia
et Documenta 5 (2011) 13-51.

[41] Por. Nota Josemaríi Escrivá do
Angelo Dell'Acqua, IV-1966, w AGP,
seria H.1, 166-3

[42] Por. ae-Kf 2/67 (16-I-1967), w AGP,
seria R3.1, 1-1.



[43] Por. Ana LABRADA RUBIO, La
vanguardia del Oriente. Recuerdos
sobre la expansión del Opus Dei en
Filipinas, Rialp, Madrid 2015.

[44] Por. Nota ogólna 38/63 (62-
III-1963), w AGP, seria E.1.3, 243-2.
Oblacja jest czasowym włączeniem
do Opus Dei i jest odnawiana co
roku; wierność jest definitywna.

[45] Por. AGP, seria 1.3.3, 1-3.

[46] Por. Nota ogólna nr 15 (12-
XI-1955), w AGP, seria E.1.3, 242-1;
oraz AGP, seria R1.1.4, 1-1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-zarzadzanie-
globalnym-organizmem/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zarzadzanie-globalnym-organizmem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zarzadzanie-globalnym-organizmem/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zarzadzanie-globalnym-organizmem/

	Historia Opus Dei: Zarządzanie globalnym organizmem

