
opusdei.org

Historia Opus Dei:
założenie i pierwsze
lata

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale). Rozdział 1
(A).

06-04-2022

I. ZAŁOŻENIE I PIERWSZE LATA
DZIAŁALNOŚCI (1928-1939)

TRAKTAT WERSALSKI Pod koniec I
wojny światowej zmienił geopolitykę
międzynarodową. Zwycięzcy wojny -
w tym Wielka Brytania, Francja i



Stany Zjednoczone - uznali Niemcy i
ich sojuszników za winnych i
narzucili im demilitaryzację. Mimo
że utworzyli Ligę Narodów, która
miała pośredniczyć w sporach
międzynarodowych, zawetowali
członkostwo Niemiec. Tymczasem
rewolucja bolszewicka w 1917 roku
obaliła w Rosji carat i
zapoczątkowała powstanie Związku
Socjalistycznych Republik
Radzieckich, państwa oficjalnie
komunistycznego. Związek
Radziecki, kierowany najpierw przez
Włodzimierza Lenina, a następnie
przez Józefa Stalina, ustanowił
żelazną dyktaturę proletariatu, która
pochłonęła życie milionów Rosjan, a
później także innych narodów.

Kraje zachodnie o ustroju
demokratycznym przeżyły lata 20.
jako czas postępu naukowego,
wzrostu gospodarczego opartego na
przemyśle i sektorze usług, rozwoju
wielkich metropolii w Stanach



Zjednoczonych i Europie, masowego
upowszechnienia radia i telefonu, a
wśród zamożnych - samochodów i
pierwszych komercyjnych podróży
lotniczych. Sportowcy i aktorzy
filmowi - nowe postacie medialne -
odmienili styl życia.

Dobrobyt gospodarczy został
zachwiany w październiku 1929 r.
przez potężny krach na nowojorskiej
giełdzie. Późniejszy kryzys - Wielki
Kryzys - dotknął również Europę.
Dopiero w drugiej połowie lat
trzydziestych prezydent USA
Franklin Roosevelt zdołał ożywić
gospodarkę i społeczeństwo, stosując
interwencjonizm państwowy, który
nazwał Nowym Ładem (New Deal).

W 1922 r. Benito Mussolini został
premierem Włoch i rozpoczął
budowę reżimu faszystowskiego, a w
1933 r. Adolf Hitler zapoczątkował
niemiecki narodowy socjalizm. Te
totalitaryzmy wywołały głęboki



kryzys demokracji liberalnej na
kontynencie europejskim. W 1938
roku, ku zdumieniu całego świata,
Niemcy zaanektowały Austrię i
region Sudetów w Czechosłowacji.
Następnie podpisał pakt o nieagresji
z innym państwem totalitarnym -
Związkiem Radzieckim. Na
wschodzie, w 1937 r., Japonia
najechała na Chiny, co doprowadziło
do poważnego konfliktu zbrojnego
między tymi dwoma krajami.
Pojawiła się groźba wybuchu
nowego konfliktu światowego.

W tym okresie w Hiszpanii istniały
trzy systemy polityczne, które po
sobie następowały. Dyktatura
generała Miguela Primo de Rivery
rozpoczęła się w 1923 roku przy
poparciu króla Alfonsa XIII i
zakończyła się niepowodzeniem w
1930 roku, ponieważ nie udało jej się
odnowić życia politycznego i
społecznego. Brak wolności wywołał
silny ruch reakcji przeciwko



monarchii. 14 kwietnia 1931 r.
została proklamowana II Republika
Hiszpańska. Od samego początku
nowy system konstytucyjny borykał
się z brakiem porozumienia
politycznego, nietolerancją i rosnącą
przemocą. W lipcu 1936 r.
generałowie armii dokonali zamachu
stanu. Powstanie zbrojne zwyciężyło
tylko w połowie Hiszpanii i
doprowadziło do trwającej trzy lata
zaciekłej wojny domowej, która
pochłonęła cały kraj. Kiedy konflikt
zakończył się w kwietniu 1939 roku,
zwycięski generał Francisco Franco
ustanowił swój autorytarny reżim.

Papieżem tych dziesięcioleci był Pius
XI, który w 1922 r. został wybrany na
Stolicę Piotrową. Dyplomacją
watykańską kierowali jego
sekretarze stanu, kolejno Pietro
Gasparri i Eugenio Pacelli. Dzięki
porozumieniu z Mussolinim,
zawartemu w Paktach Laterańskich
w 1929 r., Watykan został uznany za



suwerenne państwo i nawiązano
stosunki dyplomatyczne z
faszystowskimi Włochami. Na różne
sposoby papież krytykuje
dominujące ideologie. W marcu 1937
r. opublikował dwie encykliki
potępiające niemiecki totalitaryzm
narodowosocjalistyczny, komunizm
sowiecki i rząd rewolucyjny
Meksyku. Papież uważnie śledził
rozwój represji wobec katolików w
czasie meksykańskiej wojny Cristero
(1926-1929) i hiszpańskiej wojny
domowej (1936-1939). Starał się
wspierać wiernych po obu stronach;
na przykład uznał władzę Franco
dopiero w maju 1938 r., kiedy stało
się jasne, że wygra on konflikt
zbrojny.

Dewizą pontyfikatu Piusa XI
(1922-1939) było hasło Pax Christi in
regno Christi (Pokój Chrystusowy w
Królestwie Chrystusowym):
ustanowienie społeczeństwa
chrześcijańskiego we współczesnym



świecie. Opublikował on liczne
encykliki o charakterze społecznym i
moralnym. W szczególności
promował Akcję Katolicką,
rozumianą jako udział świeckich w
apostolstwie hierarchicznym
Kościoła. W obliczu przyspieszonego
procesu sekularyzacji papież wezwał
świeckich do centralnej współpracy
w tworzeniu porządku społecznego o
chrześcijańskich korzeniach.
Świeccy, pod przewodnictwem
biskupów, mieli nieść Ewangelię do
środowisk społecznych i
zawodowych, w których nie było
duchownych.

1

Założenie Dzieła

JOSEMARÍA ESCRIVÁ przybył do
MADRYTU 20 kwietnia 1927 roku.
Zapisał się na studia doktoranckie na
Wydziale Prawa Uniwersytetu
Centralnego i zamieszkał w Casa
Sacerdotal, domu dla księży spoza



diecezji. Rezydencją tą kierowały
Damy Apostolskie Najświętszego
Serca Jezusowego, nowe
zgromadzenie zakonne. Miesiąc
później założycielka Zgromadzenia
zaoferowała mu posługę kapelana w
kościele Patronatu Chorych, siedzibie
zakonnic i miejscu różnych działań
charytatywnych. 1 czerwca Don
Josemaría rozpoczął pracę
duszpasterską, która polegała na
odprawianiu Mszy świętej,
wystawianiu Najświętszego
Sakramentu, spowiadaniu w
konfesjonale, a wieczorem na
odmawianiu różańca i
błogosławieństwie Najświętszym
Sakramentem. Ponadto w weekendy
spowiadał dzieci ze szkół
prowadzonych przez damy
apostolskie dla potrzebujących
rodzin. I choć nie należało to do jego
obowiązków kapelana, często
odwiedzał chorych o ograniczonych
możliwościach finansowych w ich
domach, aby przynieść im Komunię i



udzielić sakramentalnego
pojednania.

Pięć miesięcy później Escrivá
wynajął mieszkanie, w którym
zamieszkał z matką i rodzeństwem.
Powodowany potrzebą finansowego
utrzymania rodziny, podjął pracę
jako wykładowca prawa rzymskiego
i kanonicznego w Academia
Cicuéndez, prywatnym centrum
nauczania, które przygotowywało do
wstąpienia na Wydział Prawa i
pogłębiało wiedzę z niektórych
przedmiotów. Ksiądz uczył dwa
popołudnia w tygodniu co najmniej
do 1931 r.[1].

PIERWOTNE WYDARZENIE
ZAŁOŻYCIELSKIE

30 września 1928 r. Josemaría
Escrivá wraz z sześcioma innymi
księżmi udał się na rekolekcje do
klasztoru lazarystów, położonego na
północnych przedmieściach
Madrytu. We wtorek, 2 października,



po odprawieniu Mszy św. poszedł się
do swojego pokoju i zaczął czytać
kartki, na których zapisywał idee i
wydarzenia, które uważał za
natchnione przez Boga i które
stanowiły część przeczuć. Nagle
"Jezus zechciał, aby nadać konkretną
formę swojemu Dziełu"[2]: zebrał "w
jedną całość luźne notatki, które do
tej pory robił"[3] i "zdał sobie sprawę,
jak piękne i ciężkie brzemię Pan, w
swej niewytłumaczalnej dobroci,
włożył na jego barki"[*]. Co dzieje się
momencie tak ogromnej wagi?

Młody kapłan wyjaśnił wówczas, że
otrzymał łaskę o charakterze
nadprzyrodzonym, "oświecenie na
całe Dzieło"[4], "jasne, ogólne pojęcie o
mojej misji"[5], które otworzyło przed
nim "ogromną panoramę
apostolską"[6]. Wzruszony, bo właśnie
"ujrzał wyraźnie wolę Bożą"[7], o
którą tak bardzo się modlił, uklęknął
i złożył dziękczynienie. Usłyszał
wtedy dźwięk dzwonów parafii



Matki Bożej Anielskiej, wzywających
wiernych na Mszę św. Wydarzenie to
uznał później za znak
wstawiennictwa Maryi i aniołów w
chwili założycielskiej.

Nie zachował się żaden tekst
wyjaśniający lub normatywny
dotyczący treści pierwotnej wizji
Opus Dei. Być może Escrivá nie
chciał zamykać w jednej relacji
światła o charakterze
nadprzyrodzonym i wolał wyjaśniać
je przez całe swoje życie.
Przynajmniej w słowach i na piśmie
powiedział, że otrzymał zalążek
nauczania, otwartego na dalszy
rozwój, które zawierało dwa
nierozłączne wymiary: przesłanie i
instytucję.

Z jednej strony, Josemaría Escrivá
czuł się depozytariuszem
chrześcijańskiego przesłania, z
którym wiązała się misja: głoszenie
powszechnego powołania do



świętości w sferze świeckiej. Według
jego własnych słów po latach, miał
on "propagować wśród ludzi
wszystkich klas społecznych
pragnienie chrześcijańskiej
doskonałości pośród świata" [†].
Charyzmat ten był przeznaczony dla
każdego miejsca, czasu i kultury; w
swej pełni był skierowany do
zwykłych chrześcijan - świeckich i
świeckich kapłanów - wezwanych do
odkrywania w rzeczywistości
ludzkiej i doczesnej drogi
prowadzącej do chrześcijańskiej
pełni.

Z drugiej strony rozumiał, że musi
istnieć instytucja, której członkowie
będą wcielać i rozpowszechniać to
przesłanie. Złożona z świeckich
mężczyzn i kapłanów świeckich,
którzy w końcu staną się rzeszą.
Wszystkich łączyłoby to samo
poczucie powołania i przynależności
do duchowej rodziny, angażowaliby
się w niektóre praktyki pobożności



chrześcijańskiej, dążyliby do
świętości i żyliby chrześcijańskim
apostolstwem we własnych
środowiskach zawodowych,
rodzinnych i społecznych.

To założycielskie oświecenie
odcisnęło się w głowie i sercu
Escrivy. Mówił o tym przez całe życie
z przekonaniem kogoś, kto był
świadkiem jakiegoś wydarzenia.
Podobnie stało się później z innymi
otrzymanymi pomocami, które
uzupełniły przesłanie założycielskie.
Nazywał je łaskami tumbacyjnymi,
ponieważ uważał, że działanie Boga
w nim jest tak samo oczywiste, jak i
nieoczekiwane[8].

POCZĄTKOWY ETAP ROZWOJU

Według notatki Josemaríi Escrivá, 2
października 1928 r. "rozpoczął się 
rozwój płodowy, ale bardzo aktywny
rozwój Opus Dei"; w tym samym
czasie "zakończyły się pierwsze
inspiracje". Potem nastąpiło



trzynaście miesięcy "milczenia Pana",
"bez głosu Jezusa"[9]. W tym czasie
Escrivá skupił się na modlitwie do
Boga. Zwrócił się także za
wstawiennictwem Mercedes Reyna,
damy apostolskiej, która zmarła w
styczniu 1929 roku, ciesząc się opinią
świętości, a którą miał okazję
poznać. A ubogich, chorych i
umierających, którymi opiekował się
w swojej działalności
duszpasterskiej, prosił o modlitwę i
ofiarowanie Bogu ich dolegliwości w
swojej intencji.

Jeśli chodzi o otrzymane przesłanie,
powszechne wezwanie do świętości
lub doskonałości było obecne w
ówczesnej teologii i magisterium; na
przykład w 1923 roku Pius XI napisał
w encyklice Rerum omnium, że
"dążenie do świętości życia" jest
"prawem, które zobowiązuje nas
wszystkich bez wyjątku"[‡]. W
przypadku Escrivy oryginalność
przesłania polegała na tym, że



otrzymał je w sposób
charyzmatyczny, to znaczy, że uznał
je za dar Boży, a nie owoc osobistej
refleksji; że było ono skierowane w
sposób szczególny do świeckiej części
Kościoła, do ludzi zanurzonych w
życiu codziennym; i że zostało
rozpowszechniane przez instytucję,
której członkowie starali się wcielić
przesłanie świętości, a następnie
przekazać je wielkiej rzeszy
zwykłych ludzi.

Jeśli chodzi o instytucję, ojciec
Josemaría uznał, że być może istnieje
już jedna, która ma takie same cele.
Według jego słów, miał on " tyle
pokory, by myśleć, że na świecie
mogą istnieć rzeczy, które nie różnią
się od tego, o co On mnie prosi".
Przyjął taką postawę - później
przeprosił swoje duchowe dzieci za
to, co uważał za początkową
opieszałość - ponieważ Opus Dei nie
było jego pomysłem i ponieważ nie
chciał być założycielem: "Z fałszywą



pokorą, kiedy pracowałem szukając
pierwszych dusz, pierwszych
powołań i formowałem je,
powiedziałem: “Jest zbyt wiele
fundacji, po co więcej? Czy nie
znajdę w świecie, już istniejący, tego,
czego chce Pan? Jeśli tak, to lepiej
tam pójść, być żołnierzem w szeregu,
niż samemu założyć, co mogłoby być
owocem pychy"[10].

Escrivá zapoznawał się z różnymi
rzeczywistościami kościelnymi, w
których członkowie żyli całkowitym
oddaniem się Bogu, nie tworząc
tradycyjnego zgromadzenia
zakonnego, i w których działalność
prowadzili ludzie świeccy i księża
świeccy. Jego badania wykazały, że
nic nie było takie, jak to, co widział w
swoim sercu: czasami znajdował
różnice natury instytucjonalnej - na
przykład obecność kobiet - a innym
razem napotykał na rozbieżności w
odniesieniu do przesłania[11].



Jednak już w czerwcu 1929 r. przyjął
pierwszego zwolennika. José (Pepe)
Romeo był studentem
przygotowującym się do wstąpienia
do Szkoły Architektury w Madrycie,
choć w tym czasie mieszkał w
Saragossie. W tym samym miesiącu
był w Madrycie, gdzie zdawał
egzaminy. Pewnego dnia Escrivá
wyjaśnił mu, na czym polega Dzieło,
a Romeo zgodził się mu towarzyszyć.
Podobnie sześć miesięcy później, w
okresie Bożego Narodzenia, Norberto
Rodríguez, ksiądz diecezjalny z
Astorgi i drugi kapelan Patronatu
Chorych, poprosił Escrivę, aby
pozwolił mu pójść za sobą[12].

W listopadzie 1929 odnowił się “ten
duchowy nurt boskiego natchnienia
dla D. [Dzieła] B. [Boga], nakreślając,
formując, to czego On chciał...”. Od
tego momentu — jak zauważył
Escrivá — „odnawia się szczególna,
bardzo konkretna pomoc Pana i
robię notatki”[13]. Te nowe



wewnętrzne ruchy pomogły księdzu
rozwinąć pierwotne światło, które
było jasne tylko w jego rdzeniu.

14 lutego 1930 r. miało miejsce
kolejne decydujące wydarzenie
założycielskie. Don Josemaría
odprawił Mszę św. w domu matki
założycielki Dam Apostolskich. Po
Komunii zrozumiał, że w tej
instytucji powinny być także kobiety.
Według jego własnych słów: "Nie
mogę powiedzieć, że widziałem, ale
mogę powiedzieć, że intelektualnie, w
szczegółach (później dodałem inne
rzeczy, w miarę jak rozwijałem swoją
wizję intelektualną), pojąłem, czym
miała być sekcja żeńska Opus Dei".
Ponadto zdał sobie sprawę, że nie
powinien kontynuować poszukiwań
tego, co widział w październiku 1928
roku. Bóg wzywał ją do otwarcia
nowej drogi w Kościele: "Trzeba było
założyć, bez wątpienia"[14], jak
później wyjaśniła, wspominając tę
datę. W ten sposób podjął się zadania



zapoczątkowania nowej instytucji
Kościoła, która miała być
ukształtowana jako rzeczywistość
eklezjalna z jedną głową -
założycielem - i dwiema sekcjami,
męską i żeńską, obie o równej
aktywności w celu szerzenia orędzia.

Miesiące później nadał instytucji
nazwę. Stało się to dzięki jego
kierownikowi duchowemu, jezuicie
Valentínowi Sánchezowi Ruizowi, u
którego spowiadał się od lipca 1930
roku. Pewnego dnia Sánchez Ruiz
zapytał go, jak przebiega "to dzieło
Boże", ponieważ "dzieło" było
wówczas ogólną nazwą wszelkiej
działalności duszpasterskiej lub
apostolskiej. Escrivá uważał, że jest
to nazwa, którą można zastosować
do rzeczywistości, która będąc
natchniona, jest właściwie " Dziełem
Bożym " [§].

Do tego czasu Josemaría Escrivá
zapisywał rozważania natury



duchowej na luźnych kartkach. W
połowie lat trzydziestych przepisał w
dwóch zeszytach ponad dwieście
pięćdziesiąt notatek. W następnym
dziesięcioleciu kontynuował zwyczaj
pisania kolejnych zeszytów, aż w
sumie napisał dziewięć, które nazwał
Apuntes íntimos lub Catalinas
[Katarzynki], z nabożeństwa do
świętej ze Sieny; wszystkie
zachowały się z wyjątkiem
pierwszego, który spalił, ponieważ
doznał nadzwyczajnej łaski i nie
chciał uchodzić za świętego. W
pismach tych Escrivá zapisywał
sprawy duchowe, refleksje na temat
swoich kontaktów z Bogiem i z
ludźmi, których znał, plany struktur
prawnych zgodnych z prawem i
życiem Kościoła oraz aspekty ducha,
celów i działalności Opus Dei.

Używając sformułowań
zaczerpniętych z tradycji
chrześcijańskiej, Josemaría Escrivá
zapisał wyłącznie duchowe cele



Dzieła Bożego: oddać Bogu wszelką
chwałę (Deo omnis gloria), uświęcić
się i współpracować w Kościele dla
zbawienia ludzkości (Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam) oraz
sprawić, aby Chrystus skutecznie
królował w społeczeństwie (Regnare
Christum volumus). Jego spojrzenie
poszerzyło się na myśl o działalności,
jaką będzie prowadzić Opus Dei,
"istota o boskich wnętrznościach,
która odda Bogu całą chwałę i
potwierdzi Jego panowanie na
wieki", o uniwersalnym i skutecznym
zastosowaniu: "Wkrótce nadejdzie
Pięćdziesiątnica Dzieła Bożego (...) i
cały świat usłyszy we wszystkich
językach pełne zachwytu okrzyki
żołnierzy Wielkiego Króla: - Regnare
Christum volumus!”[15].

Na temat ducha czy też
fundamentalnego przesłania Opus
Dei wskazał, że można go wyrazić
poprzez trzy aspekty życia
chrześcijańskiego: modlitwę (Oratio),



umartwienie i pokutę (Expiatio) oraz
działanie apostolskie (Actio), które
prowadzą do poruszania się w
świecie pod hasłem "Bóg i odwaga!
Do tej triady dodał to, co określił jako
miłość dziecka Bożego, która jest
jednocześnie celem Dzieła: Jezusa,
Maryję i Papieża[16].

Jeśli chodzi o strukturę prawną tej
instytucji, dokonał przeglądu prawa
kanonicznego Kościoła. Nie znalazł
takiej figury, która łączyłaby pełne
oddanie się Bogu z całkowitą
świeckością jej członków. Pomyślał o
zakonach militarnych, utworzonych
w czasach wypraw krzyżowych dla
opieki i obrony pielgrzymów w
drodze do Ziemi Świętej, ale potem
odrzucił to rozwiązanie. Uważał
również, że najbardziej
odpowiednim kanonicznym
określeniem dla dwóch sekcji Dzieła
może być określenie pobożnego
związku lub stowarzyszenia
wiernych, do którego może



przystąpić wspólnota kapłanów
świeckich. Aby wzmocnić
przekonanie, że członkowie Opus Dei
są zwykłymi wiernymi, wskazał, że
będą oni pracować w instytucjach
cywilnych, nie będą nosić
szczególnych znaków zewnętrznych,
takich jak odznaki czy habity, i że
będą obywatelami jak inni w życiu
społecznym[17].

Również w 1930 r. założyciel
nakreślił schematy organizacyjne.
Dzieło składałoby się z dwóch części,
jednej dla mężczyzn i jednej dla
kobiet, które biegłyby równolegle,
połączone u wezgłowia. Dodał
również, jakiego rodzaju będą to
członkowie - samotni i żonaci, księża
i świeccy - oraz jakie otrzymają
wykształcenie. Jeśli chodzi o
działalność wiernych, wskazał, że ich
głównym apostolstwem będzie
apostolstwo osobiste, to znaczy, że
każdy będzie głosił naukę o
powołaniu do świętości w swoim



miejscu pracy i w swoich relacjach
społecznych. Jednocześnie Dzieło
prowadziłoby działalność
korporacyjną o charakterze
cywilnym, zarządzaną przez
profesjonalistów i podlegającą
ustawodawstwu każdego kraju.
Realizowałyby się one w
rezydencjach, sanatoriach, domach
spokojnej starości oraz w
środowiskach intelektualistów,
dziennikarzy, lekarzy,
przemysłowców i przedsiębiorców
zajmujących się organizacją czasu
wolnego[18].

Wobec tak wielu pomysłów i
osiągnięć Escrivá uważał, że jego
notatki są jak "zarodek, który będzie
przypominał pełną istotę, być może
tak jak jajko przypomina
aroganckiego kurczaka, który
wyjdzie ze skorupki". Latem 1930 r.
zanotował: "Z przerażeniem patrzę
na to, co Bóg czyni: nigdy nie
myślałem o tych dziełach, które Pan



inspiruje, jak one się
urzeczywistniają. Na początku widać
wyraźnie mglisty pomysł. To On
sprawił, że te rozmazane cienie stały
się czymś precyzyjnym,
zdecydowanym i realnym. On! Na
całą Jego chwałę". W ten sposób
dokonał rozróżnienia między celami
i duchem Dzieła, które zostały
określone w momencie jego
założenia, a strukturą prawną,
zarządem i organizacją apostolstw
Opus Dei, które będą dostosowywane
w miarę upływu czasu i zdobywania
doświadczenia. Brak rozwiązań dla
wszystkich spraw szczegółowych nie
martwił go zbytnio, ponieważ sądził,
że Bóg oświeci go "w jego
godzinie"[19].

Josemaría Escrivá, który znał sposób
życia Ewangelią w innych
instytucjach Kościoła, zaadoptował
tradycyjne terminy i praktyki
pobożnościowe. Natomiast jeśli
chodzi o naturę Dzieła, któro ma



oryginalne podłoże, to w swojej
modlitwie starał się przede
wszystkim szukać teologicznych
podstaw jego przesłania. Przez całe
swoje życie czuł się zawsze wolny w
zmienianiu programu działań w
zakresie pobożności chrześcijańskiej
członków Opus Dei, w
modyfikowaniu używanych przez
siebie wyrażeń, jeśli nabierały one
innej wartości semantycznej, w
przepracowywaniu sposobów, w
jakie Dzieło oferowało formację
chrześcijańską, w dostosowywaniu
form działalności korporacyjnej i
osobistej.

Od początku odrzucał też propozycje
zjednoczenia Dzieła i jego
działalności z innymi instytucjami
kościelnymi. To jak i do czego Opus
Dei było powołane uniemożliwiło
jego zrzeszenie, skopiowanie lub
rozpuszczenie w innych
rzeczywistościach kościelnych. W
przeciwnym razie, jak sądził,



początkowe oświecenie byłoby
zaprzepaszczone.

NOWE ŚWIATŁA I PIERWSI
ZWOLENNICY

Josemaría Escrivá uważał - i
potwierdził to jego spowiednik,
ojciec Sánchez Ruiz - że Opus Dei
powinno stawiać pierwsze kroki w
Madrycie, mieście, które "było moim
Damaszkiem, ponieważ tutaj spadły
łuski z oczu mojej duszy" i, jak sam
przyznał, gdzie "otrzymałem moją
misję"[20]. Z tego powodu odnowił
pozwolenia biskupów Saragossy i
Madrytu-Alcalá na zamieszkanie w
stolicy Hiszpanii; opóźnił ukończenie
studiów doktoranckich, które miał
ukończyć w 1935 r.; kontynuował
pracę nad doktoratem, co było
oficjalnym powodem jego pobytu w
Madrycie; szukał bardziej stabilnego
zajęcia duszpasterskiego z prawnego
i ekonomicznego punktu widzenia
(np. podjął kroki, choć bez



powodzenia, aby zostać kapelanem
wojskowym, kanonikiem lub
rozpocząć karierę dyplomatyczną).

Don Josemaría nie miał majątku,
wpływowych kontaktów ani prestiżu
społecznego. Był księdzem z innej
diecezji, który przebywał w Madrycie
z powodów naukowych i mieszkał ze
swoją rodziną, która miała niewiele
środków do życia. Później podsumuje
to stwierdzeniem, że miał
"dwadzieścia sześć lat, łaskę Bożą i
dobry humor"[21]. W słowach tych
zawarł kilka kluczowych elementów:
młody wiek, który pozwolił mu
sprostać długotrwałemu zadaniu
głoszenia orędzia, świadomość, że
cieszy się szczególną pomocą Boga,
oraz pogodne usposobienie, któro
szło w parze z wielkodusznym
sercem.

Escrivá mówił o Dziele ludziom,
którzy zostali mu przedstawieni lub
których spotkał w kierownictwie



duchowym. Ukazał im uniwersalną
wizję ewangelizacyjną, która
polegała na wprowadzeniu Boga do
społeczności świeckiej, aby ją
przemienić od wewnątrz. Zadanie to
mieli podjąć zwykli mężczyźni i
kobiety, którzy poprzez nieustanne
życie modlitwą i osobistą pokutą
mieli głosić Bożą prawdę w zwykłych
okolicznościach pracy, rodziny i
stosunków społecznych. Wobec tak
wielkiego podejścia prosił o wiarę, że
Opus Dei jest boskiego pochodzenia -
"Pan założył swoje dzieło", powtarzał
- i zaufanie do niego, jego
świadectwa "świateł" i "natchnień" o
charakterze nadprzyrodzonym. Na
przykład, gdy jeden ze studentów
powiedział mu kiedyś, że koncepcja
Dzieła jest piękna, ale on uważa ją za
mrzonkę, ksiądz odpowiedział:
"Słuchaj, to nie jest mój wymysł, to
jest głos Boga"[22].

Stopniowo zwiększał liczbę osób, z
którymi utrzymywał kontakt.



Nawiązał przyjaźnie z dawnych i
bliższych czasów, jak na przykład z
Isidoro Zorzano, z którym uczył się w
gimnazjum w Logroño i który w tym
czasie pracował w Maladze, w
Kolejach Andaluzyjskich. 24 sierpnia
1930 r. Zorzano przejeżdżał przez
Madryt i spotkał Escrivę na ulicy.
Założyciel wyjaśnił mu zasady
działania Dzieła i jeszcze tego
samego dnia Zorzano poprosił o
przyjęcie[23].

Często spacerował z José Romeo i
jego przyjaciółmi po ulicy lub
towarzyszył im w El Sotanillo,
kawiarni w pobliżu Puerta de Alcalá.
Na tych spotkaniach ksiądz
rozmawiał na wszystkie tematy, z
wyjątkiem kwestii politycznych, w
których wolał się nie wypowiadać.
Niektórzy z tych młodych ludzi, na
przykład Adolfo Gómez Ruiz, student
medycyny, przyłączyli się do Dzieła,
podobnie jak malarz José Muñoz
Aycuens. Spotkał się też z kolejnymi



księżmi diecezjalnymi. Dwóch z nich,
Sebastián Cirac i Lino Vea-Murguía,
wyraziło pragnienie, by dołączyć do
Dzieła. W szerszym sensie korzystał z
przesłania Dzieła, przemawiając do
robotników i rzemieślników, którzy
uczestniczyli w zajęciach
doktrynalnych organizowanych
przez Patronat Chorych; na przykład
w lutym 1930 roku wygłosił kazanie
do robotników podczas misji, która
odbyła się w kaplicy biskupiej przy
kościele parafialnym San Andrés. Już
wtedy uważał - jak później napisał -
że rozprzestrzenianie się Opus Dei
było "wielką katechezą"[24].

Kiedy uznał, że dana osoba może
zrozumieć i żyć duchem Dzieła,
zapraszał ją do zastanowienia się,
czy to jest jej chrześcijańska droga.
Był przekonany, że jeśli Opatrzność
powierzyła mu charyzmat, to da mu
również ludzi i środki do jego
realizacji. Jednocześnie podejmował
wszelkie możliwe wysiłki,



poczynając od intensywnej modlitwy
i umartwienia. Z drugiej strony, nie
organizował imprez promocyjnych
ani nie publikował wyjaśnień na
temat Opus Dei w katolickich
czasopismach czy gazetach. Uważał,
że przesłanie powinno być
rozpowszechniane pojedynczo, w
rozmowach między przyjaciółmi. Jak
zauważył, "Dzieło wzrastało
wewnątrz, nienarodzone, w ciąży:
pozostawało tylko osobiste
apostolstwo"[25].

Te okoliczności powstania fundacji
krzyżowały się z ewolucją Hiszpanii.
W kwietniu 1931 r. proklamowano II
Republikę, a król Alfons XIII udał się
na wygnanie, aby uniknąć wojny
domowej. Kilka tygodni później
kardynał prymas opublikował list
pasterski, w którym skrytykował
nową formę rządów i jej świecki
projekt. W reakcji na to, 11 maja
zaczęto palenie klasztorów. Grupy
bojowników związkowych



plądrowały i podpalały kościoły i
klasztory - w Madrycie spalono ich
dziesięć - większość z nich należała
do zakonów. Sam Escrivá w
pośpiechu usunął Eucharystię z
kaplicy Patronatu Chorych i szukał
bezpiecznego mieszkania dla swojej
rodziny. W tych miesiącach
założyciel próbował zmienić swoją
działalność duszpasterską. Z jednej
strony, potrzebował pracy
kapłańskiej, która pozwoliłaby mu
poświęcić czas na rozwój Opus Dei; z
drugiej strony, nie było mu na rękę
szukanie kobiet dla Opus Dei
przebywając w konfesjonale
Patronatu Chorych, ponieważ był to
dom macierzysty Dam Apostolskich.
Ponadto miał niesnaski z ich
przełożonymi, ponieważ nie poparli
go w jego staraniach o kanonizację
siostry Mercedes Reyny.

Latem 1931 r. znalazł nowe zajęcie
duszpasterskie. Klasztor
Augustianek, należący do Patronatu



św. Elżbiety, potrzebował kapelana.
Stanowisko to było niepewne z
prawnego punktu widzenia i nie
wiązało się z pensją, która została
zniesiona przez Republikę. Ale to
rozwiązanie odpowiadało Escrivie,
ponieważ przeszedł pod jurysdykcję
pałacową - osób i dóbr dawnej
Korony, takich jak Patronat Świętej
Elżbiety - z większą stabilnością
pobytu w Madrycie i czasem na
rozwój fundacji. Ksiądz przyjął tę
posadę, choć nie obyło się bez
cierpienia, ponieważ w następnych
miesiącach jego rodzina była w
materialnej potrzebie.

Założyciel podtrzymywał zwyczaj
odwiedzania chorych, aby otoczyć
ich ludzką i duchową opieką. W
niedzielne popołudnia rejestrował
się jako wolontariusz w Szpitalu
Prowincjonalnym w Madrycie i
jeździł - sam lub w towarzystwie
studentów i znajomych księży - do
innych szpitali. W pewnym sensie



był to koniec jednego etapu
odwiedzin w domach ubogich i
początek drugiego - opieki nad
chorymi w szpitalach. Jak pisał o
sobie, wśród chorych jego
"kapłańskie serce"[26] powiększało
się.Ponadto prosił ich o modlitwę i
ofiarowanie Bogu swoich
dolegliwości, aby Dzieło mogło
przebyć swoją drogę.

W tym czasie wzrastał wewnętrzny
świat Escrivy i kształtowała się
ogólna idea Opus Dei. 7 sierpnia,
odprawiając Mszę św. w Patronacie
Chorych, na nowo zrozumiał słowa
Jezusa Chrystusa: "Gdy zostanę nad
ziemię wywyższony, przyciągnę
wszystkich do siebie" (J 12, 32).
Rozumiał, że chrześcijanin
utożsamia się z Chrystusem i
uobecnia Go w świecie poprzez
swoją działalność. Według notatki z
tego dnia: "Zrozumiałem - pisał - że
to mężczyźni i kobiety Boże wyniosą
krzyż z nauką Chrystusa ponad



szczyt wszelkiej ludzkiej
działalności.... I ujrzałem, jak Pan
triumfuje, przyciągając wszystko do
siebie". Praca jawi się więc jako
materia uświęcająca "mężczyzn i
kobiety Bożych" oraz jako narzędzie,
dzięki któremu uświęcają oni siebie i
innych. To nauczanie stało się
hermeneutycznym kluczem do
zrozumienia ducha Opus Dei, który
"opiera się w swej istocie na zwykłej
pracy, na pracy zawodowej
wykonywanej pośród świata"[27].

Wydarzenia te splotły się ze
skomplikowaną sytuacją polityczną
w Hiszpanii, którą Escrivá znosił ze
smutkiem z powodu ataków i krytyki
skierowanych przeciwko osobom i
instytucjom kościelnym. W
październiku 1931 roku Kortezy
zatwierdziły artykuły nowej
konstytucji republikańskiej, która
ustanawiała model rozdziału, w
którym zakony były
podporządkowane państwu i miały



zakaz nauczania. Ponadto
rozwiązano Towarzystwo Jezusowe,
zgromadzenie, które stanowiło
znaczną część katolickiej elity kraju.

Jesienią 1931 roku Josemaría Escrivá
doznał silnych inspiracji
chrystocentrycznych. 16
października, jadąc tramwajem,
nagle poczuł "działanie Pana, który
sprawił, że ta czuła inwokacja
zakiełkowała w moim sercu i na
moich ustach z siłą czegoś
imperatywnego: Abba! Pater!"[28]. Na
chwilę stracił poczucie przestrzeni i
czasu, ponieważ przepełniała go
radość z tego, że jest dzieckiem
Bożym i ma świadomość, że nim jest.
Odtąd wskazywał, że fundamentem
ducha Opus Dei jest głębokie
poczucie Bożego synostwa.

Pielęgnował więź z Miłością
Miłosierną - szczególną formą
nabożeństwa do Najświętszego Serca
Jezusa - i żył drogą duchowego



dzieciństwa, którą podziwiał u damy
apostolskiej Mercedes Reyna, której
dewizą było "ukryć się i zniknąć"[29].
Escrivá czuł ojcowską obecność Boga
w swojej duszy i widział siebie jako
dziecko w Jego rękach. W tym
duchowym klimacie, pewnego dnia,
podczas nowenny do Niepokalanego
Poczęcia w 1931 r., napisał krótki
utwór zatytułowany Różaniec Święty.
Pismo, o przystępnej literackiej
wymowie, zaprasza czytelnika do
towarzyszenia narratorowi w każdej
ze scen różańca. Kontemplacja
Jezusa, Maryi, Józefa i innych postaci
z Ewangelii przelewa się w frazy
uczuć i postanowień dotyczących
poprawy życia chrześcijańskiego.
Założyciel przeniósł rękopis na
velograf - maszynę powielającą
domowej roboty - i rozdał go wśród
tych, którzy zbliżali się do jego
apostolstwa[30].

W 1932 r. przestudiował dogłębnie 
Decenarium do Ducha Świętego



Franciszki Javiery del Valle, kobiety
skromnej - była krawcową - która
napisała kilka medytacji o wielkiej
głębi duchowej; podjął też
postanowienie przeczytania Dziejów
duszy świętej Teresy z Lisieux. Gdy
nadeszło lato tego samego roku,
zebrała część swoich notatek,
pochodzących głównie z Apuntes
íntimos, i sporządziła ich wydanie w
formie maszynopisu w książeczce
zatytułowanej Consideraciones
espirituales (Rozważania duchowe).
Publikacja składała się z 246 zdań,
które miały prowadzić czytelnika, jak
po równi pochyłej, do rozważenia
Bożego wezwania i odpowiedzi na
nie człowieka[31].

W roku akademickim 1931-1932
spotykał się i wyjaśniał zasady Opus
Dei małym grupom studentów,
głównie przyjaciołom José Romeo,
mężczyznom różnych zawodów i
rzemieślnikom, którzy opiekowali się
chorymi w szpitalu prowincjalnym,



kobietom - niektórym młodym
profesjonalistkom oraz pacjentkom -
które spotkał w konfesjonale u
Świętej Elżbiety, a także księżom
diecezjalnym, z którymi miał kontakt
osobiście lub przez Lino Vea-
Murguía.

Od 22 lutego 1932 r. w każdy
poniedziałek spotykał się z księżmi
na zajęciach formacyjnych. W
pierwszym spotkaniu wzięło udział
pięć osób. Założyciel chciał, aby
księża ci utożsamiali się z duchem
Dzieła i pomagali mu w
przekazywaniu go świeckim. W
większości byli to duchowni dobrze
uformowani duchowo, wykazywali
się pewną troską społeczną i nie
posługiwali w parafiach, lecz byli
kapelanami u sióstr zakonnych lub w
szpitalach. Z tych powodów mieli
możliwości i czas, aby zajmować się
działalnością duszpasterską i
formacyjną Opus Dei[32].



W kontaktach z kobietami, Don
Josemaría napotkał więcej trudności.
Po przybyciu do Patronatu Świętej
Elżbiety podjął się kierownictwa
duchowego kilku młodych kobiet z
okolicy, które przychodziły do
spowiedzi. Jedna z nich, Carmen
Cuervo, poprosiła o przyjęcie do
Dzieła 14 lutego 1932 roku. Była to
doświadczona kobieta, urzędniczka
państwowa, znająca kilka języków.
Założyciel stopniowo wyjaśniał jej
ducha Opus Dei. Był przekonany, że
gdy tylko przyswoi sobie tę wiedzę,
stanie się głównym jej propagatorem
wśród kobiet. W następnych
miesiącach dwie przewlekle chore
kobiety - María Ignacia García
Escobar i Antonia Sierra - oraz dwie
inne dziewczyny z okolicy Świętej
Elżbiety, Modesta Cabeza i
Hermógenes García, złożyły podania
o przyjęcie do Dzieła. Później do
Opus Dei wstąpiło jeszcze trzy inne
osoby. Z kolei Cuervo zdystansowała
się od założyciela, ponieważ nie



potrafiła przyswoić sobie przesłania
Dzieła, a García Escobar zmarła na
gruźlicę[33].

Latem 1932 roku dwa wydarzenia
tymczasowo spowolniły
rozprzestrzenianie się Opus Dei. Z
jednej strony, ksiądz, który wydawał
się najlepiej rozumieć Dzieło - José
María Somoano - zmarł 16 lipca po
trzech dniach silnego bólu i
wymiotów. Groźby śmierci
otrzymane w poprzednich
miesiącach oraz zjadliwość choroby
wskazywały na otrucie z nienawiści
do wiary. Ponadto José Romeo i
niektórzy jego przyjaciele -
zwolennicy powrotu do autorytarnej,
pozaparlamentarnej monarchii -
wzięli udział w próbie zamachu
stanu, którą 10 sierpnia
przeprowadził generał Sanjurjo.
Większość z nich poszła do więzienia
lub na wygnanie, tak więc Don
Josemaría - który nie był
zaangażowany w taką działalność



polityczną - widział, jak grupa
studentów, których znał, rozproszyła
się[34].

Po czterech latach fundacja
posuwała się naprzód z wielkim
trudem. Escrivá nie mógł uzyskać
wsparcia, środków finansowych ani
określonej liczby osób, które
poszłyby za nim. Jednak, zgodnie z
jego rozumowaniem, sukcesu
przedsięwzięcia nadprzyrodzonego
nie mierzy się w tych samych
kategoriach, co sukcesu inicjatywy
ludzkiej. Przekazał chrześcijańskie
przesłanie ze świadomością
wypełnienia woli Bożej,
"imperatywnego nakazu Chrystusa",
jak zauważył. Uważał też, że w jakiś
sposób pierwsze kroki lub porażka
Dzieła zależą od jego własnego
dążenia do świętości. Jak powiedział
swojemu spowiednikowi, po
zapoznaniu go z wymagającą listą
umartwień cielesnych, "nie wahaj się
zatwierdzić. - zauważ, że Bóg tego



ode mnie żąda, a poza tym muszę
być świętym i ojcem, nauczycielem i
przewodnikiem świętych"[35].

[1] Por. Julio MONTERO i Javier
CERVERA GIL, "Madrid en los años
treinta. Ambiente social, político,
cultural y religioso", Studia et
Documenta 3 (2009) 13-39; Julio
GONZÁLEZ-SIMANCAS Y LACASA,
"San Josemaría entre los enfermos de
Madrid (1927-1931)", Studia et
Documenta 2 (2008) 147-203;
Constantino ÁNCHEL, "Actividad
docente de san Josemaría: el Instituto
Amado y la Academia Cicuéndez", 
Studia et Documenta 3 (2009) 307-333.

[2] Apuntes íntimos, nr 331 (15
października 1931).

[3] Apuntes íntimos, nr 306 (2
października 1931). W latach
1928-1930 Escrivá nie używał żadnej



nazwy dla określenia rzeczywistości,
której dawał życie. Następnie użył
wyrażenia "Dzieło Boże".

[*] Apuntes íntimos, nr 306 (2
października 1931); jeśli nie
zaznaczono inaczej, wszystkie
kursywy w cytowanych tekstach są w
oryginale). Nie dysponujemy
notatkami z 1928 roku, ponieważ
pierwszy zachowany zeszyt Apuntes
íntimos zaczyna się w marcu 1930
roku. Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Droga (wydanie
krytyczno-historyczne), Rialp,
Madryt 2004, wyd. 3, str. 19.

[4] Apuntes íntimos, nr 306. To zdanie
jest notatką Escrivy z 1968 roku,
kiedy wraz z Álvaro del Portillo
dokonał rewizji Apuntes íntimos i
wprowadził kilka uzupełnień i
poprawek.

[5] Apuntes íntimos, nr 179. Álvaro del
Portillo przepisał te słowa
założyciela latem 1968 roku.



[6] List Josemaríi Escrivá do José Maríi
Hernández Garnica, Rzym, 29
grudnia 1948, w AGP, seria A.3.4,
260-1, 480129-2 (założyciel wspomina
wydarzenie z 2 października 1928).

[7] Apuntes íntimos, nr 978b (10
kwietnia 1933).

[8] Na temat teologicznego,
kanonicznego i historycznego
znaczenia założenia Opus Dei, por.
Antonio ARANDA, "El bullir de la
Sangre de Cristo". Estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá, Rialp, Madrid 2000; Carlos
José ERRÁZURIZ M., "Refleksje na
temat zasadniczej jedności między
charyzmatem Opus Dei a jego
konstytutywnym wymiarem
instytucjonalnym", Ius Ecclesiae 31, 1
(2019) 289-302; José Luis ILLANES
MAESTRE, "Datos para la
comprensión histórico-espiritual de
una fecha", Anuario de Historia de la
Iglesia 11 (2002) 655-697; Gonzalo



REDONDO, "El 2 de octubre de 1928
en el contexto de la historia cultural
contemporánea", Anuario de Historia
de la Iglesia 11 (2002) 699-741; Pedro
RODRÍGUEZ, Opus Dei: Estructura y
Misión. Su realidad eclesiológica,
Cristiandad, Madrid 2001.

[†] Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer (wydanie
krytyczno-historyczne), Rialp,
Madrid 2012, nr 24 (wywiad
przeprowadzony w 1967 r.). Escrivá
tłumaczył w czasie swojego życia, że
Bóg wzywa wszystkich ochrzczonych
do świętości. Miejsce, jakie każdy
zajmuje w świecie, nie zmienia, nie
powiększa ani nie pomniejsza jakości
powołania: "Świętość nie jest czymś
dla uprzywilejowanych, ale
wszystkie drogi ziemskie, wszystkie
stany, wszystkie zawody, wszystkie
uczciwe zadania mogą być
boskie" (tamże, nr 26).



[9] Apuntes íntimos, nr 179 (te słowa
Założyciela zostały przepisane przez
Álvaro del Portillo w 1968 roku); 
Apuntes íntimos, nr 179 (22-III-1931); 
Apuntes íntimos, nr 475b (12-
XII-1931); Apuntes íntimos, nr 475b
(12-XII-1931). O początkach Dzieła
por. John F. COVERDALE, La
fundación del Opus Dei, Ariel,
Madrid 2002.

[‡] Pius XI, Encyklika Rerum
Omnium, w: AAS 15 (1923) 50. Pod
koniec XIX i na początku XX wieku
intelektualiści i instytucje kościelne
odnowiły teologię i rozbudziły
świadomość chrześcijańską. Wśród
poruszanych tematów znalazły się
studia nad Biblią i Ojcami Kościoła,
odnowa liturgiczna, badania nad
istotą i działalnością Kościoła oraz
misja świeckich księży i świeckich.
Wezwanie wszystkich chrześcijan do
dążenia do świętości - temat, który
pojawiał się już u niektórych
autorów duchowych, takich jak św.



Franciszek Salezy (1567-1622) -
odrodziło się w tym okresie wśród
specjalistów od ascezy i mistyki,
takich jak Adolphe-Alfred Tanquerey,
Otto Zimmermann i Chryzogonus od
Jezusa w Sakramencie (por. Vincente
Bosh Llamados a ser Santos. Historia
contemporánea de una doctrina,
Palabra, Madrid 2008, s. 33-65).

[10] Medytacja z 14II1964 r., cytowana
w Andrés VÁZQUEZ DE PRADA,
Założyciel Opus Dei, I, o. c., s. 318; 
Apuntes íntimos, nr 1869 (14-
VI-1948). Por. List 20, nr 249, AGP,
seria A.3, 95-3-1. Po latach dodał, że
spędził ten czas "jakby w stuporze; i
to Pan mnie prowadził i
wyprowadził" (List 15, nr 5, w AGP,
seria A.3, 93-1-4).

[11] AGP zawiera ponad czterdzieści
wycinków prasowych,
opublikowanych w latach 1920-1933,
dotyczących różnych instytucji
katolickich - związków pobożnych,



zakonów tercjarskich i stowarzyszeń
- oraz szkół wyznaniowych,
kongresów i wydawnictw w
Hiszpanii, Stanach Zjednoczonych,
Francji, Holandii, na Węgrzech, we
Włoszech i w Polsce. Josemaría
Escrivá opracował je z pomocą José
Romeo (por. AGP, seria A.1, 6-4-1,
seria A.3, 179-1-5 i 179-1-6).

[12] Por. autobiograficzna relacja José
Romeo Rivery (początek 1935), w
AGP, seria A.2, 34-3-10. Romeo i
Rodríguez opuścili Dzieło w 1935 r.
(por. José Luis GONZÁLEZ GULLÓN,
DYA. La Aca

[13] Apuntes íntimos, nr 179 (22-
III-1931); Apuntes íntimos, nr 179. Te
słowa Założyciela zostały przepisane
przez Álvaro del Portillo w 1968
roku.

[14] Apuntes íntimos, no. 1871 (14-
VI-1948); Apuntes íntimos, no. 1872
(14-VI-1948). Na temat tego
wydarzenia zob. Francisca R.



QUIROGA, "14 de febrero de 1930: la
transmisión de un acontecimiento y
un mensaje", Studia et Documenta 3
(2009), 163-189.

[§] Por. Apuntes íntimos, nr 1868 (14-
VI-1948). Escrivá zaczął używać
łacińskiego tłumaczenia Dzieła
Bożego - Opus Dei - po wojnie
domowej w Hiszpanii, kiedy musiał
przedstawić statuty biskupowi
Madrytu-Alcalá. Z drugiej strony, nie
zgadzał się, aby ludzie Dzieła byli
określani przez apelatyw - jak to
zwykle ma miejsce w przypadku
członków zgromadzeń zakonnych -
ponieważ byli oni świeckimi
obywatelami, jak wszyscy inni w
społeczeństwie obywatelskim.

[15] Apuntes íntimos, nr 290 (IX-1931) i
nr 240 (24-VIII-1930). W 1931 roku
napisał: "Skuteczne królowanie
Chrystusa, cała chwała Bogu, dusze": 
Apuntes íntimos, nr 171 (10-III-1931).



[16] Por. Notatka odręczna, w AGP,
seria A.3, 87-6-1.

[17] Por. Notatka odręczna, w AGP,
seria A.3, 175-9-1.

[18] Idem.

[19] Apuntes íntimos, nr 14 (13-
III-1930), nr 65 (16-VI-1930) i nr 60
(16-VI-1930).

[20] Apuntes íntimos, nr 993 (30-
IV-1933).

[21] List 13, nr 11, w AGP, seria A.3,
92-6-2.

[22] Apuntes íntimos, nr 306 (to zdanie
jest interpolacją Escrivá z 1968 r.);
Wspomnienie Pedra Rocamory
Vallsa, Madryt, 12-XI-1977, w AGP,
seria A.5, 241-1-5.

[23] Na temat Zorzano zob. José Miguel
PERO-SANZ ELORZ, Isidoro Zorzano
Ledesma. Ingeniero industrial



(Buenos Aires, 1902 - Madryt, 1943),
Palabra, Madryt 2009, wydanie piąte.

[24] Apuntes íntimos, nr 548. To zdanie
jest apostilla autorstwa Escrivá z
1968 roku.

[25] Apuntes íntimos, nr 164. To zdanie
jest adnotacją Escrivá z 1968 roku.

[26] Apuntes íntimos, nr 731d (20
maja1932).

[27] Apuntes íntimos, nr 217 (7 sierpnia
1931). Pierwsze idee Josemaríi
Escrivá, dotyczące uświęcenia pracy,
są związane z tym wydarzeniem
założycielskim. W Apuntes íntimos
można znaleźć dalsze wzmianki:
"Praca uświęca i zobowiązuje
każdego" (nr 970b, 28 marca 1933).

[28] List 29, nr 60, w AGP, seria A.3,
94-1-5.

[29] Później Escrivá uzupełnił to
zdanie o dodatek chrystologiczny i



powtórzył je jako motto swojego
życia: "Ukryć się i zniknąć to moja
sprawa, aby tylko Jezus mógł
jaśnieć" (List Josemaríi Escrivá do
członków Dzieła, Rzym, 28 grudnia
1975, w AGP, seria A.3.4, 309-2,
750128-2). Idea ścieżki czy też małej
drogi duchowego dzieciństwa jest
oryginalna dla św. Teresy z Lisieux.
Por. Federico M. REQUENA, "San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935)", Studia et Documenta 3
(2009) 139-174. Sam papież Pius XI
napisał w swojej encyklice
Miserentissimus Redemptor (8 maja
1928 r.), że nabożeństwo do Serca
Jezusa "zawiera w sobie sumę całej
religii, a nawet najdoskonalszą
normę życia": AAS 20 (1928) 178.

[30] Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Santo Rosario (wydanie
krytyczno-historyczne), Rialp,
Madryt 2010.



[31] Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Droga, dz. cyt. str. 28-30.

[32] Por. José Luis GONZÁLEZ GULLÓN
i Jaume AURELL, "Josemaría Escrivá
en los años treinta: los sacerdotes
amigos", Studia et Documenta 3
(2009) 41-106.

[33] Escobar zmarła 13 września 1933
roku. Por. José Miguel CEJAS, La paz
y la alegría: María Ignacia García
Escobar en los comienzos del Opus
Dei. 1896-1933, Rialp, Madrid 2001;
Gloria TORANZO, "Los comienzos del
apostolado del Opus Dei entre
mujeres (1930-1939)", Studia et
Documenta 7 (2013) 15-93.

[34] Por. José Luis GONZÁLEZ
GULLÓN, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus
Dei, o. c., str. 60-64. Ponadto jeden z
uczestników zamachu, Luis Gordon -
młody profesjonalista, który
niedawno dołączył do Dzieła - zmarł
w listopadzie na zapalenie płuc. Por.



Pedro Pablo ORTÚÑEZ GOICOLEA i
Luis GORDON BEGUER, "Luis Gordon
Picardo. Un empresario en los
primeros años del Opus Dei
(1898-1932)", Studia et Documenta 3
(2009) 107-138; José Miguel Cejas,
José María Somoano en los
comienzos del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1995.

[35] Apuntes íntimos, nr 1076 (6-
XI-1933); Apuntes íntimos, nr 1725
(22-VI-1933).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/historia-opus-dei-zalozenie-i-

pierwsze-lata/ (19-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zalozenie-i-pierwsze-lata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zalozenie-i-pierwsze-lata/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-zalozenie-i-pierwsze-lata/

	Historia Opus Dei: założenie i pierwsze lata

