
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Rozwój teologiczno-
prawny

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

09-06-2022

15

Rozwój teologiczno-prawny

PO USANKCJONOWANIU
KONSTYTUCJI apostolskiej Provida
Mater Ecclesia i zatwierdzeniu Opus
Dei w 1947 roku, Kongregacja ds.



Zakonników erygowała kolejne
instytuty świeckie na prawie
papieskim, a jednocześnie w Kościele
powstawały inne instytuty na prawie
diecezjalnym. W przeciwieństwie do 
Provida, która podkreślała świecki
charakter nowej figury prawnej,
kongregacja często utożsamiała te
instytuty ze zgromadzeniami
zakonnymi i stosowała do nich
normy właściwe dla prawa
zakonnego; Kongregacja Soboru
zabroniła członkom instytutów
świeckich zajmować się zawodowo
handlem i finansami[1];
przedstawiciele instytutów świeckich
zostali zaproszeni do członkostwa w
federacjach zakonnych.

Josemaría Escrivá de Balaguer złożył
protest do Stolicy Apostolskiej
przeciwko ograniczeniu pełnej
świeckości. Takie działanie
wypaczało ducha leżącego u podstaw
założenia Opus Dei, które było
skierowane do zwykłych ludzi



świeckich i księży diecezjalnych. Jeśli
członkowie Dzieła mieliby być
uważani za osoby zakonne, nie
byliby postrzegani takimi, jakimi są:
ludźmi równymi innym w swojej
pracy i w relacjach społecznych.
Kiedy założyciel domagał się
wyjaśnień lub wprowadzenia
drobnych zmian w Konstytucjach
Opus Dei, Kongregacja ds.
Zakonników zgadzała się z nim,
wydając oświadczenia, które w
pewnym sensie stanowiły przywilej.
To niejednoznaczne stanowisko
utrzymywało się, gdy kongregacja
zatwierdzała kolejne instytuty
świeckie z elementami
zaczerpniętymi z prawa zakonnego.
W rzeczywistości, jak powiedział do
Álvaro del Portillo kardynał Arcadio
Larraona, po aprobacie Opus Dei
"forma została złamana" i od tej pory
żadna inna instytucja o świeckich
cechach jak Dzieło, nie została
zatwierdzona"[2]. Przez następne trzy
dekady Opus Dei nie było w stanie



się rozwijać. Zrównanie członków
Opus Dei z zakonnikami stanowiło
poważny problem instytucjonalny.

SYTUACJA ANORMALNA

W związku z postępującą zmianą
koncepcji instytutu świeckiego,
Escrivá de Balaguer podjął pewne
działania, które przyczyniły się do
wzmocnienia świeckości Opus Dei.
Około 1955 roku poprosił swoich
synów, którzy byli specjalistami w
dziedzinie prawa kanonicznego -
przede wszystkim Álvaro del Portillo,
Salvadora Canalsa i Juliána Herranza
- o opublikowanie opracowań na
temat doktryny, prawodawstwa i
rozwoju historycznego tych
instytutów[3]. Za zgodą Stolicy
Apostolskiej polecił też
konsyliariuszom i sekretarzom
regionalnym Dzieła, aby nie
uczestniczyli w spotkaniach
przełożonych zakonnych ani w
spotkaniach federacji zakonnych.



Od 1959 roku zrezygnował z petycji
do Kongregacji ds. Zakonów o
utrzymanie rzeczywistego prawa
instytutów świeckich. Jeśli odejście
od pierwotnej postaci instytutów
świeckich było tak samo
odpowiednie dla innych, jak i
szkodliwe dla Opus Dei, to Dzieło
musiało szukać innej drogi
prawnej[4]. Przenikanie reguł i życia
instytutów świeckich uniemożliwiło
Opus Dei pełny rozwój jego
charyzmatu założycielskiego. Nie
można też było odwoływać się do
koncepcji stanu doskonałości
chrześcijańskiej jako sposobu
konsekracji czy poświęcenia się Bogu
pośród świata, ponieważ była ona
utożsamiana z doskonałością stanu
zakonnego. Z drugiej strony, dla
Escrivá de Balaguer nie istniał jeden
sposób na przeżywanie
chrześcijańskiego radykalizmu, a
profesja rad ewangelicznych
ubóstwa, czystości i posłuszeństwa
nie była paradygmatem życia



chrześcijańskiego. Rozumiał, że
pełne oddanie się Bogu i praktyka
rad ewangelicznych - pojęcie szersze
niż trzy śluby stanu zakonnego - stają
się rzeczywistością dla prostych
wiernych w zwykłych warunkach
życia świeckiego. Tam mogli
osiągnąć szczyt świętości.

Na początku lat sześćdziesiątych,
oprócz Opus Dei, istniały cztery
męskie instytuty świeckie na prawie
papieskim i dziewięć instytutów
żeńskich. Spośród instytutów
męskich dwa prowadziły działalność
podobną do działalności zakonników,
a dwa wymagały od swoich
członków zachowania tajemnicy
przynależności do instytutu jako
apostolskiej metody obecności w
życiu publicznym uważanym za
wrogie katolicyzmowi. Podobnie było
w przypadku instytutów żeńskich, z
których pięć było podobnych do
instytutów zakonnych, a cztery były
tajne. Wszystkie te instytuty



otrzymały aprobatę albo dlatego, że
ich konsekracja Bogu została uznana
przez Kościół, albo dlatego, że ta
konsekracja była w ukryciu w
społeczeństwie cywilnym[5].

5 marca 1960 r. Josemaría Escrivá po
raz pierwszy spotkał się z Janem
XXIII. Założyciel dał mu broszury i
materiały drukowane na temat
niektórych dzieł korporacji Opus Dei.
Ze swej strony Papież przypomniał,
że odwiedził rezydencje w La Estila
(Santiago de Compostela) i Miraflores
(Saragossa) podczas swojej podróży
do Hiszpanii, kiedy był kardynałem
Wenecji. Podczas bardzo
serdecznego spotkania omówili
pokrótce problem prawny Dzieła[6]".

Kilka tygodni później Escrivá de
Balaguer poprosił o nieformalną
konsultację kardynała Domenico
Tardiniego, sekretarza stanu i
kardynała protektora Opus Dei. Nota
sugerowała, że Dzieło powinno



przestać być instytutem świeckim i
stać się zależne od Kongregacji
Konsystorialnej [obecnie
Kongregacja ds Biskupów], ponieważ
"członkowie Opus Dei nie byli i nie
mogą być utożsamiani z
zakonnikami"[7]. Jako możliwe
rozwiązanie prawne, które można by
zastosować, nie tworząc sytuacji
uprzywilejowanej, Escrivá de
Balaguer zaproponował postać
prałatury nullius, czyli prałatury
terytorialnej, z minimalnym
terytorium - wystarczyłby jeden
kościół - na którym księża mogliby
być inkardynowani. Jako przykład
podał Mission de France, świecką
instytucję typu międzydiecezjalnego,
zależną od Kongregacji
Konsystorialnej. Propozycja ta nie
została zrealizowana, ponieważ
kardynał Tardini stwierdził w
czerwcu, że nie jest jeszcze
odpowiedni moment na
przedstawienie formalnego
wniosku[8].



Mons. Tardini zmarł latem 1961
roku. W grudniu papież mianował
Mons. Pietro Ciriaci kardynałem
protektorem Opus Dei. Wiedząc o
problemach prawnych Opus Dei,
kardynał powiedział założycielowi,
aby formalnie poprosił o nowe ramy
kanoniczne. Ten ostatni opierał się,
ponieważ nie zaakceptowano
konsultacji z kardynałem Tardinim, a
wkrótce miał się rozpocząć Sobór
Watykański. Jednakże, pod
naciskiem kardynała Ciriaci, który
zapewniał go, że projekt będzie
kontynuowany, 7 stycznia 1962 roku
Mons. Escrivá de Balaguer oficjalnie
zaproponował, aby Opus Dei zostało
przekształcone w prałaturę nullius
lub aby przewodniczącemu Opus Dei
powierzono prałaturę, w której
mógłby inkardynować księży z
instytutu. Do prośby dołączył notę,
napisaną również na polecenie
kardynała Ciriaci, w której wymienił
instytucje, w których prałatom
przysługiwała jurysdykcja



terytorialna i osobista, takie jak
instytucje odpowiedzialne za pomoc
duchową emigrantom różnych
obrządków wschodnich, ordynariaty
wojskowe czy Mission de France[9].

W kolejnych tygodniach do
założyciela docierały negatywne
wiadomości. Kardynał Carlo
Confalonieri, sekretarz Kongregacji
Konsystorialnej, zauważył, że biskupi
diecezjalni są zaniepokojeni
instytucjami wyjętymi spod ich
jurysdykcji; kardynał Valerio Valeri,
prefekt Kongregacji ds. Zakonników,
obawiał się, że za zmianą Opus Dei
pójdą inne instytuty świeckie; a
kardynał Antonio Samorè również
nie poparł prośby. Te obawy i lęki
spełniły się 20 maja 1962 roku.
Sekretarz stanu, kardynał Amleto
Cicognani, poinformował Mons.
Escrivá de Balaguer, że "jest to
sprawa nowa i delikatna", a kilka
dykasterii sprzeciwiło się propozycji
erygowania Opus Dei jako prałatury



nullius. W świetle tych doniesień
Stolica Apostolska postanowiła nie
przyjmować prośby, która zawierała
"trudności prawne i praktyczne
prawie nie do pokonania"[10].
Założyciel natychmiast odpowiedział,
że podporządkowuje się tej decyzji,
ale jednocześnie zastrzega sobie
prawo do ponownego poruszenia tej
sprawy, ponieważ uważa ją za
obowiązek sumienia. Przy drzwiach
zamkniętych, licząc się z odmową
Stolicy Apostolskiej, postanowił na
długi czas wstrzymać oficjalne
działania. Na razie poprosił
członków Dzieła o modlitwę i
ofiarowanie pracy Bogu w jego
intencjach.

Miesiąc później, 27 czerwca, Jan
XXIII ponownie przyjął na audiencji
Mons. Escrivę de Balaguer.
Założyciel w zwięzły sposób odniósł
się do problemu prawnego Opus Dei -
w szczególności zaznaczył, że nie jest
dla niego wygodna zależność od



Kongregacji Zakonników - ale
zapewnił papieża, że w najbliższej
przyszłości nie będzie składał
żadnych dalszych próśb. Wyjaśnił
mu również, że działalność Opus Dei
ma charakter wyłącznie apostolski,
ponieważ w prasie międzynarodowej
pojawiły się wypowiedzi
przypisujące Dziełu działalność
polityczną i gospodarczą. Następnie
rozmawiał z Ojcem Świętym o
ekumenizmie, a konkretnie o
powoływaniu niekatolików i
niechrześcijan na
współpracowników Opus Dei[11].

W poprzednich latach Escrivá de
Balaguer, który otrzymał od Stolicy
Apostolskiej prawo proponowania
zmian w Konstytucjach, wprowadził
pewne modyfikacje, z których prawie
wszystkie miały na celu ochronę
świeckości członków Dzieła. W
październiku 1963 roku podjął te
uzupełnienia i przygotował nowe
wydanie Konstytucji, które zostało



zatwierdzone przez Kongregację d/s
Zakonów. Ponadto w połowie lat
sześćdziesiątych zrewidował i
dostosował nomenklaturę, aby
używać kategorii zgodnych ze
świeckim charakterem i
działalnością Opus Dei, odchodząc od
jakiegokolwiek utożsamiania jej z
konsekracją zakonną. Główne
zmiany w terminologii dotyczyły (w
nawiasach podano wyrażenia, które
zostały zastąpione): stowarzyszenie
wiernych (instytut świecki), prawo
szczególne lub ius peculiare
(Konstytucje), świętość (doskonałość
chrześcijańska); doskonałość we
własnym stanie (stan doskonałości),
dyrektorzy (przełożeni), delegat
regionalny (missus), członkowie
(stowarzyszeni), przyłączeni (oblaci),
komisja służby (wizytacja regionu),
ośrodek (dom), popołudniowy czas
pracy i czas nocny (milczenie małe i
milczenie duże), rekolekcje
(ćwiczenia duchowe). Odtąd
założyciel powtarzał w słowach i na



piśmie, że Opus Dei nie jest już
instytutem świeckim, nawet jeśli tak
jest w prawie[12].

W listopadzie 1963 r. miało miejsce
dość niezwykłe wydarzenie. Ksiądz i
teolog Hans Urs von Balthasar
opublikował w szwajcarskim
dzienniku Neue Zürcher Nachrichten
dwa artykuły pod tytułem
"Integralismus", które miesiąc
później ukazały się także w
austriackim czasopiśmie "Wort und
Wahrheit". Pisma te wskazywały na
Opus Dei jako mocną siłę
integrystyczną; krytykował jego
polityczne, ekonomiczne i społeczne
dążenia w Hiszpanii, gdzie dawało
pierwszeństwo władzy doczesnej
przed wartościami ewangelicznymi;
oskarżały Drogę o oferowanie
duchowości pozbawionej treści
teologicznej. Wkrótce skontaktowali
się z nim Pedro Turull i Juan Bautista
Torelló, którzy mieszkali
odpowiednio w Szwajcarii i Austrii.



Von Balthasar - założyciel małego
instytutu świeckiego, zwanego
Wspólnotą św. Jana - powiedział im,
że nie może znaleźć teologicznych i
duchowych powodów dla
rozprzestrzeniania się Opus Dei;
przyznał również, że był pod
wpływem niektórych jezuitów w
Zurychu, którzy krytykowali tam
rezydencję promowaną przez
Dzieło[13].

24 stycznia 1964 r. Josemaría Escrivá
po raz pierwszy spotkał się na
audiencji z papieżem Pawłem VI.
Założyciel zapewnił go o modlitwie
swojej i swoich duchowych synów w
intencji pomyślnego przebiegu
Soboru Watykańskiego. Odniósł się
także do problemu instytucjonalnego
Opus Dei, a mianowicie do faktu, że
postać prawna instytutów świeckich
została zniekształcona w stosunku do
pierwotnego ustawodawstwa tych
stowarzyszeń. Kilka tygodni później
wysłał do papieża list z



podziękowaniami za spotkanie.
Załączył także specjalne prawo Opus
Dei oraz długą notę, w której wyraził
życzenie, aby w odpowiednim czasie
Dzieło zostało ujęte w ramy prawne
zgodne z jego specyficznym
charyzmatem[14].

Rezultat listu był inny niż się
spodziewano. W lipcu Escrivá de
Balaguer - który przebywał w
północnej Hiszpanii - dowiedział się,
że kuria watykańska analizuje notę
przesłaną papieżowi w celu zmiany
statusu prawnego Opus Dei.
Zaniepokojony poprosił kardynała
Ildebrando Antoniutti, prefekta
Kongregacji ds. Zakonów, aby
poczekał na jego powrót do Rzymu,
ponieważ list nie zawierał
wszystkich informacji koniecznych
do kanonicznego opracowania
Dzieła, ale dodał, że możliwe
rozwiązanie pojawia się w
soborowym schemacie De
sacerdotibus, w części dotyczącej



diecezji i prałatur personalnych.
Założyciel napisał również do Mons.
Dell'Acqua, zastępcy Sekretarza
Stanu, i podkreślał, że fenomen
duszpasterski Opus Dei nie może być
"oceniany ani rozumiany z
mentalnością kogoś, kto jest
przyzwyczajony do studiowania
problemów życia kleryckiego lub
zakonnego, ale nie jest
przyzwyczajony do poszukiwania i
identyfikowania się z problemami
świeckich"[15]. Kardynał Antoniutti
odpowiedział, że nic nie zostanie
zrobione przed zakończeniem
Soboru Watykańskiego[16].

Dnia 10 października 1964 roku
Paweł VI udzielił nowej audiencji
biskupowi Escrivá de Balaguer.
Papież powiedział mu, żeby był
spokojny o problem prawny Opus
Dei, ponieważ zostanie on
rozwiązany później. Dodał również,
że rozumie wolność, jaką cieszą się
członkowie Dzieła w swojej



działalności zawodowej,
gospodarczej i politycznej. Ponadto
podarował mu okolicznościowy list,
w którym wychwalał Opus Dei,
"zrodzone w naszych czasach jako
żywy wyraz odwiecznej młodości
Kościoła", kierował "słowa zachęty i
otuchy" do jego członków, którzy
pełnili "apostolstwo obecności i
świadectwa we wszystkich sektorach
współczesnego życia", oraz zachęcał
ich do pozostawania "we wzajemnej
zgodzie ze starymi i nowymi
dziełami i instytucjami
religijnymi"[17].

PRZESŁANIE OPUS DEI NA DRUGIM
SOBORZE WATYKAŃSKIM

Spośród prawie 2800 ojców
soborowych, którzy wzięli udział w
Soborze Ekumenicznym, trzech
należało do Opus Dei. Ignacio
Orbegozo, prałat prałatury nullius w
Yauyos (Peru), i Luis Sánchez-
Moreno, biskup pomocniczy w



Chiclayo (Peru), byli
numerariuszami. Z kolei Alberto
Cosme do Amaral, biskup
pomocniczy Porto (Portugalia), był
członkiem Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.
Wkład tych prałatów w działalność
zgromadzenia ekumenicznego był
bardzo mały.

W pracach uczestniczyło również
trzech ekspertów soborowych:
Álvaro del Portillo, sekretarz
generalny Opus Dei; José María
Albareda, rektor Uniwersytetu
Nawarry; oraz Salvador Canals,
audytor Trybunału Roty Rzymskiej.
Ponadto inny ksiądz z Dzieła, Julián
Herranz, pracował w dwóch
komisjach. Del Portillo - który przed
Soborem był przewodniczącym
komisji przygotowawczej ds.
świeckich - był sekretarzem komisji
ds. dyscypliny duchowieństwa i
wiernych oraz konsultantem komisji
ds. biskupów i ustroju diecezji,



zakonników, stowarzyszeń wiernych,
dyscypliny wiary i rewizji Kodeksu
Prawa Kanonicznego. Wniósł kilka
uwag do tekstów soborowych, w
których podjął aspekty ducha Opus
Dei, takie jak uświęcenie świeckich i
misja kapłana[18].

Josemaría Escrivá nie brał
bezpośredniego udziału w sesjach i
komisjach Soboru. Nie chciał być
Ojcem Soborowym, ponieważ
zostałby umieszczony wśród
przełożonych zakonnych, co
spowodowałoby dalsze zamieszanie
związane ze świeckim charakterem
Opus Dei. Kiedy biskup Capovilla,
osobisty sekretarz Jana XXIII,
zaproponował mu powołanie na
eksperta soborowego, Mons. Escrivá
de Balaguer odrzucił tę propozycję,
ponieważ byłoby dziwne, gdyby
niektórzy członkowie Dzieła byli
ojcami soborowymi, a założyciel
ekspertem[19].



Escrivá de Balaguer modlił się o
sprawny przebieg prac Soboru i
uważnie je śledził. W ciągu czterech
lat trwania Soboru odbył w Villa
Tevere ponad dwieście spotkań z 53
ojcami soborowymi oraz różnymi
znanymi teologami i kanonistami,
głównie biskupami z hiszpańskich i
włoskich diecezji należącymi do kurii
watykańskiej. Przy innych okazjach
odwiedzał ich w domach, w których
przebywali. Rozmowy z duchownymi
pomogły mu wyjaśnić ducha Opus
Dei. Przy pewnej okazji, na przykład,
arcybiskup Rheims François Marty
powiedział mu, że świeccy powinni
przekształcać struktury porządku
doczesnego. Escrivá de Balaguer
odpowiedział z uśmiechem: "Jeśli
mają duszę kontemplacyjną,
doskonale. Bo jeśli nie, to niczego nie
schrystianizują. Co gorsza, to właśnie
oni pozwolą się przemienić; i zamiast
chrystianizować świat, chrześcijanie
staną się światowi"[20].



Kilka dokumentów soborowych
proklamowało centralne aspekty
ducha Opus Dei. Konstytucja
dogmatyczna o Kościele Lumen
gentium potwierdziła naukę o
powszechnym powołaniu do
świętości: "Wyposażeni w tyle i tak
potężnych środków zbawienia,
wszyscy wierni chrześcijanie
jakiejkolwiek sytuacji życiowej oraz
stanu powołani są przez Pana, który
na właściwej sobie drodze, do
świętości doskonałej, jak i sam Ojciec
doskonały jest."[21]. W podejściu do
życia i działalności świeckich
przypomniano także nauczanie
Escrivá de Balaguer: "[Jest] właściwe
dla stanu świeckich, aby żyli pośród
świata i spraw doczesnych; są oni
powołani przez Boga, aby, gorliwi w
duchu chrześcijańskim, wykonywali
swoje apostolstwo w świecie jako
zaczyn"[22]. Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes
wyjaśniała, że praca ludzka
"odpowiada woli Bożej"[23] i jest



środkiem wyniesienia człowieka i
wszystkich rzeczywistości, które
realizuje, do Stwórcy; jednocześnie
podkreślała wolność wiernych w
sprawach porządku doczesnego.
Dekret o prezbiterach Presbyterorum
ordinis, nr 14, podjął m.in. idee
powtarzane przez Założyciela, że
Msza św. jest centrum i korzeniem
życia duchowego oraz że duchowni
świeccy korzystają z prawa
zrzeszania się. Inne punkty
zgodności z duchem Opus Dei
pojawiły się w dokumentach
dotyczących liturgii, mediów,
ekumenizmu i wolności religijnej.

Escrivá de Balaguer odnalazł w
tekstach soborowych koncepcje,
które były głoszone od czasu
założenia Opus Dei. Uznając ją za
wspólną doktrynę, Sobór Watykański
II potwierdził i teologicznie umocnił
ducha Opus Dei. W 1967 roku
założyciel napisał w prologu do
czwartego wydania Katechizmu



Dzieła: "W tym wielkim
Zgromadzeniu Ekumenicznym i w
późniejszych dokumentach Papieża
fundamentalne zasady, które Opus
Dei głosiło i praktykowało od 1928
roku, zostały potwierdzone w sposób
najbardziej uroczysty: ogólne
wezwanie do świętości oraz praca
zawodowa uświęcona i uświęcająca,
które dzięki synostwu Bożemu
czynią z nas dusze kontemplacyjne
pośród ulicy, z których każda dąży do
doskonałości chrześcijańskiej,
wypełniając swoje osobiste
obowiązki stanu i wykonując zwykłą
pracę. Pomóż mi dziękować Bogu"[24].

Sobór potwierdził również tworzenie
elastycznych organizacji kościelnych,
w zależności od potrzeb
duszpasterskich. Do kryterium
terytorialnego, którym posługiwano
się przy wyznaczaniu granic
okręgów w Kościele, dodano
kryterium osobowe. Formuła ta
ułatwiła usystematyzowanie zjawisk,



które pojawiły się w poprzednich
dziesięcioleciach. Konkretnie, numer
10 dekretu Presbyterorum ordinis
przewidywał możliwość tworzenia
prałatur personalnych i diecezji
specjalnych dla obsługi i opieki nad
niektórymi rodzajami działalności
duszpasterskiej. Od momentu
promulgacji tego dokumentu
Założyciel twierdził, że ostateczne
rozwiązanie prawne dla Opus Dei
znalazło odpowiedni kanał w tych
postaciach o charakterze
osobistym[25].

SPECJALNY KONGRES GENERALNY".

25 stycznia 1966 roku, kilka dni po
zakończeniu Soboru Watykańskiego
II, papież Paweł VI przyjął na
audiencji biskupa Escrivę. Założyciel
wręczył mu specjalne wydanie
"Drogi" upamiętniające wydanie
dwóch milionów egzemplarzy.
Następnie rozmawiali ponownie o
sytuacji prawnej Opus Dei, a Escrivá



powiedział Ojcu Świętemu, że woli
poczekać, zanim rozpocznie kolejne
konsultacje. Półtora roku później - 15
lipca 1967 r. - papież udzielił mu
kolejnej audiencji. Założyciel mówił
mu o powołaniach do Opus Dei w
różnych częściach świata; o ludziach,
którzy przyjęli wiarę katolicką dzięki
kontaktom z apostolstwem Dzieła; o
wzroście działań korporacyjnych,
zarówno o charakterze społecznym,
jak i o projektach nowych
uniwersytetów; o nauczaniu o
uświęcaniu poprzez zwykłą
działalność zawodową, połączoną z
formacją doktrynalną. Z drugiej
strony, wolał nie odwoływać się do
ram prawnych Opus Dei[26].

W tym czasie - w sierpniu 1966 roku -
Paweł VI opublikował dokument 
Ecclesiae Sanctae, który precyzował
normy stosowania niektórych
dekretów soborowych, m.in.
dotyczących odnowy i aktualizacji
(aggiornamento) instytutów



zakonnych i świeckich. Escrivá nie
chciał promować dostosowania,
ponieważ uważał, że ostateczne
rozwiązanie prawne Dzieła wymaga
innych dróg; poza tym, w maju tego
samego roku odbył się już kongres
generalny Opus Dei. Jednak wiosną
1969 roku kilku kardynałów
poinformowało założyciela, że krąży
krytyka Dzieła i że na wniosek
prefekta Kongregacji ds. Zakonów,
Ildebrando Antoniutti, została
powołana specjalna i zastrzeżona
komisja, która miała zbadać sytuację
kanoniczną Opus Dei i zmodyfikować
jego Konstytucje. Komisja składała
się z pięciu osób, z których trzy - o.
Ramón Bidagor oraz monsiniorowie
Sotero Sanz Villalba i Achille
Glorieux - były notorycznymi
oponentami Opus Dei [*].

Przewidując te trudności, 20 maja
1969 roku Escrivá de Balaguer
zwrócił się do Stolicy Apostolskiej z
prośbą o pozwolenie na



zorganizowanie w Opus Dei
kongresu generalnego w celu
zrewidowania jego prawa
partykularnego zgodnie z
wytycznymi Soboru i duchem
założycielskim. Otrzymawszy
odpowiedź twierdzącą, zwołał
specjalny kongres generalny.
Pierwsza część odbywała się od 1 do
15 września dla mężczyzn i od 4 do
16 września dla kobiet. W spotkaniu
wzięło udział 192 członków Dzieła ze
wszystkich regionów Dzieła.
Elektorzy i przedstawiciele regionów
studiowali ducha, praxis i prawo
Opus Dei. W swoich wnioskach
założyciel i członkowie kongresu
wyrazili swoją jedność z papieżem,
biskupami diecezjalnymi i
nauczaniem Soboru Watykańskiego
II. Następnie wskazali, że należy
podjąć "rewizję pojęciową i
terminologiczną naszego prawa
partykularnego"[27]. Zatwierdzono
także przeprowadzenie ogólnej
konsultacji wśród członków Opus Dei



oraz zorganizowanie drugiej części
kongresu rok później.

Po zakończeniu tych dni założyciel
złożył kardynałowi Antoniutti
sprawozdanie z przebiegu kongresu.
Wysłał też Pawłowi VI długi i
wyczerpujący raport, w którym
ubolewał, że jednostronnie
powołano komisję do zbadania Opus
Dei; że była ona tajna i miała na celu
rewizję Konstytucji, które same w
sobie były niewygodne dla Opus Dei;
że trzy osoby zasiadające w komisji
miały wyraźną wrogość wobec
Dzieła i dlatego zostały odsunięte od
pracy; i że komisja ta działała w inny
sposób niż specjalny kongres
generalny Opus Dei, będące w
pełnym rozkwicie [28].

Kilka tygodni później kardynał Jean
Villot, Sekretarz Stanu, odpowiedział,
że istnieje specjalna komisja, ale
tylko do zbadania Konstytucji
instytutów świeckich kapłańskich;



dodał ponadto, że pewne
sformułowania zawarte w liście nie
spodobały się Papieżowi. Założyciel
natychmiast napisał ponownie do
papieża, prosząc go o wybaczenie
wszelkich przykrości, jakie mógł
odczuć, i wyrażając swoje całkowite
synowskie przywiązanie do niego[29].
Wkrótce potem dowiedział się, że
komisja do spraw badania Opus Dei
została rozwiązana.

Założyciel ucierpiał, ponieważ
niektóre zachowania osób
pełniących wysokie funkcje w Stolicy
Apostolskiej sugerowały małą
otwartość i niewielkie zaufanie. W
tym specyficznym klimacie Opus Dei
było postrzegane z pewnym chłodem
i dystansem. Niekiedy Escrivá de
Balaguer zwracał uwagę na to, że
Dziełu zarzucano, iż jest oderwane
od papieża, a nawet mu się
sprzeciwia. Aby nie podsycać
kontrowersji, wolał publicznie
milczeć, a jednocześnie organizować



spotkania w Kurii Rzymskiej, aby
wyjaśnić nieporozumienia.

Mons. Josemaría Escrivá napotykał
trudności w kontaktach z Mons.
Giovannim Benellim, który od 1967 r.
pełnił funkcję zastępcy Sekretarza
Stanu. Wynikało to częściowo z
dwóch przeciwstawnych koncepcji
działania w życiu politycznym.
Sekretariat Stanu - za zgodą papieża -
zachęcał do opracowania projektu
dla Hiszpanii, który zakładał
zdystansowanie się hiszpańskiej
hierarchii od reżimu Franco,
stopniowe wycofywanie znanych
katolików z rządu oraz tworzenie
kadr partii politycznej, takiej jak
Democrazia Cristiana. Benelli
uważał, że Escrivá de Balaguer nie
pomógł mu w zapobieżeniu
pociągnięcia Kościoła do
odpowiedzialności za działalność
polityczną wybitnych katolików,
takich jak ministrowie należący do
Opus Dei; ze swojej strony założyciel



uznał, że zastępca Sekretarza Stanu,
kierujący się uzasadnionymi
opiniami, nie rozumiał, że
dyrektorzy Dzieła nie ingerują w
decyzje polityczne jego członków[30].

Naleganie Opus Dei na zmiany
prawne i odmowa instytucjonalnej
współpracy w hiszpańskiej
transformacji politycznej odcisnęły
piętno na założycielu. W latach
1968-1973 Escrivá de Balaguer nie
został przyjęty przez Pawła VI. W
pierwszych dwóch latach tego okresu
aż dziesięciokrotnie prosił o
audiencję u papieża, w niektórych
przypadkach listownie, w innych
ustnie, prawie zawsze za
pośrednictwem samego Mons.
Benellego. Ponieważ nie otrzymał
żadnej odpowiedzi, od 1970 roku
wolał czekać na zmianę
okoliczności[31].

Innym wydarzeniem tamtych lat
były spotkania, które odbywał z



generałem jezuitów. Po
wydarzeniach z lat 1951-1952
Josemaría Escrivá poprosił członków
Dzieła, aby nie utrzymywali żadnych
szczególnych kontaktów z członkami
Towarzystwa Jezusowego. Była to
próba przezwyciężenia trudności,
jakie pojawiły się, gdy niektórzy
uczniowie szkół jezuickich poprosili
o przyjęcie do Opus Dei. Lata mijały,
a wody w pewnym stopniu się
uspokoiły. W maju 1965 r. Baskijczyk
Pedro Arrupe został wybrany na
przełożonego generalnego
Towarzystwa Jezusowego. W tym
czasie jezuici przeżywali okres 
aggiornamento w świetle Soboru, w
którym poszukiwali form
pobożności, duszpasterstwa
ludowego i działań społecznych, a
jednocześnie cierpieli z powodu
pewnego zamętu doktrynalnego,
spadku liczby powołań i braku
dyscypliny zakonnej[32].



W lipcu 1965 r. Arrupe
zaproponował spotkanie z Josemaríą
Escrivą de Balaguer. 12 września
zjedli obiad w Villa Tevere.
Następnie, w ciągu następnych pięciu
lat, spotkali się jeszcze przy
jedenastu innych okazjach, albo w
kurii generalnej jezuitów, albo w
siedzibie Opus Dei. Były to serdeczne
spotkania. Często dyskutowali o
sprawach duchowych, takich jak
potrzeba wzmocnienia doktryny
katolickiej i promowania
tradycyjnych środków praktyki
chrześcijańskiej. Na początku Escrivá
de Balaguer powiedział Arrupe, aby
położył kres wrogości niektórych
ojców Towarzystwa Jezusowego
wobec Opus Dei, która, trwając od
dwóch i pół dekady, stała się w
pewnym sensie
zinstytucjonalizowana. I dodał, że
nie chce rzucać im w twarz
wydarzeń, które zostały
przezwyciężone, tylko przywołać je -



były one notoryczne - w nadziei, że
znikną.

Ze swej strony Arrupe zasugerował
możliwość prowadzenia wspólnej
działalności apostolskiej przez
jezuitów i członków Dzieła.
Założyciel odpowiedział, że nie
uważa tego za stosowne, ponieważ są
to dwie niejednorodne instytucje,
zasadniczo różniące się charakterem:
jedna składa się z konsekrowanych
zakonników, a druga z wiernych
świeckich; ponadto, zgodnie z ich
charyzmatami, jedna poświęcona jest
szkołom i uniwersytetom,
kongregacjom mariańskim, misjom i
prasie, gdzie szerzy się kult
Najświętszego Serca; druga jest
otwarta na pracę zawodową i
apostolską każdej osoby, jak morze
bez brzegów. Escrivá de Balaguer
zdawał sobie sprawę, że Arrupe był
zainteresowany świeckim i laickim
sposobem formowania świeckich i
kierowania apostolstwem w Opus



Dei, i że doceniał rozwój Dzieła.
Uważał jednak za bardziej stosowne,
aby każdy we własnym duchu szukał
sposobu ukierunkowania własnego
apostolstwa. Co więcej, niektórzy
jezuici publicznie krytykowali Opus
Dei - na przykład komentując
rzekomą kontrolę rządu,
uniwersytetów i banków w Hiszpanii
- a inni używali terminologii lub
naśladowali zewnętrzne formy
apostolstw Dzieła. Z tych powodów w
marcu 1970 r. uznał za bardziej
roztropne zaprzestanie rozmów z
Ojcem Generałem[33].

Josemaría Escrivá zintensyfikował
swoją modlitwę do Boga za Kościół i
za drogę prawną Opus Dei. W
kwietniu 1970 r. udał się do
Hiszpanii i Portugalii, aby modlić się
przed Matką Bożą del Pilar i Matką
Bożą Fatimską. Odwiedził także
pustelnię w Torreciudad, niedaleko
Barbastro. 8 maja doznał
wewnętrznego poruszenia, gdyż bez



dźwięku słów usłyszał wyrażenie Si
Deus nobiscum, quis contra nos? (Jeśli
Bóg z nami, któż przeciwko nam?: Rz
8, 31). Trzy miesiące później, 6
sierpnia, usłyszał inne wezwanie: 
Clama, ne cesses! (Wołaj, nie ustawaj:
Iz 58, 1). Obie te rzeczy umocniły jego
zaufanie do Boga i skłoniły do dalszej
modlitwy.

Od 15 maja do 23 czerwca przebywał
w Meksyku. Po raz pierwszy opuścił
kontynent europejski. Swój pobyt
rozpoczął od nowenny do Matki
Bożej z Guadalupe. Za
wstawiennictwem Najświętszej
Maryi Panny modlił się intensywnie
do Boga za sytuację Kościoła i o
specjalną intencję, rozwiązanie
prawne, które zabezpieczyłoby
autentyczną naturę Opus Dei.
Następnie odbył spotkania z
członkami Dzieła ze wszystkich grup
społecznych, od intelektualistów
mieszkających w mieście Meksyk po
chłopów uczestniczących w zajęciach



w Montefalco lub Jaltepec, domu
rekolekcyjnym w pobliżu
Guadalajary[34].

30 sierpnia 1970 r. rozpoczęła się
druga część specjalnego kongresu
generalnego Opus Dei. W ciągu
ostatnich miesięcy do Rzymu
wpłynęło nieco ponad 54 tys.
komunikatów, napisanych przez
członków Dzieła z całego świata.
Podczas kongresu kilka komisji
przeanalizowało główne propozycje.
Sesje plenarne mężczyzn i kobiet
zakończyły się 14 września. We
wnioskach podkreślono ważność
reguł pobożności oraz formacji
duchowej i doktrynalnej podawanej
w Dziele, a także potrzebę "innej
konfiguracji prawnej Instytutu
Świeckiego", która wyeliminowałaby
"elementy właściwe Instytutom
doskonałości, to znaczy profesję
trzech rad ewangelicznych"[35],
ponieważ duch Opus Dei nie pociąga
za sobą innego stanu kanonicznego,



ale prowadzi każdego do
poszukiwania doskonałości w jego
stanie (duchownym, świeckim,
kawalerskim, małżeńskim, wdowim
itd.). Kongres zatwierdził również, że
będzie on nadal obradował. Będzie
ona kontynuowana przez komisję
techniczną, składającą się z
dwunastu osób - sześciu dla
podkomisji prawno-kanonicznej i
sześciu dla "podkomisji teologicznej -
pod przewodnictwem Alvaro del
Portillo, która zaproponuje
rozwiązania problemu
instytucjonalnego Opus Dei.

Gdy komisja techniczna rozpoczęła
pracę, w Watykanie pojawiły się
nowe trudności. Niektóre plotki -
obraźliwe i rozpowszechniane
anonimowo - zarzucały członkom
Opus Dei pracującym w Stolicy
Apostolskiej podwójne
posłuszeństwo; byli zobowiązani do
posłuszeństwa wobec przełożonych
odpowiednich dykasterii, a także



dyrektorów Dzieła, z którymi
konsultowali się w sprawach
zawodowych, nie dochowując
tajemnicy w sprawach
zastrzeżonych; mówiono nawet, że
kilku członków Opus Dei przeniknęło
potajemnie do kongregacji
rzymskich[†]. W styczniu 1971 roku
kardynał Villot poprosił Escrivę de
Balaguera o listę członków Opus Dei
pracujących w kurii watykańskiej.
Założyciel szybko udzielił
odpowiedzi, wyrażając jednocześnie
zakłopotanie, ponieważ informacja
ta była znana. Poza tym, że
członkowie "nigdy nie ukrywali
swojej przynależności do naszego
Stowarzyszenia"[36], same dykasterie
zatrudniały ich ze względu na
przynależność do Opus Dei. W tym
czasie w biurach Stolicy Apostolskiej
pracowało pięć osób: księża Salvador
Canals, Julián Herranz, Julio Atienza i
Justo Mullor oraz prawnik Antonio
Fraile. Jedynym stanowiskiem o
pewnym znaczeniu był Kanał -



audytor Roty Rzymskiej; pozostali
byli urzędnikami kongregacji.
Ponadto było pięciu konsultorów z
różnych kongregacji, z których tylko
jeden - Álvaro del Portillo -
przebywał w Rzymie.

Escrivá skoncentrował swoje siły na
modlitwie do Boga, rozszerzaniu
Dzieła i formacji swoich dzieci oraz
wszystkich, którzy uczestniczyli w
działalności apostolskiej Opus Dei.
Dnia 30 maja 1971 r. poświęcił Dzieło
Duchowi Świętemu, co w pewien
sposób dopełniło trzy konsekracje,
które złożył dwadzieścia lat
wcześniej. Założyciel prosił Ducha
Świętego o wytrwałość w wierze dla
swoich dzieci i o pomoc dla
"Kościoła, a w szczególności dla
papieża rzymskiego, aby nas
prowadził swoim słowem i
przykładem, i aby osiągnął życie
wieczne wraz z powierzoną mu
trzodą; aby nigdy nie zabrakło
dobrych pasterzy i abyśmy wszyscy



wierni służąc Tobie w świętości życia
i prawości wiary, osiągnęli chwałę
nieba"[37]. Trzy miesiące później - 23
sierpnia - miał kolejną sentencję,
która potwierdzała konieczność
stałego odwoływania się do
wstawiennictwa Maryi Dziewicy: 
Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae ut misericordiam
consequamur" (Pójdźmy z ufnością
do tronu chwały, aby uzyskać
miłosierdzie)[38].

Po sześciu latach, 25 czerwca 1973 r.,
Paweł VI przyjął biskupa Escrivá de
Balaguer. Podczas tej audiencji
Założyciel przypomniał o
rozszerzeniu działalności
apostolskiej Dzieła w krajach
demokratycznych i o osobistym
apostolstwie prowadzonym wśród
ludzi zza żelaznej kurtyny, o
wzroście powołań w Opus Dei i o
prośbie, którą skierował do swoich
dzieci, aby z miłością kochały
papieża i Magisterium Kościoła.



Jednocześnie przypomniał o
wolności politycznej członków
Dzieła, która w Hiszpanii została
zakwestionowana przez tych, którzy
mieli monopol i mentalność
jednopartyjną. Paweł VI pochwalił
księdza Josemaríę - powiedział mu:
"Jesteś święty"[39] - a także odniósł się
do pogłosek o obecności członków
Dzieła w Kurii Watykańskiej i
konsultacjach o charakterze
zawodowym, jakie prowadzili z
dyrektorami Opus Dei. Założyciel
odpowiedział, że są to oszczercze
komentarze, pochodzące od
polityków i duchownych
sprzeciwiających się wolności
poglądów w sprawach doczesnych.
Było to ostatnie spotkanie między
nimi. W międzyczasie komisja
techniczna powołana przez specjalny
kongres generalny przeanalizowała
poszczególne komunikaty i sugestie z
sesji plenarnych kongresu. Zadanie
przeciągnęło się o cztery lata z
powodu dużej ilości badanego



materiału i trudności w relacjach z
niektórymi władzami watykańskimi,
co sprawiło, że pewne opóźnienie
było rozsądne. Na koniec komisja
techniczna przygotowała propozycję
statutu prawnego Opus Dei. Dnia 1
października 1974 roku Założyciel
zatwierdził projekt Codex iuris
particularis Operis Dei (Kodeks
prawa partykularnego Opus Dei)[40].
Dokument ten proponował nową
naturę prawną Opus Dei, która
utożsamiała się z postacią prałatury
personalnej, ustanowionej na
Soborze Watykańskim II, i
eliminowała wszelkie wyrażenia
pochodzące z norm właściwych dla
stanu doskonałości zakonnej lub
świeckiej. Po opracowaniu Kodeksu
Escrivá de Balaguer postanowił
poczekać na odpowiedni moment,
aby zwrócić się do Stolicy
Apostolskiej z formalną prośbą o
nową regulację prawną.



[*]Sotero Sanz, doradca Kurii
Rzymskiej, zmienił zdanie. W 1974
roku, kiedy był nuncjuszem w Chile,
spotkał się z biskupem Escrivá de
Balaguer i poprosił go o przebaczenie
za swoje zachowanie pięć lat
wcześniej (por. Andrés VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei,
III, o. c., s. 626, nt. 91).

[†] W momencie ostatecznej
inkorporacji numerariusze
zobowiązali się do zasięgania opinii
dyrektorów w sprawach o
szczególnym znaczeniu zawodowym
lub społecznym: por. Constitutiones
Societatis Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Operis Dei (1950), nr 58, §3.
Założyciel wyjaśniał, że z prośbą o
poradę zainteresowany zwracał się
"tylko o tyle, o ile dotyczyła ona jego
życia wewnętrznego i zadania
apostolskiego" - na przykład w
sprawie zobowiązań kontraktowych
lub sposobu życia - że istniała
swoboda konsultowania się z



kimkolwiek i podejmowania decyzji
w sumieniu oraz że byli oni
zobowiązani nie mówić o
informacjach poufnych, znanych ze
względów zawodowych (tajemnica
zawodowa): Nota ogólna 81/66 (9-
XII-1966), w AGP, seria E.1. .3, 245-2;
oraz Nota ogólna 11/73 (21-II-1973),
w AGP, seria E.1.3, 246-5.

.

[1] Dekret "Pluribus ex documentis",
22-III-1950, w AAS 42 (1950) 330-331.

[2] Relacja z rozmowy pomiędzy
Arcadio Larraona i Álvaro del
Portillo, 12-VII-1963, w AGP, seria L.
1.1, 14-2-19.

[3] Wśród innych badań, por. Álvaro
DEL PORTILLO, "El estado actual de
los Institutos Seculares", Nuestro
Tiempo VIII (V-1958) 515-530;
Salvador CANALS, Institutos
seculares y estado de perfección,
Rialp, Madrid 1954; IDEM, Los



Institutos Seculares, Rialp, Madrid
1960; Julián HERRANZ, "Natura
dell'Opus Dei ed attività temporali
dei suoi membri", Studi Cattolici, VI/
31 (1962) 73-90.

[4] Por. AGP, seria E.4.1, 89-1-1.

[5] Por. Julián HERRANZ, "La
evolución de los institutos seculares",
Ius Canonicum IV/8 (1964) 329.

[6] Por. AGP, seria E.4.1, 227-2.

[7] Appunto, nr 2, 9-IV-1960, w AGP,
seria L.1.1, 14-1-1. Osiem dni później
założyciel dodał drugą konsultację, 
Appunto suppletivo, w którym
zaznaczył, że zaproponował zmianę,
ponieważ Opus Dei idzie pod prąd
innym instytutom świeckim (por.
AGP, seria L.1.1, 14-1-7).

[8] Por. Valentín GÓMEZ-IGLESIAS C.,
"El proyecto de prelatura personal
para el Opus Dei en los primeros años
sesenta", w Eduardo BAURA (coord.),



Estudios sobre la Prelatura del Opus
Dei. A los veinticinco años de la
Constitución apostólica "Ut sit",
EUNSA, Pamplona 2009, s. 149-158.

[9] Por. AGP, seria L.1.1, 14-2-5.
Prałatura nullius była
odpowiednikiem prałatury
terytorialnej obowiązującej w danym
czasie.

[10] List Amleto Cicognani do
Josemaríi Escrivá de Balaguer, 20
maja 1962, AGP, seria L.1.1, 14-2-18.

[11] Por. AGP, seria E.4.1, 227-2.

[12] Por. List Josemaríi Escrivá do
Ildebrando Antoniutti, Rzym, 31
października 1963, w AGP, seria L.
1.1, 14-3-4; oraz Nota ogólna 27/64 (29
kwietnia 1964), w AGP, seria E.1.3,
243-4.

[13] Dekadę później von Balthasar
twierdził, że przesłanie Opus Dei jest
syntezą Ewangelii. O całej sprawie



dotyczącej von Balthasara, por. AGP,
seria M.2.4, 128-1 i 128-2.

[14] Por. AGP, seria E.4.1, 227-4-1; oraz
List Josemaríi Escrivá do Pawła VI,
Rzym, 14 lutego 1964, w AGP, seria L.
1.1, 17-3-2.

[15] List Josemaríi Escrivá do Angelo
Dell'Acqua, Paryż, 15-VIII-1964, w
AGP, seria E.4.1, 227-3-1.

[16] Por. Rękopis Álvaro del Portillo,
27IX-1964, AGP, seria L.1.1, 17-3-8.

[17] Quirógrafo, 1-X-1964, en AGP, serie
L.1.1, 17-3-8.

[18] Por. Manuel VALDÉS MAS,
"Algunos aspectos del trabajo de
Álvaro del Portillo como secretario
de la Comisión conciliar De
Disciplina Cleri et Populi Christiani", 
Studia et Documenta 9 (2015) 57-100.



[19] Por. Álvaro DEL PORTILLO,
Rozmowy o założycielu Opus Dei, dz.
cyt. s. 21-22.

[20] Cyt. za: Julián HERRANZ, En las
afueras de Jericó. Wspomnienia z lat
spędzonych ze świętymi Josemaríą i
Janem Pawłem II, wyd. 4, Carlo
PIOPPI, "Alcuni incontri di san
Josemaría Escrivá con personalità
ecclesiastiche durante gli anni del
Concilio Vaticano II", Studia et
Documenta 5 (2011) 165-228; Barbara
SCHELLENBERGER, "Begegnungen
des hl. Josemaría mit deutschen
Bischöfen 1949-1975", Studia et
Documenta 10 (2016) 261-292.

[21] SOBÓR WATYKAŃSKI II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, nr 11.

[22] SOBÓR WATYKAŃSKI II, Dekret 
Apostolicam actuositatem, nr 2.



[23] SOBÓR WATYKAŃSKI II,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, nr 34.

[24] Rękopis, 25-III-1967, w AGP, seria
E.1.1, 182-2-1. Tekst ten został
opublikowany w nowym wydaniu
Katechizmu (por. AGP, seria E.1.1,
182-2-3).

[25] Por. Nota ogólna 59/66 (22-X-1966),
w AGP, seria E.1.3, 245-1.

[26] Por. AGP, seria E.4.1, 227-4-3; oraz
AGP seria E.4.1, 227-4-4-4.

[27] Wnioski ze Specjalnego Kongresu
Generalnego, 15-IX-1969 (mężczyźni)
i 16-IX-1969 (kobiety), w AGP, seria D.
3.

[28] Por. List Josemaríi Escrivá do
Pawła VI, Rzym, 16 września 1969 r.,
w AGP, seria A.3.4, 294-4, 690916-2.



[29] List Josemaríi Escrivá do Pawła VI,
Rzym, 11 października 1969, w AGP,
seria A.3.4, 294-4, 691011-2.

[30] Por. Julián HERRANZ, En las
afueras de Jericó, o. c., s. 234-240.

[31] Por. AGP, seria E.4.1, 227-4-5.

[32] Por. Teófanes EGIDO (coord.), Los
jesuitas en España y en el mundo
hispánico, Marcial Pons-Fundación
Carolina, Madrid 2004, s. 399-430.

[33] Por. AGP, seria E.4.3, 104-1-2.

[34] Por. AGP, seria A.4, 72-2-1.

[35] Wnioski ze Specjalnego Kongresu
Generalnego, 14 września 1969 r.,
PGA, seria D.3.

[36] List Josemaríi Escrivá do Jeana
Villota, Rzym, 2 lutego 1971, w AGP,
seria A.3.4, 298-4, 710202-1.

[37] Cyt. za: Andrés VÁZQUEZ DE
PRADA, The Founder of Opus Dei, III,



o. c., str. 611. Por. AGP, seria A.1,
52-5-1.

[38] Zwrot ten jest wariantem tekstu
Listu do Hebrajczyków 4,16, w
którym zamiast "tronu chwały"
występuje "tron łaski". Dla Escrivá de
Balaguer to nowe rozumienie
wyrażenia wskazywało mu, że aby
odwołać się do miłosierdzia Bożego,
musi uciec się do pośrednictwa
Maryi (por. Andrés VÁZQUEZ DE
PRADA, The Founder of Opus Dei, III,
o. c., str. 609, nt. 56). 56).

[39] AGP, seria E.4.1, 227-4-5.

[40] Por. AGP, Seria L.1.1, 115.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-
teologiczno-prawny/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/

	Historia Opus Dei: Rozwój teologiczno-prawny

