opusdei.org

Historia Opus Dei:
Rozwgj teologiczno-
prawny

Fragment ksigzki Historia Opus

Dei (José Luis Gonzalez Gulldn,
John F. Coverdale).

09-06-2022

15
Rozwdj teologiczno-prawny

PO USANKCJONOWANIU
KONSTYTUC]I apostolskiej Provida
Mater Ecclesia i zatwierdzeniu Opus
Dei w 1947 roku, Kongregacja ds.



Zakonnikow erygowala kolejne
instytuty Swieckie na prawie
papieskim, a jednoczesnie w KoSciele
powstawaly inne instytuty na prawie
diecezjalnym. W przeciwienstwie do
Provida, ktora podkreslala Swiecki
charakter nowej figury prawnej,
kongregacja czesto utozsamiala te
instytuty ze zgromadzeniami
zakonnymi i stosowala do nich
normy wlasciwe dla prawa
zakonnego; Kongregacja Soboru
zabronila cztonkom instytutow
Swieckich zajmowac sie zawodowo
handlem i finansami™;
przedstawiciele instytutéw Swieckich
zostali zaproszeni do czlonkostwa w
federacjach zakonnych.

Josemaria Escriva de Balaguer zlozyl
protest do Stolicy Apostolskiej
przeciwko ograniczeniu peinej
Swiecko$ci. Takie dzialanie
wypaczato ducha lezacego u podstaw
zalozenia Opus Dei, ktore bylo
skierowane do zwyklych ludzi



Swieckich i ksiezy diecezjalnych. Jesli
czlonkowie Dziela mieliby by¢
uwazani za osoby zakonne, nie
byliby postrzegani takimi, jakimi sa:
ludzmi réwnymi innym w swojej
pracy i w relacjach spotecznych.
Kiedy zaltozyciel domagat sie
wyjasnien lub wprowadzenia
drobnych zmian w Konstytucjach
Opus Dei, Kongregacja ds.
Zakonnikow zgadzala sie z nim,
wydajac oSwiadczenia, ktore w
pewnym sensie stanowily przywilej.
To niejednoznaczne stanowisko
utrzymywalo sie, gdy kongregacja
zatwierdzala kolejne instytuty
Swieckie z elementami
zaczerpnietymi z prawa zakonnego.
W rzeczywistosci, jak powiedziat do
Alvaro del Portillo kardynat Arcadio
Larraona, po aprobacie Opus Dei
"forma zostala ztamana" i od tej pory
zadna inna instytucja o Swieckich
cechach jak Dzielo, nie zostala
zatwierdzona"™. Przez nastepne trzy
dekady Opus Dei nie bylo w stanie



sie rozwijac. Zrownanie cztonkow
Opus Dei z zakonnikami stanowilto
powazny problem instytucjonalny.

SYTUACJA ANORMALNA

W zwiazku z postepujaca zmiang
koncepcji instytutu Swieckiego,
Escriva de Balaguer podjat pewne
dzialania, ktére przyczynity sie do
wzmocnienia $wieckosci Opus Dei.
Okoto 1955 roku poprosit swoich
synow, ktdorzy byli specjalistami w
dziedzinie prawa kanonicznego -
przede wszystkim Alvaro del Portillo,
Salvadora Canalsa i Julidna Herranza
- 0 opublikowanie opracowan na
temat doktryny, prawodawstwa i
rozwoju historycznego tych
instytutow®. Za zgoda Stolicy
Apostolskiej polecit tez
konsyliariuszom i sekretarzom
regionalnym Dziela, aby nie
uczestniczyli w spotkaniach
przetozonych zakonnych ani w
spotkaniach federacji zakonnych.



0d 1959 roku zrezygnowat z petycji
do Kongregacji ds. Zakonow o
utrzymanie rzeczywistego prawa
instytutéw swieckich. Jesli odejscie
od pierwotnej postaci instytutow
Swieckich bylo tak samo
odpowiednie dla innych, jak i
szkodliwe dla Opus Dej, to Dzielo
musialo szukac innej drogi
prawnej". Przenikanie regul i zycia
instytutéw swieckich uniemozliwilo
Opus Dei pelny rozwdj jego
charyzmatu zalozycielskiego. Nie
mozna tez bylo odwolywac sie do
koncepcji stanu doskonatosci
chrzescijanskiej jako sposobu
konsekracji czy poSwiecenia sie Bogu
posrod Swiata, poniewaz byla ona
utozsamiana z doskonatoscig stanu
zakonnego. Z drugiej strony, dla
Escriva de Balaguer nie istnial jeden
SposOb na przezywanie
chrzescijanskiego radykalizmu, a
profesja rad ewangelicznych
ubostwa, czystosci 1 postuszenstwa
nie byla paradygmatem zycia



chrzescijanskiego. Rozumial, ze
pelne oddanie sie Bogu i praktyka
rad ewangelicznych - pojecie szersze
niz trzy sluby stanu zakonnego - staja
sie rzeczywisto$cia dla prostych
wiernych w zwyklych warunkach
zycia Swieckiego. Tam mogli
0siggnac szczyt Swietosci.

Na poczatku lat sze$¢dziesigtych,
oprocz Opus Dei, istnialy cztery
meskie instytuty Swieckie na prawie
papieskim i dziewie¢ instytutow
zenskich. Sposrod instytutow
meskich dwa prowadzily dziatalnosc
podobna do dzialalnosci zakonnikdw,
a dwa wymagaty od swoich
cztonkow zachowania tajemnicy
przynaleznosci do instytutu jako
apostolskiej metody obecnosci w
zyciu publicznym uwazanym za
wrogie katolicyzmowi. Podobnie byto
w przypadku instytutow zenskich, z
ktorych piec bylto podobnych do
instytutéw zakonnych, a cztery byly
tajne. Wszystkie te instytuty



otrzymaly aprobate albo dlatego, ze
ich konsekracja Bogu zostata uznana
przez Kosciodl, albo dlatego, zZe ta
konsekracja byla w ukryciu w
spoleczenstwie cywilnym®™.

5 marca 1960 r. Josemaria Escriva po
raz pierwszy spotkal sie z Janem
XXIII. Zalozyciel dal mu broszury i
materialy drukowane na temat
niektorych dziet korporacji Opus Dei.
Ze swej strony Papiez przypomnial,
ze odwiedzil rezydencje w La Estila
(Santiago de Compostela) i Miraflores
(Saragossa) podczas swojej podrozy
do Hiszpanii, kiedy by} kardynalem
Wenecji. Podczas bardzo
serdecznego spotkania omoéwili
pokrotce problem prawny Dziela™".
Kilka tygodni pdzniej Escriva de
Balaguer poprosit o nieformalna
konsultacje kardynata Domenico
Tardiniego, sekretarza stanu i
kardynata protektora Opus Dei. Nota
sugerowatla, ze Dzielo powinno



przestac byc¢ instytutem swieckim i
stac sie zalezne od Kongregacji
Konsystorialnej [obecnie
Kongregacja ds Biskupow], poniewaz
"czlonkowie Opus Dei nie byli i nie
moga by¢ utozsamiani z
zakonnikami"”. Jako mozliwe
rozwiazanie prawne, ktére mozna by
zastosowad, nie tworzac sytuacji
uprzywilejowanej, Escriva de
Balaguer zaproponowat postac
pratatury nullius, czyli pralatury
terytorialnej, z minimalnym
terytorium - wystarczylby jeden
kos$ciot - na ktorym ksieza mogliby
byc¢ inkardynowani. Jako przykiad
podal Mission de France, Swiecka
instytucje typu miedzydiecezjalnego,
zalezna od Kongregacji
Konsystorialnej. Propozycja ta nie
zostala zrealizowana, poniewaz
kardynat Tardini stwierdzil w
CZerwecu, Ze nie jest jeszcze
odpowiedni moment na
przedstawienie formalnego

wniosku™.



Mons. Tardini zmar} latem 1961
roku. W grudniu papiez mianowat
Mons. Pietro Ciriaci kardynalem
protektorem Opus Dei. Wiedzgc o
problemach prawnych Opus Dei,
kardynal powiedzial zalozycielowi,
aby formalnie poprosit o nowe ramy
kanoniczne. Ten ostatni opierat sie,
poniewaz nie zaakceptowano
konsultacji z kardynalem Tardinim, a
wkrodtce miat sie rozpoczac Sobor
Watykanski. Jednakze, pod
naciskiem kardynata Ciriaci, ktory
zapewniat go, ze projekt bedzie
kontynuowany, 7 stycznia 1962 roku
Mons. Escriva de Balaguer oficjalnie
zaproponowat, aby Opus Dei zostalo
przeksztalcone w pralature nullius
lub aby przewodniczacemu Opus Dei
powierzono pralature, w ktorej
moglby inkardynowac ksiezy z
instytutu. Do prosby dolaczyl note,
napisana rowniez na polecenie
kardynata Ciriaci, w ktdrej wymienit
instytucje, w ktorych pratatom
przystugiwala jurysdykcja



terytorialna i osobista, takie jak
instytucje odpowiedzialne za pomoc
duchowg emigrantom roznych
obrzadkéw wschodnich, ordynariaty
wojskowe czy Mission de France®.
W kolejnych tygodniach do
zalozyciela docieraly negatywne
wiadomosci. Kardynat Carlo
Confalonieri, sekretarz Kongregacji
Konsystorialnej, zauwazyl, ze biskupi
diecezjalni sg zaniepokojeni
instytucjami wyjetymi spod ich
jurysdykcji; kardynat Valerio Valeri,
prefekt Kongregacji ds. Zakonnikow,
obawial sie, ze za zmiang Opus Dei
pojda inne instytuty Swieckie; a
kardynal Antonio Samoré rowniez
nie popart prosby. Te obawy i leki
spelnily sie 20 maja 1962 roku.
Sekretarz stanu, kardynal Amleto
Cicognani, poinformowal Mons.
Escriva de Balaguer, ze "jest to
sprawa nowa i delikatna", a kilka
dykasterii sprzeciwilo sie propozycji
erygowania Opus Dei jako pralatury



nullius. W swietle tych doniesien
Stolica Apostolska postanowila nie
przyjmowac prosby, ktora zawierala
"trudnos$ci prawne i praktyczne
prawie nie do pokonania"™”.
Zalozyciel natychmiast odpowiedzial,
ze podporzadkowuje sie tej decyzji,
ale jednoczesnie zastrzega sobie
prawo do ponownego poruszenia tej
sprawy, poniewaz uwaza jg za
obowigzek sumienia. Przy drzwiach
zamKknietych, liczac sie z odmowa
Stolicy Apostolskiej, postanowil na
dtugi czas wstrzymac oficjalne
dzialania. Na razie poprosit
cztonkow Dziela o modlitwe i
ofiarowanie pracy Bogu w jego
intencjach.

Miesigc pozniej, 27 czerwca, Jan
XXIII ponownie przyjal na audiencji
Mons. Escrive de Balaguer.
Zalozyciel w zwiezly sposéb odniost
sie do problemu prawnego Opus Dei -
w szczegolnosci zaznaczyl, ze nie jest
dla niego wygodna zaleznos¢ od



Kongregacji Zakonnikow - ale
zapewnil papieza, ze w najblizszej
przyszto$ci nie bedzie skladal
zadnych dalszych prosb. Wyjasnit
mu rowniez, ze dzialalno$¢ Opus Dei
ma charakter wylgcznie apostolski,
poniewaz w prasie miedzynarodowej
pojawily sie wypowiedzi
przypisujace Dzielu dziatalnos$c
polityczng i gospodarczg. Nastepnie
rozmawiat z Ojcem Swietym o
ekumenizmie, a konkretnie o
powolywaniu niekatolikow i
niechrzescijan na
wsp6lpracownikéw Opus Dei™".

W poprzednich latach Escriva de
Balaguer, ktory otrzymat od Stolicy
Apostolskiej prawo proponowania
zmian w Konstytucjach, wprowadzit
pewne modyfikacje, z ktorych prawie
wszystkie mialy na celu ochrone
Swieckosci cztonkow Dzieta. W
pazdzierniku 1963 roku podjat te
uzupelnienia i przygotowal nowe
wydanie Konstytucji, ktore zostato



zatwierdzone przez Kongregacje d/s
Zakonow. Ponadto w polowie lat
szeSc¢dziesiagtych zrewidowat i
dostosowal nomenklature, aby
uzywac kategorii zgodnych ze
Swieckim charakterem i
dziatalnoscia Opus Dei, odchodzac od
jakiegokolwiek utozsamiania jej z
konsekracja zakonng. Glowne
zmiany w terminologii dotyczyly (w
nawiasach podano wyrazenia, ktore
zostaly zastagpione): stowarzyszenie
wiernych (instytut Swiecki), prawo
szczegolne lub ius peculiare
(Konstytucje), swietoS¢ (doskonatos¢
chrzescijanska); doskonalos$c¢ we
wlasnym stanie (stan doskonatosci),
dyrektorzy (przelozeni), delegat
regionalny (missus), cztonkowie
(stowarzyszeni), przylaczeni (oblaci),
komisja stuzby (wizytacja regionu),
osrodek (dom), popotudniowy czas
pracy i czas nocny (milczenie mate i
milczenie duze), rekolekcje
(¢wiczenia duchowe). Odtad
zalozyciel powtarzal w stowach i na



pismie, ze Opus Dei nie jest juz
instytutem swieckim, nawet jesli tak
jest w prawie?,

W listopadzie 1963 r. mialo miejsce
do$¢ niezwykle wydarzenie. Ksigdz i
teolog Hans Urs von Balthasar
opublikowal w szwajcarskim
dzienniku Neue Zurcher Nachrichten
dwa artykuly pod tytulem
"Integralismus”, ktore miesigc
pozniej ukazaly sie takze w
austriackim czasopismie "Wort und
Wahrheit". Pisma te wskazywaly na
Opus Dei jako mocna site
integrystycznag; krytykowat jego
polityczne, ekonomiczne i spoteczne
dazenia w Hiszpanii, gdzie dawalo
pierwszenstwo wiadzy doczesnej
przed wartosciami ewangelicznymi;
oskarzaly Droge o oferowanie
duchowosci pozbawionej tresci
teologicznej. Wkrotce skontaktowali
sie z nim Pedro Turull i Juan Bautista
Torelld, ktorzy mieszkali
odpowiednio w Szwajcarii i Austrii.



Von Balthasar - zalozyciel malego
instytutu Swieckiego, zwanego
Wspdlnota Sw. Jana - powiedzial im,
ze nie moze znaleZ¢ teologicznych i
duchowych powodow dla
rozprzestrzeniania sie Opus Dej;
przyznal rowniez, ze byl pod
wplywem niektorych jezuitow w
Zurychu, ktorzy krytykowali tam
rezydencje promowanag przez
Dzielo™.

24 stycznia 1964 r. Josemaria Escriva
po raz pierwszy spotkat sie na
audiencji z papiezem Pawlem VI.
Zalozyciel zapewnil go o modlitwie
swojej i swoich duchowych synéw w
intencji pomys$lnego przebiegu
Soboru Watykanskiego. Odniodst sie
takze do problemu instytucjonalnego
Opus Dei, a mianowicie do faktu, ze
postac prawna instytutow swieckich
zostala znieksztalcona w stosunku do
pierwotnego ustawodawstwa tych
stowarzyszen. Kilka tygodni pozniej
wystal do papieza list z



podziekowaniami za spotkanie.
Zalaczyl takze specjalne prawo Opus
Dei oraz dluga note, w ktorej wyrazit
zyczenie, aby w odpowiednim czasie
Dzielo zostalo ujete w ramy prawne
zgodne z jego specyficznym
charyzmatem"?.

Rezultat listu byl inny niz sie
spodziewano. W lipcu Escriva de
Balaguer - ktory przebywal w
péinocnej Hiszpanii - dowiedziat sie,
ze kuria watykanska analizuje note
przestang papiezowi w celu zmiany
statusu prawnego Opus Dei.
Zaniepokojony poprosit kardynaia
[ldebrando Antoniutti, prefekta
Kongregacji ds. Zakondw, aby
poczekal na jego powrdt do Rzymu,
poniewaz list nie zawierat
wszystkich informacji koniecznych
do kanonicznego opracowania
Dziela, ale dodal, ze mozliwe
rozwiazanie pojawia sie w
soborowym schemacie De
sacerdotibus, w czesci dotyczacej



diecezji i pratatur personalnych.
Zalozyciel napisal rowniez do Mons.
Dell'Acqua, zastepcy Sekretarza
Stanu, i podkreslal, ze fenomen
duszpasterski Opus Dei nie moze byc¢
"oceniany ani rozumiany z
mentalnoscig kogos, kto jest
przyzwyczajony do studiowania
problemoéw zycia kleryckiego lub
zakonnego, ale nie jest
przyzwyczajony do poszukiwania i
identyfikowania sie z problemami
$wieckich"™, Kardynal Antoniutti
odpowiedzial, ze nic nie zostanie
zrobione przed zakonczeniem
Soboru Watykanskiego™®.

Dnia 10 pazdziernika 1964 roku
Pawetl VI udzielil nowej audiencji
biskupowi Escriva de Balaguer.
Papiez powiedzial mu, zeby byt
spokojny o problem prawny Opus
Dei, poniewaz zostanie on
rozwiazany pézniej. Dodal réwniez,
ze rozumie wolnos¢, jaka ciesza sie
cztonkowie Dziela w swojej



dziatalnosci zawodowej,
gospodarczej i politycznej. Ponadto
podarowal mu okolicznosciowy list,
w ktéorym wychwalal Opus Deli,
"zrodzone w naszych czasach jako
zywy wyraz odwiecznej mtodosci
Kosciola", kierowat "stowa zachety i
otuchy" do jego cztonkdow, ktorzy
peili "apostolstwo obecnosci 1
Swiadectwa we wszystkich sektorach
wspolczesnego zycia", oraz zachecat
ich do pozostawania "we wzajemne]j
zgodzie ze starymi i nowymi
dzielami i instytucjami
religijnymi"™”.

PRZESLANIE OPUS DEI NA DRUGIM
SOBORZE WATYKANSKIM

Sposrod prawie 2800 ojcow
soborowych, ktorzy wzieli udzial w
Soborze Ekumenicznym, trzech
nalezalo do Opus Dei. Ignacio
Orbegozo, pralat pralatury nullius w
Yauyos (Peru), i Luis Sanchez-
Moreno, biskup pomocniczy w



Chiclayo (Peru), byli
numerariuszami. Z kolei Alberto
Cosme do Amaral, biskup
pomocniczy Porto (Portugalia), byt
czlonkiem Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza.
Wkiad tych pratatéow w dziatalnosc¢
zgromadzenia ekumenicznego byt
bardzo maly.

W pracach uczestniczyto rowniez
trzech ekspertow soborowych:
Alvaro del Portillo, sekretarz
generalny Opus Dei; José Maria
Albareda, rektor Uniwersytetu
Nawarry; oraz Salvador Canals,
audytor Trybunalu Roty Rzymskie;j.
Ponadto inny ksigdz z Dziela, Julidn
Herranz, pracowal w dwoch
komisjach. Del Portillo - ktory przed
Soborem byl przewodniczacym
komisji przygotowawczej ds.
Swieckich - by} sekretarzem komisji
ds. dyscypliny duchowienstwa i
wiernych oraz konsultantem komisji
ds. biskupow i ustroju diecezji,



zakonnikow, stowarzyszen wiernych,
dyscypliny wiary i rewizji Kodeksu
Prawa Kanonicznego. Wniost kilka
uwag do tekstow soborowych, w
ktorych podjal aspekty ducha Opus
Deij, takie jak uswiecenie swieckich i
misja kaptana™.

Josemaria Escriva nie bral
bezposredniego udzialu w sesjach i
komisjach Soboru. Nie chcial by¢
Ojcem Soborowym, poniewaz
zostalby umieszczony wsrod
przetozonych zakonnych, co
spowodowaloby dalsze zamieszanie
zwigzane ze Swieckim charakterem
Opus Dei. Kiedy biskup Capovilla,
osobisty sekretarz Jana XXIII,
zaproponowal mu powolanie na
eksperta soborowego, Mons. Escriva
de Balaguer odrzucil te propozycje,
poniewaz byloby dziwne, gdyby
niektorzy cztonkowie Dziela byli
ojcami soborowymi, a zalozyciel

ekspertem™.



Escriva de Balaguer modlil sie o
sprawny przebieg prac Soboru i
uwaznie je Sledzil. W ciggu czterech
lat trwania Soboru odbyl w Villa
Tevere ponad dwiescie spotkan z 53
ojcami soborowymi oraz roznymi
znanymi teologami i kanonistami,
glownie biskupami z hiszpanskich i
wtoskich diecezji nalezagcymi do kurii
watykanskiej. Przy innych okazjach
odwiedzal ich w domach, w ktorych
przebywali. Rozmowy z duchownymi
pomogly mu wyjasni¢ ducha Opus
Dei. Przy pewnej okazji, na przyklad,
arcybiskup Rheims Francois Marty
powiedzial mu, zZe Swieccy powinni
przeksztalcac struktury porzadku
doczesnego. Escriva de Balaguer
odpowiedzial z uSmiechem: "Jesli
maja dusze kontemplacyjna,
doskonale. Bo jeSli nie, to niczego nie
schrystianizuja. Co gorsza, to wlasnie
oni pozwolg sie przemienic; i zamiast
chrystianizowac¢ swiat, chrzescijanie
stang sie Swiatowi"®”,



Kilka dokumentow soborowych
proklamowalo centralne aspekty
ducha Opus Dei. Konstytucja
dogmatyczna o Kosciele Lumen
gentium potwierdzila nauke o
powszechnym powotaniu do
Swietos$ci: "Wyposazeni w tyle i tak
poteznych srodkow zbawienia,
wszyscy wierni chrzescijanie
jakiejkolwiek sytuacji zyciowej oraz
stanu powolani sg przez Pana, ktory
na wilasciwej sobie drodze, do
Swieto$ci doskonatej, jak i sam Ojciec
doskonaly jest."™. W podejsciu do
zycia i dzialalnosci Swieckich
przypomniano takze nauczanie
Escriva de Balaguer: "[Jest] wlasciwe
dla stanu Swieckich, aby zyli posrod
Swiata i spraw doczesnych; sg oni
powolani przez Boga, aby, gorliwi w
duchu chrzescijanskim, wykonywali
swoje apostolstwo w Swiecie jako
zaczyn"??. Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes
wyjasniala, ze praca ludzka

"odpowiada woli Bozej"™ i jest



Srodkiem wyniesienia czlowieka i
wszystkich rzeczywistosci, ktore
realizuje, do Stworcy; jednoczesnie
podkreslata wolnos$¢ wiernych w
sprawach porzadku doczesnego.
Dekret o prezbiterach Presbyterorum
ordinis, nr 14, podjal m.in. idee
powtarzane przez Zalozyciela, ze
Msza $w. jest centrum i korzeniem
zycia duchowego oraz ze duchowni
Swieccy korzystaja z prawa
zrzeszania sie. Inne punkty
zgodnosci z duchem Opus Dei
pojawily sie w dokumentach
dotyczacych liturgii, mediow,
ekumenizmu i wolnosci religijnej.

Escriva de Balaguer odnalazl w
tekstach soborowych koncepcje,
ktore byly gloszone od czasu
zalozenia Opus Dei. Uznajac ja za
wspaolng doktryne, Sobor Watykanski
IT potwierdzit i teologicznie umocnit
ducha Opus Dei. W 1967 roku
zalozyciel napisal w prologu do
czwartego wydania Katechizmu



Dziela: "W tym wielkim
Zgromadzeniu Ekumenicznym i w
pdzniejszych dokumentach Papieza
fundamentalne zasady, ktore Opus
Dei glosito i praktykowalo od 1928
roku, zostaly potwierdzone w sposob
najbardziej uroczysty: ogolne
wezwanie do swietosci oraz praca
zawodowa uswiecona i uswiecajaca,
ktore dzieki synostwu Bozemu
czynia z nas dusze kontemplacyjne
posrod ulicy, z ktorych kazda dazy do
doskonatosci chrzescijanskiej,
wypelniajgc swoje osobiste
obowiazki stanu i wykonujac zwykla
prace. Pomdz mi dziekowac Bogu"®?,

Sobor potwierdzil rowniez tworzenie
elastycznych organizacji koscielnych,
w zaleznosci od potrzeb
duszpasterskich. Do kryterium
terytorialnego, ktorym postugiwano
sie przy wyznaczaniu granic
okregow w Kosciele, dodano
kryterium osobowe. Formula ta
ulatwila usystematyzowanie zjawisk,



ktore pojawily sie w poprzednich
dziesiecioleciach. Konkretnie, numer
10 dekretu Presbyterorum ordinis
przewidywal mozliwos¢ tworzenia
pratatur personalnych i diecezji
specjalnych dla obstugi i opieki nad
niektorymi rodzajami dzialalnosci
duszpasterskiej. Od momentu
promulgacji tego dokumentu
Zalozyciel twierdzil, zZe ostateczne
rozwiazanie prawne dla Opus Dei
znalazlo odpowiedni kanat w tych
postaciach o charakterze

osobistym'®,

SPECJALNY KONGRES GENERALNY™".

25 stycznia 1966 roku, kilka dni po
zakonczeniu Soboru Watykanskiego
I, papiez Pawel VI przyjal na
audiencji biskupa Escrive. Zalozyciel
wreczyl mu specjalne wydanie
"Drogi" upamietniajace wydanie
dwoch milionéw egzemplarzy.
Nastepnie rozmawiali ponownie o
sytuacji prawnej Opus Deli, a Escriva



powiedzial Ojcu Swietemu, ze woli
poczekac, zanim rozpocznie kolejne
konsultacje. Pottora roku pozniej - 15
lipca 1967 r. - papiez udzielil mu
kolejnej audiencji. Zalozyciel mowit
mu o powotaniach do Opus Dei w
roznych czesciach Swiata; o ludziach,
ktorzy przyjeli wiare katolickg dzieki
kontaktom z apostolstwem Dziela; o
wzroscie dzialan korporacyjnych,
zarowno o charakterze spolecznym,
jak 1 o projektach nowych
uniwersytetéw; o nauczaniu o
uswiecaniu poprzez zwykla
dzialalnos¢ zawodowsg, polaczona z
formacja doktrynalng. Z drugiej
strony, wolal nie odwolywac sie do
ram prawnych Opus Dei®",

W tym czasie - w sierpniu 1966 roku -
Pawel VI opublikowal dokument
Ecclesiae Sanctae, ktory precyzowat
normy stosowania niektérych
dekretow soborowych, m.in.
dotyczacych odnowy i aktualizacji
(aggiornamento) instytutow



zakonnych i Swieckich. Escriva nie
chcial promowac dostosowania,
poniewaz uwazal, ze ostateczne
rozwigzanie prawne Dziela wymaga
innych drog; poza tym, w maju tego
samego roku odbytl sie juz kongres
generalny Opus Dei. Jednak wiosna
1969 roku kilku kardynatow
poinformowalo zalozyciela, ze krazy
krytyka Dziela i ze na wniosek
prefekta Kongregacji ds. Zakonow,
Ildebrando Antoniutti, zostala
powolana specjalna i zastrzezona
komisja, ktora miata zbadac sytuacje
kanoniczna Opus Dei i zmodyfikowac
jego Konstytucje. Komisja skladala
sie z pieciu 0s0b, z ktorych trzy - o.
Ramon Bidagor oraz monsiniorowie
Sotero Sanz Villalba i Achille
Glorieux - byly notorycznymi
oponentami Opus Dei [*].

Przewidujac te trudnosci, 20 maja
1969 roku Escriva de Balaguer
zwrocil sie do Stolicy Apostolskiej z
prosba o pozwolenie na



zorganizowanie w Opus Del
kongresu generalnego w celu
zrewidowania jego prawa
partykularnego zgodnie z
wytycznymi Soboru i duchem
zalozycielskim. Otrzymawszy
odpowiedz twierdzacg, zwolal
specjalny kongres generalny.
Pierwsza czes$¢ odbywatla sie od 1 do
15 wrze$nia dla mezczyzn i od 4 do
16 wrzesnia dla kobiet. W spotkaniu
wzielo udziat 192 czlonkow Dziela ze
wszystkich regionow Dziela.
Elektorzy i przedstawiciele regionow
studiowali ducha, praxis i prawo
Opus Dei. W swoich wnioskach
zalozyciel i czlonkowie kongresu
wyrazili swoja jednosc¢ z papiezem,
biskupami diecezjalnymi i
nauczaniem Soboru Watykanskiego
II. Nastepnie wskazali, ze nalezy
podjac "rewizje pojeciowa i
terminologiczna naszego prawa
partykularnego"®”. Zatwierdzono
takze przeprowadzenie ogolne;j
konsultacji wsrod cztonkéw Opus Dei



oraz zorganizowanie drugiej czesci
kongresu rok pdzniej.

Po zakonczeniu tych dni zalozyciel
zlozyl kardynalowi Antoniutti
sprawozdanie z przebiegu kongresu.
Wystal tez Pawlowi VI dlugi i
wyczerpujacy raport, w ktorym
ubolewal, ze jednostronnie
powolano komisje do zbadania Opus
Dei; ze byla ona tajna i miata na celu
rewizje Konstytucji, ktore same w
sobie byly niewygodne dla Opus Dei;
ze trzy osoby zasiadajgce w komisji
mialy wyrazng wrogosc¢ wobec
Dziela i dlatego zostaly odsuniete od
pracy; i ze komisja ta dziatala w inny
sposob niz specjalny kongres
generalny Opus Dei, bedace w
pelnym rozkwicie %%,

Kilka tygodni pdzniej kardynatl Jean
Villot, Sekretarz Stanu, odpowiedzial,
Ze istnieje specjalna komisja, ale
tylko do zbadania Konstytucji
instytutéw swieckich kaplanskich;



dodal ponadto, ze pewne
sformulowania zawarte w liScie nie
spodobaly sie Papiezowi. Zalozyciel
natychmiast napisal ponownie do
papieza, proszac go o wybaczenie
wszelkich przykrosci, jakie mogt
odczu¢, i wyrazajac swoje caltkowite
synowskie przywigzanie do niego™.
WKkrotce potem dowiedzial sie, ze
komisja do spraw badania Opus Dei
zostala rozwigzana.

Zalozyciel ucierpial, poniewaz
niektore zachowania osob
peiniacych wysokie funkcje w Stolicy
Apostolskiej sugerowaty mala
otwartosc¢ i niewielkie zaufanie. W
tym specyficznym klimacie Opus Dei
bylo postrzegane z pewnym chlodem
i dystansem. Niekiedy Escriva de
Balaguer zwracal uwage na to, ze
Dzielu zarzucano, iz jest oderwane
od papieza, a nawet mu sie
sprzeciwia. Aby nie podsycac
kontrowersji, wolat publicznie
milczed, a jednocze$nie organizowac



spotkania w Kurii Rzymskiej, aby
wyjasnic¢ nieporozumienia.

Mons. Josemaria Escriva napotykat
trudnosci w kontaktach z Mons.
Giovannim Benellim, ktéry od 1967 r.
peinil funkcje zastepcy Sekretarza
Stanu. Wynikalo to czesciowo z
dwoch przeciwstawnych koncepcji
dzialania w zyciu politycznym.
Sekretariat Stanu - za zgoda papieza -
zachecal do opracowania projektu
dla Hiszpanii, ktéry zakladatl
zdystansowanie sie hiszpanskiej
hierarchii od rezimu Franco,
stopniowe wycofywanie znanych
katolikoéw z rzadu oraz tworzenie
kadr partii politycznej, takiej jak
Democrazia Cristiana. Benelli
uwazal, ze Escriva de Balaguer nie
pomogt mu w zapobiezeniu
pociagniecia Kosciota do
odpowiedzialnosci za dzialalnos¢
polityczng wybitnych katolikow,
takich jak ministrowie nalezacy do
Opus Dei; ze swojej strony zalozyciel



uznal, Ze zastepca Sekretarza Stanu,
kierujacy sie uzasadnionymi
opiniami, nie rozumial, ze
dyrektorzy Dziela nie ingeruja w

decyzje polityczne jego czlonkow®™,

Naleganie Opus Dei na zmiany
prawne i odmowa instytucjonalnej
wspolpracy w hiszpanskiej
transformacji politycznej odcisnety
pietno na zalozycielu. W latach
1968-1973 Escriva de Balaguer nie
zostal przyjety przez Pawla VI. W
pierwszych dwdch latach tego okresu
az dziesieciokrotnie prosit o
audiencje u papieza, w niektorych
przypadkach listownie, w innych
ustnie, prawie zawsze za
posrednictwem samego Mons.
Benellego. Poniewaz nie otrzymat
zadnej odpowiedzi, od 1970 roku
wolal czekac¢ na zmiane
okolicznosci®".

Innym wydarzeniem tamtych lat
byly spotkania, ktore odbywat z



generalem jezuitow. Po
wydarzeniach z lat 1951-1952
Josemaria Escriva poprosit cztonkow
Dziela, aby nie utrzymywali zadnych
szczegollnych kontaktow z czlonkami
Towarzystwa Jezusowego. Byla to
proba przezwyciezenia trudnosci,
jakie pojawily sie, gdy niektorzy
uczniowie szkol jezuickich poprosili
0 przyjecie do Opus Dei. Lata mijaly,
a wody w pewnym stopniu sie
uspokoity. W maju 1965 r. Baskijczyk
Pedro Arrupe zostal wybrany na
przelozonego generalnego
Towarzystwa Jezusowego. W tym
czasie jezuici przezywali okres
aggiornamento w Swietle Soboru, w
ktorym poszukiwali form
poboznosci, duszpasterstwa
ludowego i dzialan spotecznych, a
jednoczesnie cierpieli z powodu
pewnego zametu doktrynalnego,
spadku liczby powotan i braku

:[32]

dyscypliny zakonnej*“*.



W lipcu 1965 r. Arrupe
zaproponowat spotkanie z Josemaria
Escriva de Balaguer. 12 wrzesnia
zjedli obiad w Villa Tevere.
Nastepnie, w ciggu nastepnych pieciu
lat, spotkali sie jeszcze przy
jedenastu innych okazjach, albo w
kurii generalnej jezuitow, albo w
siedzibie Opus Dei. Byly to serdeczne
spotkania. Czesto dyskutowali o
sprawach duchowych, takich jak
potrzeba wzmocnienia doktryny
katolickiej i promowania
tradycyjnych srodkow praktyki
chrzescijanskiej. Na poczatku Escriva
de Balaguer powiedzial Arrupe, aby
polozyt kres wrogosci niektorych
ojcow Towarzystwa Jezusowego
wobec Opus Dei, ktora, trwajac od
dwoch i pot dekady, stala sie w
pewnym sensie
zinstytucjonalizowana. I dodal, ze
nie chce rzucac im w twarz
wydarzen, ktore zostaly
przezwyciezone, tylko przywolac je -



byly one notoryczne - w nadziei, ze
znikna.

Ze swej strony Arrupe zasugerowat
mozliwos¢ prowadzenia wspolnej
dzialalnosci apostolskiej przez
jezuitow i cztonkdw Dziela.
Zalozyciel odpowiedzial, ze nie
uwaza tego za stosowne, poniewaz sa
to dwie niejednorodne instytucje,
zasadniczo roznigce sie charakterem:
jedna skiada sie z konsekrowanych
zakonnikow, a druga z wiernych
Swieckich; ponadto, zgodnie z ich
charyzmatami, jedna poswigcona jest
szkotom i uniwersytetom,
kongregacjom marianskim, misjom i
prasie, gdzie szerzy sie kult
Najswietszego Serca; druga jest
otwarta na prace zawodowa i
apostolska kazdej osoby, jak morze
bez brzegow. Escriva de Balaguer
zdawal sobie sprawe, ze Arrupe byl
zainteresowany $wieckim i laickim
sposobem formowania Swieckich i
kierowania apostolstwem w Opus



Dei, i ze docenial rozwoj Dziela.
Uwazal jednak za bardziej stosowne,
aby kazdy we wlasnym duchu szukat
sposobu ukierunkowania wiasnego
apostolstwa. Co wiecej, niektorzy
jezuici publicznie krytykowali Opus
Dei - na przyklad komentujac
rzekoma kontrole rzadu,
uniwersytetow i bankow w Hiszpanii
- a inni uzywali terminologii lub
nasladowali zewnetrzne formy
apostolstw Dziela. Z tych powoddéw w
marcu 1970 r. uznat za bardziej
roztropne zaprzestanie rozmow z
Ojcem Generatem',

Josemaria Escriva zintensyfikowat
swoja modlitwe do Boga za KosSciot i
za droge prawng Opus Dei. W
kwietniu 1970 r. udat sie do
Hiszpanii i Portugalii, aby modlic sie
przed Matka Bozg del Pilar i Matka
Boza Fatimskg. Odwiedzil takze
pustelnie w Torreciudad, niedaleko
Barbastro. 8 maja doznat
wewnetrznego poruszenia, gdyz bez



dzwieku stow ustyszal wyrazenie Si
Deus nobiscum, quis contra nos? (Jesli
Bog z nami, kt6z przeciwko nam?: Rz
8, 31). Trzy miesiace pozniej, 6
sierpnia, ustyszal inne wezwanie:
Clama, ne cesses! (Wolaj, nie ustawaj:
Iz 58, 1). Obie te rzeczy umocnily jego
zaufanie do Boga i sklonily do dalszej
modlitwy.

Od 15 maja do 23 czerwca przebywal
w Meksyku. Po raz pierwszy opuscit
kontynent europejski. Swdj pobyt
rozpoczat od nowenny do Matki
Bozej z Guadalupe. Za
wstawiennictwem NajSwietszej
Maryi Panny modlil sie intensywnie
do Boga za sytuacje Kosciolaio
specjalng intencje, rozwigzanie
prawne, ktore zabezpieczyloby
autentyczng nature Opus Dei.
Nastepnie odby! spotkania z
cztonkami Dziela ze wszystkich grup
spolecznych, od intelektualistow
mieszkajacych w miescie Meksyk po
chlopow uczestniczacych w zajeciach



w Montefalco lub Jaltepec, domu
rekolekcyjnym w poblizu
Guadalajary™".

30 sierpnia 1970 r. rozpoczela sie
druga czesc specjalnego kongresu
generalnego Opus Dei. W ciggu
ostatnich miesiecy do Rzymu
wpiynelo nieco ponad 54 tys.
komunikatow, napisanych przez
cztonkéw Dziela z calego Swiata.
Podczas kongresu kilka komisji
przeanalizowalo gléwne propozycje.
Sesje plenarne mezczyzn i kobiet
zakonczyly sie 14 wrzesnia. We
wnioskach podkreslono waznos¢
regul poboznosci oraz formacji
duchowej i doktrynalnej podawanej
w Dziele, a takze potrzebe "innej
konfiguracji prawnej Instytutu
Swieckiego", ktéra wyeliminowalaby
"elementy wlasciwe Instytutom
doskonatosci, to znaczy profesje
trzech rad ewangelicznych"®,
poniewaz duch Opus Dei nie pocigga
za soba innego stanu kanonicznego,



ale prowadzi kazdego do
poszukiwania doskonatosci w jego
stanie (duchownym, swieckim,
kawalerskim, malzenskim, wdowim
itd.). Kongres zatwierdzit rowniez, ze
bedzie on nadal obradowal. Bedzie
ona kontynuowana przez komisje
techniczng, skladajgca sie z
dwunastu 0so6b - szeSciu dla
podkomisji prawno-kanonicznej i
szesciu dla "podkomisji teologicznej -
pod przewodnictwem Alvaro del
Portillo, ktéra zaproponuje
rozwigzania problemu
instytucjonalnego Opus Dei.

Gdy komisja techniczna rozpoczela
prace, w Watykanie pojawily sie
nowe trudnosci. Niektdre plotki -
obrazliwe i rozpowszechniane
anonimowo - zarzucaly cztonkom
Opus Dei pracujagcym w Stolicy
Apostolskiej podwojne
postuszenstwo; byli zobowigzani do
postuszenstwa wobec przelozonych
odpowiednich dykasterii, a takze



dyrektorow Dziela, z ktorymi
konsultowali sie w sprawach
zawodowych, nie dochowujac
tajemnicy w sprawach
zastrzezonych; méwiono nawet, ze
kilku cztonkéw Opus Dei przenikneto
potajemnie do kongregacji
rzymskich[f]. W styczniu 1971 roku
kardynat Villot poprosit Escrive de
Balaguera o liste cztonkéw Opus Dei
pracujacych w kurii watykanskie;.
Zalozyciel szybko udzielil
odpowiedzi, wyrazajac jednoczesnie
zaklopotanie, poniewaz informacja
ta byla znana. Poza tym, ze
czlonkowie "nigdy nie ukrywali
swojej przynaleznosci do naszego
Stowarzyszenia"®®, same dykasterie
zatrudnialy ich ze wzgledu na
przynaleznos$c¢ do Opus Dei. W tym
czasie w biurach Stolicy Apostolskiej
pracowato piec osob: ksieza Salvador
Canals, Julian Herranz, Julio Atienza i
Justo Mullor oraz prawnik Antonio
Fraile. Jedynym stanowiskiem o
pewnym znaczeniu byl Kanat -



audytor Roty Rzymskiej; pozostali
byli urzednikami kongregacji.
Ponadto byto pieciu konsultoréw z
roznych kongregacji, z ktorych tylko
jeden - Alvaro del Portillo -
przebywal w Rzymie.

Escriva skoncentrowat swoje sily na
modlitwie do Boga, rozszerzaniu
Dziela i formacji swoich dzieci oraz
wszystkich, ktdrzy uczestniczyli w
dzialalnosci apostolskiej Opus Dei.
Dnia 30 maja 1971 r. poswiecil Dzielo
Duchowi Swietemu, co w pewien
sposob dopeinilo trzy konsekracje,
ktore zlozyl dwadziescia lat
wczesniej. Zatozyciel prosit Ducha
Swietego o wytrwalo$¢ w wierze dla
swoich dziecii o pomoc dla
"KoSciola, a w szczegolnosci dla
papieza rzymskiego, aby nas
prowadzit swoim stowem i
przykiadem, i aby osiggnat zycie
wieczne wraz z powierzong mu
trzodg; aby nigdy nie zabrakio
dobrych pasterzy i abySmy wszyscy



wierni stuzgc Tobie w SwietoS$ci zycia
i prawosci wiary, osiagneli chwate
nieba"®”. Trzy miesigce pdzniej - 23
sierpnia - mial kolejng sentencje,
ktora potwierdzata koniecznos¢
stalego odwolywania sie do
wstawiennictwa Maryi Dziewicy:
Adeamus cum fiducia ad thronum
gloriae ut misericordiam
consequamur" (P6jdZzmy z ufnoscia
do tronu chwaly, aby uzyskac
milosierdzie)™®.

Po szesciu latach, 25 czerwca 1973 r.,
Pawel VI przyjal biskupa Escriva de
Balaguer. Podczas tej audiencji
Zalozyciel przypomniat o
rozszerzeniu dzialalnosci
apostolskiej Dziela w krajach
demokratycznych i o osobistym
apostolstwie prowadzonym wsrod
ludzi zza zelaznej kurtyny, o
wzros$cie powotan w Opus Deiio
prosbie, ktora skierowat do swoich
dzieci, aby z miloscig kochaly
papieza i Magisterium Kosciola.



Jednoczesnie przypomnial o
wolnosci politycznej cztonkow
Dziela, ktora w Hiszpanii zostala
zakwestionowana przez tych, ktorzy
mieli monopol i mentalnos¢
jednopartyjng. Pawel VI pochwalil
ksiedza Josemarie - powiedzial mu:
"Teste$ swiety"™” - a takze odnidst sie
do poglosek o obecnosci cztonkow
Dziela w Kurii Watykanskiej i
konsultacjach o charakterze
zawodowym, jakie prowadzili z
dyrektorami Opus Dei. Zalozyciel
odpowiedzial, ze sa to oszczercze
komentarze, pochodzace od
politykow i duchownych
sprzeciwiajgcych sie wolnosci
pogladow w sprawach doczesnych.
Bylo to ostatnie spotkanie miedzy
nimi. W miedzyczasie komisja
techniczna powolana przez specjalny
kongres generalny przeanalizowala
poszczegolne komunikaty i sugestie z
sesji plenarnych kongresu. Zadanie
przeciggnelo sie o cztery lata z
powodu duzej ilosci badanego



materiatu i trudnosci w relacjach z
niektorymi wiladzami watykanskimi,
co sprawilo, ze pewne opdznienie
bylo rozsadne. Na koniec komisja
techniczna przygotowatla propozycje
statutu prawnego Opus Dei. Dnia 1
pazdziernika 1974 roku Zalozyciel
zatwierdzil projekt Codex iuris
particularis Operis Dei (Kodeks
prawa partykularnego Opus Dei)"*”.
Dokument ten proponowat nowa
nature prawng Opus Dei, ktora
utozsamiala sie z postacia pratatury
personalnej, ustanowionej na
Soborze Watykanskim II, i
eliminowala wszelkie wyrazenia
pochodzace z norm wiasciwych dla
stanu doskonatosci zakonnej lub
Swieckiej. Po opracowaniu Kodeksu
Escriva de Balaguer postanowit
poczekac¢ na odpowiedni moment,
aby zwrdcic sie do Stolicy
Apostolskiej z formalna prosba o
nowa regulacje prawna.



[*1Sotero Sanz, doradca Kurii
Rzymskiej, zmienil zdanie. W 1974
roku, kiedy byl nuncjuszem w Chile,
spotkat sie z biskupem Escriva de
Balaguer i poprosit go o przebaczenie
za swoje zachowanie piec lat
weczesniej (por. Andrés VAZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dej,
ITI, o. c., s. 626, nt. 91).

[T] W momencie ostatecznej
inkorporacji numerariusze
zobowiazali sie do zasiegania opinii
dyrektorow w sprawach o
szczegoOlnym znaczeniu zawodowym
lub spolecznym: por. Constitutiones
Societatis Sacerdotalis Sanctae Crucis
et Operis Dei (1950), nr 58, §3.
Zalozyciel wyjasnial, Ze z prosba o
porade zainteresowany zwracat sie
"tylko o tyle, o ile dotyczyla ona jego
zycia wewnetrznego i zadania
apostolskiego" - na przyklad w
sprawie zobowigzan kontraktowych
lub sposobu zycia - ze istniala
swoboda konsultowania sie z



kimkolwiek i podejmowania decyzji
W sumieniu oraz ze byli oni
zobowigzani nie mowic o
informacjach poufnych, znanych ze
wzgledow zawodowych (tajemnica
zawodowa): Nota ogolna 81/66 (9-
XII-1966), w AGP, seria E.1. .3, 245-2;
oraz Nota ogodlna 11/73 (21-11-1973),
w AGP, seria E.1.3, 246-5.

M Dekret "Pluribus ex documentis",
22-I11-1950, w AAS 42 (1950) 330-331.

 Relacja z rozmowy pomiedzy
Arcadio Larraona i Alvaro del
Portillo, 12-VII-1963, w AGP, seria L.
1.1, 14-2-19.

®I'Wéréd innych badan, por. Alvaro
DEL PORTILLO, "El estado actual de
los Institutos Seculares", Nuestro
Tiempo VIII (V-1958) 515-530;
Salvador CANALS, Institutos
seculares y estado de perfeccion,
Rialp, Madrid 1954; IDEM, Los



Institutos Seculares, Rialp, Madrid
1960; Julidn HERRANZ, "Natura
dell'Opus Dei ed attivita temporali
dei suoi membri", Studi Cattolici, VI/
31 (1962) 73-90.

“I'por. AGP, seria E.4.1, 89-1-1.

B! por. Julidn HERRANZ, "La
evolucion de los institutos seculares",
Ius Canonicum IV/8 (1964) 329.

6] por. AGP, seria E.4.1, 227-2.

" Appunto, nr 2, 9-IV-1960, w AGP,
seria L.1.1, 14-1-1. Osiem dni pdzZniej
zatozyciel dodal drugg konsultacje,
Appunto suppletivo, w ktorym
zaznaczyl, ze zaproponowatl zmiane,
poniewaz Opus Dei idzie pod prad
innym instytutom swieckim (por.
AGP, seria L.1.1, 14-1-7).

! Por. Valentin GOMEZ-IGLESIAS C.,
"El proyecto de prelatura personal
para el Opus Dei en los primeros anos
sesenta", w Eduardo BAURA (coord.),



Estudios sobre la Prelatura del Opus
Dei. A los veinticinco afos de la
Constitucion apostolica "Ut sit",
EUNSA, Pamplona 2009, s. 149-158.

®I'Por. AGP, seria L.1.1, 14-2-5.
Pralatura nullius byla
odpowiednikiem pratatury
terytorialnej obowigzujacej w danym
czasie.

19 1,ist Amleto Cicognani do
Josemarii Escriva de Balaguer, 20
maja 1962, AGP, seria L.1.1, 14-2-18.

M por. AGP, seria E.4.1, 227-2.

121 por. List Josemarii Escrivé do
[ldebrando Antoniutti, Rzym, 31
pazdziernika 1963, w AGP, seria L.
1.1, 14-3-4; oraz Nota ogdlna 27/64 (29
kwietnia 1964), w AGP, seria E.1.3,
243-4.

"3 pekade p6zniej von Balthasar
twierdzil, ze przestanie Opus Dei jest
synteza Ewangelii. O calej sprawie



dotyczacej von Balthasara, por. AGP,
seria M.2.4, 128-11 128-2.

"4 por. AGP, seria E.4.1, 227-4-1; oraz
List Josemarii Escriva do Pawla VI,
Rzym, 14 lutego 1964, w AGP, seria L.
1.1,17-3-2.

131 1ist Josemarii Escriva do Angelo
Dell'Acqua, Paryz, 15-VIII-1964, w
AGP, seria E.4.1, 227-3-1.

% por. Rekopis Alvaro del Portillo,
271X-1964, AGP, seria L.1.1, 17-3-8.

U7 Quirdgrafo, 1-X-1964, en AGP, serie
L.1.1,17-3-8.

"% por. Manuel VALDES MAS,
"Algunos aspectos del trabajo de
Alvaro del Portillo como secretario
de la Comision conciliar De
Disciplina Cleri et Populi Christiani”,
Studia et Documenta 9 (2015) 57-100.



"I por. Alvaro DEL PORTILLO,
Rozmowy o zalozycielu Opus Dej, dz.
cyt. s. 21-22.

29 cyt. za: Julidn HERRANZ, En las
afueras de Jerico. Wspomnienia z lat
spedzonych ze Swietymi Josemaria i
Janem Pawlem II, wyd. 4, Carlo
PIOPPI, "Alcuni incontri di san
Josemaria Escriva con personalita
ecclesiastiche durante gli anni del
Concilio Vaticano II", Studia et
Documenta 5 (2011) 165-228; Barbara
SCHELLENBERGER, "Begegnungen
des hl. Josemaria mit deutschen
Bischofen 1949-1975", Studia et
Documenta 10 (2016) 261-292.

11 SOBOR WATYKANSKI II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, nr 11.

2l SOBOR WATYKANSKI II, Dekret
Apostolicam actuositatem, nr 2.



I SOBOR WATYKANSKI 1J,
Konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, nr 34.

4 Rekopis, 25-111-1967, w AGP, seria
E.1.1, 182-2-1. Tekst ten zostal
opublikowany w nowym wydaniu
Katechizmu (por. AGP, seria E.1.1,
182-2-3).

31 por. Nota ogdlna 59/66 (22-X-1966),
w AGP, seria E.1.3, 245-1.

261 por. AGP, seria E.4.1, 227-4-3; oraz
AGP seria E.4.1, 227-4-4-4.

7 Wnioski ze Specjalnego Kongresu

Generalnego, 15-IX-1969 (mezczyzni)
1 16-IX-1969 (kobiety), w AGP, seria D.
3.

8 por. List Josemarii Escrivéa do
Pawtla VI, Rzym, 16 wrzes$nia 1969 r.,
w AGP, seria A.3.4, 294-4, 690916-2.



91 1,ist Josemarii Escriva do Pawtla VI,
Rzym, 11 pazdziernika 1969, w AGP,
seria A.3.4, 294-4, 691011-2.

39 por. Juliln HERRANZ, En las
afueras de Jerico, o. c., s. 234-240.

BU por. AGP, seria E.4.1, 227-4-5.

B2 por. Te6fanes EGIDO (coord.), Los
jesuitas en Espafia y en el mundo
hispanico, Marcial Pons-Fundacion
Carolina, Madrid 2004, s. 399-430.

B3 por. AGP, seria E.4.3, 104-1-2.
34 por. AGP, seria A.4, 72-2-1.

3 Wnioski ze Specjalnego Kongresu
Generalnego, 14 wrzes$nia 1969 r.,
PGA, seria D.3.

B¢ 1,ist Josemarii Escriva do Jeana
Villota, Rzym, 2 lutego 1971, w AGP,
seria A.3.4, 298-4, 710202-1.

7 Cyt. za: Andrés VAZQUEZ DE
PRADA, The Founder of Opus Dei, III,



0. C., str. 611. Por. AGP, seria A.1,
52-5-1.

3% Zwrot ten jest wariantem tekstu
Listu do Hebrajczykow 4,16, w
ktorym zamiast "tronu chwaty"
wystepuje "tron taski". Dla Escriva de
Balaguer to nowe rozumienie
wyrazenia wskazywalo mu, ze aby
odwolac sie do mitosierdzia Bozego,
musi uciec sie do posrednictwa
Maryi (por. Andrés VAZQUEZ DE
PRADA, The Founder of Opus Dei, III,
0. C., str. 609, nt. 56). 56).

391 AGP, seria E.4.1, 227-4-5.

4T por. AGP, Seria L.1.1, 115.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-
teologiczno-prawny/ (04-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozwoj-teologiczno-prawny/

	Historia Opus Dei: Rozwój teologiczno-prawny

