
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Rozprzestrzenienie
się na świat

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

24-04-2022

9

Rozprzestrzenienie się na świat

LATA PIĘĆDZIESIĄTE BYŁY
największą międzynarodową
ekspansją w historii Opus Dei, która
już nigdy nie będzie przebiegać w tak



szybkim tempie. W latach 1949-1962
jego członkowie przenieśli się do
dwudziestu dwóch krajów, aby tam
zamieszkać na stałe. Na szczególną
uwagę zasługuje pierwsze pięć lat
(1949-1953), ponieważ Dzieło
rozpoczęło swoją działalność w
jedenastu krajach. Niektóre z nich
znajdowały się w Europie
Zachodniej: w Niemczech (1952),
Francji (1952), Szwajcarii (1956),
Austrii (1957) i Holandii (1959).
Najbardziej wyraźny wzrost nastąpił
w obu Amerykach, z północy na
południe: Stany Zjednoczone i
Meksyk (1949), Argentyna i Chile
(1950), Kolumbia i Wenezuela (1951),
Gwatemala i Peru (1953), Ekwador
(1954), Urugwaj (1956), Brazylia i
Kanada (1957), Salwador (1958),
Kostaryka (1959) i Paragwaj (1962).
W 1958 r. dołączyła Kenia i Japonia,
otwierając dwa nowe kontynenty, na
których katolicyzm był mniejszością.
We wszystkich przypadkach - z
wyjątkiem Francji, gdzie rozpoczęto



działalność po raz drugi - Opus Dei
zakorzeniło się przy pierwszej
próbie. Po wszczepieniu w tak wielu
miejscach, w następnych
dziesięcioleciach poświęcono energię
na zasiedlenie każdego regionu, choć
pozostawiono otwarte drzwi dla
nowych miejsc.

Josemaría Escrivá poruszał się
zgodnie z możliwościami chwili, bez
pośpiechu, i często powtarzał, że ufa
Opatrzności. Zanim członkowie
Dzieła zamieszkali w jakimś kraju,
prosił jednego z nich o odwiedzenie
go i sporządzenie raportu na temat
sytuacji społecznej i religijnej; prosił
też o rozmowę z biskupem miasta
wybranego na początek, co
przyspieszało lub opóźniało
powstanie Opus Dei. W oparciu o te
informacje, za radą Rady Generalnej
i Asesorii Centralnej, założyciel
opracował projekty obejmujące
osoby, które mogłyby uczestniczyć w
spotkaniu, środki finansowe, które



byłyby dostępne na początku, oraz
pierwszą działalność korporacyjną.

W czasach, gdy komunikacja
międzykontynentalna była
utrudniona, przygoda polegająca na
niesieniu duchowego przesłania do
nowego - i często nieznanego - kraju
była pociągająca i wymagała odwagi.
Listy członków Opus Dei, którzy
podróżowali, ukazują ich pionierską
mentalność. Rezygnując z niekiedy
obiecującej przyszłości zawodowej,
musieli stawić czoła wyrzeczeniom,
brakowi środków materialnych, a
niekiedy także słabej znajomości
języka. Poruszała ich wiara w Boga,
siła przesłania, które starali się
wcielać w życie, bezpieczeństwo,
jakie dawał im założyciel, oraz
złudzenie, że są protagonistami
projektu przemiany świata, który -
jak byli przekonani - w końcu
przyniesie owoce.



Ci, którzy podjęli wyzwanie
przeprowadzki, to w większości
młodzi absolwenci, księża i służba
domowa, wszyscy numerariusze. W
celu szerzenia orędzia Opus Dei
otrzymywali specjalne szkolenie,
zazwyczaj w ramach kilkudniowych
rekolekcji w Madrycie lub Rzymie.
Na tych spotkaniach dyrektorzy
centralni przypominali im o
nadprzyrodzonych korzeniach Opus
Dei: mówili im, że gdziekolwiek się
znajdują, Dzieło będzie się rozwijać
dzięki poświęceniu życia Bogu, co
było zakorzenione w modlitwie i
osobistym umartwieniu. Zachęcano
ich także do nawiązywania
kontaktów z miejscową ludnością,
bez tworzenia zamkniętego kręgu z
rodakami w kraju pochodzenia, jak
to ma miejsce w przypadku
niektórych emigrantów. Według
założyciela, każdy przychodził
"kochać ten naród, łączyć się z nim:
nie chce się zakorzenić"[1].



Ci, którzy dokonali pierwszej
ekspansji Opus Dei, pochodzili z
Hiszpanii, ponieważ tylko ten region
pierworodny, który posiadał
wystarczającą liczbę mężczyzn i
kobiet, którzy mogli wyruszyć w inne
miejsca, nie pozostawiając bez opieki
rozpoczętej działalności. Niektórzy
starsi członkowie Dzieła brali udział
w promieniowaniu. Wśród mężczyzn
byli to na przykład: José María
González Barredo (Stany
Zjednoczone), Ricardo Fernández
Vallespín (Argentyna) i Pedro
Casciaro (Meksyk), a wśród kobiet:
Narcisa González Guzmán (Stany
Zjednoczone), Sabina Alandes
(Argentyna) i Guadalupe Ortiz de
Landázuri (Meksyk). Dla Escrivá de
Balaguer Dzieło było projektem o
zasięgu światowym. Wysyłając
numerariuszy do innych miejsc, na
pewien czas spowolnił rozwój w
Hiszpanii, ale w zamian za to
przyspieszył jego powszechne
rozszerzenie.



Założyciel zaznaczył jednak, że w
miarę możliwości ludzie nie powinni
opuszczać jednego kraju; przesłanie
Opus Dei znajdowało miejsce w
kulturze i społeczeństwie każdego
miejsca. Ostrzegał przed
niebezpieczeństwem stworzenia
regionalistycznego Opus Dei, które
chciałoby zaszczepić sposób bycia
narodu pochodzenia lub stracić z
oczu globalność[*]. Na przykład
pierwszy Irlandczyk, Cormac Burke,
wyjechał do Stanów Zjednoczonych
w 1955 roku; inna Irlandka, Kathleen
Purcell, w 1960 roku zamieszkała w
Japonii; kilka Meksykanek wyjechało
do Stanów Zjednoczonych. Podobnie
z Niemiec współpracowali w Austrii i
Holandii, z Portugalii niektórzy udali
się do Brazylii, a ze Stanów
Zjednoczonych do Australii, Kanady,
Filipin, Japonii i Kenii.

Chociaż liczba kobiet w Opus Dei
była stosunkowo niewielka, Escrivá
de Balaguer wyjaśnił, że



rozpowszechnianie jego przesłania
należy do dwóch sekcji Dzieła. Na
kongresie generalnym w 1951 r.
Założyciel powiedział swoim
duchowym córkom, "że nadszedł
czas, aby zmienić to 'Uspokojenie',
które na początku zalecał nam jako
wymóg, na: 'Pośpiech, w Bożym
tempie'"[2]. Dlatego też od początku
lat 50. w Europie i Ameryce istniała
stała obecność kobiet. Często
wyjeżdżały one po tym, jak
mężczyźni osiedlili się od dwóch lub
trzech lat, tak aby księża, oprócz
opieki duszpasterskiej, mogli służyć
pomocą podczas osiedlania się. Po
przybyciu do nowych krajów
prowadziły podwójną formę
apostolstwa: działalność
korporacyjną - często były to
rezydencje dla studentów - oraz
pracę domową w ośrodkach. Escrivá
de Balaguer zaznaczyła, że nie
powinny one poświęcać się
wyłącznie Administracji, ponieważ
kobiety z Dzieła były powołane do



wykonywania zawodów równie
szerokich i różnorodnych jak
mężczyźni.

Na ogół podróżowała grupa czterech
lub pięciu kobiet. Sabina Alandes
pojechała do Argentyny sama,
ponieważ w Buenos Aires dwie
młode kobiety - Julia Capon i Ofelia
Vitta - złożyły podania o przyjęcie do
Dzieła i pilnie potrzebowały
formacji; pozostałe dwie osoby
zaplanowały wyjazd później, po
załatwieniu formalności wizowych.

Liczba osób, które wyjeżdżały do
tego czy innego kraju, zmieniała się
w zależności od okoliczności.
Założyciel dostosowywał się do
możliwości każdego miejsca, zawsze
w niewielkiej liczbie. Na przykład
podróżowali: jeden lub dwóch
świeckich i jeden ksiądz (Argentyna,
Paragwaj, Peru i Urugwaj); czterech
świeckich i jeden ksiądz (Stany
Zjednoczone); dwóch świeckich



(Wenezuela) lub jeden sam
(Ekwador); jeden ksiądz sam
(Kanada, Chile i Kolumbia) lub
dwóch (Austria, Kostaryka, Salwador,
Gwatemala i Urugwaj). Kobiety
zwykle zaczynały w małej, trzy- lub
czteroosobowej grupie (Kanada,
Chile, Kolumbia, Meksyk, Ekwador i
Wenezuela), z wyjątkiem miejsc,
gdzie uczestniczyła większa grupa
numerarii i numerarii służebnych
(Kostaryka, Salwador, Gwatemala i
Paragwaj).

Wyjątkowością wyróżnia się
Ekwadorczyk Juan Larrea, który w
1949 r. złożył prośbę o admisję w
Rzymie, a jesienią 1952 r. powrócił
do ojczyzny, gdzie przebywał
samotnie przez cztery lata. Założyciel
zalecił mu, aby odwiedził
arcybiskupa Quito i wyjaśnił sedno
przesłania Opus Dei; aby wybrał
pobożnego księdza na swojego
spowiednika; aby poszukał
przyjaciół, którzy mogliby zrozumieć



przesłanie uświęcenia pośród świata;
oraz, z pomocą matki, aby
zasugerował pewnym paniom, aby
modliły się za Opus Dei i ofiarowały
jakieś dobra, takie jak przedmioty do
przyszłego oratorium w ośrodku
Dzieła[3].

Nie było jednego wzorca czy modelu
rozprzestrzeniania się Opus Dei.
Każda z zainteresowanych osób
wypracowała swoją własną sytuację
zawodową i finansową, czasami
korzystając ze stypendium
oferowanego przez kraj przyjmujący
lub z umowy o pracę. Ekspedycja
prawie zawsze odbywała się z
minimalną sumą pieniędzy,
wystarczającą na kilka pierwszych
tygodni. Następnie świeccy
utrzymywali się z pensji. Ze swej
strony wielu księży żyło najpierw z
wykonywania posługi kapłańskiej w
parafii lub z nauczania zawodu
cywilnego, a następnie ze wsparcia



członków Dzieła i
współpracowników.

Z reguły członkowie Dzieła osiedlali
się w stolicy kraju lub w mieście
uniwersyteckim. Wiele osób
świeckich pracowało w środowisku
akademickim - prowadząc badania i
nauczając - oraz w wolnych
zawodach. Jednocześnie
rozpowszechniali przesłanie Dzieła
wśród kolegów po fachu i osób, które
spotkali. Jak tylko było to możliwe,
otwierano ośrodek Dzieła w
mieszkaniu lub domu,
wynajmowanym w pobliżu wyższych
uczelni; drugim krokiem, który
niekiedy podejmowano od początku,
było przekształcenie ośrodka w
akademik. Wcześniej ksiądz z Opus
Dei, który kierował nowym
okręgiem, poprosił miejscowego
biskupa o pozwolenie na posiadanie
oratorium; w ten sposób wyjaśnił
przesłanie Dzieła i, aby zapoznać go
z prawem obowiązującym w Opus



Dei, dawał mu streszczenie
Konstytucji z 1950 roku.

Escrivá wyjaśnił swoim dzieciom, że
proces przybycia lub, jak sam kiedyś
powiedział, przeszczepu wymaga
cierpliwości. Warunki materialne
prawie wszystkich początków były
niepewne, czasem wręcz ubogie. Aby
wynająć i wyposażyć ośrodki,
członkowie Opus Dei prosili o pomoc,
meble i bezzwrotne pieniądze ludzi,
których prawie nie znali.
Przystosowywali się do warunków
klimatycznych i żywieniowych,
przyswajali sobie kulturę i
osobliwości nowego kraju, uczyli się
odróżniać szokujące zwyczaje
danego miejsca - bo nowe dla
przybyszów - od wad. Ci, którzy
wyjeżdżali do narodów
posługujących się językiem innym
niż ojczysty, podejmowali dodatkowy
wysiłek, aby się go nauczyć i, w
miarę możliwości, posługiwać się
nim w życiu rodzinnym ośrodka



Dzieła. Z czasem niektórzy z nich
stali się naturalizowanymi
obywatelami i pozostali w nowym
kraju do końca życia. Inni z kolei
zostawali na kilka lat i wracali do
kraju pochodzenia lub od początku
nie pasowali do niego; tym osobom
założyciel mówił, że powrót nie jest
upokorzeniem ani porażką[4].

Orędzie Dzieła było przekazywane za
pomocą głoszenia słowem i
świadectwem życia. Na przykład
Manuel Botas - który mieszkał w
Peru, Kolumbii i Wenezueli -
wspominał, że aby rozsławić Opus
Dei, mówił o uświęceniu pracy i
zwykłego życia, doktrynie
zaskakującej swoją nowością;
następnie wspomniał o znaczeniu
osobistego apostolstwa jako sposobu
wywierania chrześcijańskiego
wpływu na społeczeństwo; i wreszcie
wyjaśnił wolność, jaką chrześcijanie
mają w życiu zawodowym oraz w



myśli politycznej, ekonomicznej i
kulturalnej[5].

Apostolat oparty na osobistej
przyjaźni - przyjaciele przedstawiają
przyjaciół przyjaciołom - przyniósł
owoce. Oprócz kolegów ze sfery
zawodowej, członkowie Dzieła
spotykali się z większą liczbą osób w
stowarzyszeniach katolickich,
kulturalnych i sportowych. W
krajach rozwijających się
dostosowano się do dwóch warstw
społecznych, zamożnych i ubogich,
organizując zajęcia dla obu tych
grup.

Ośrodki Dzieła zorganizowały środki
formacji do pracy świętego Rafała i
świętego Gabriela, z comiesięcznymi
medytacjami i rekolekcjami, kręgami
i katechezami. Droga była
fundamentalnym tekstem, dzięki
któremu Opus Dei i jego założyciel
stali się znani. W latach
pięćdziesiątych XX wieku ukazały się



wydania hiszpańskie w Ameryce
Łacińskiej (pierwsze ujrzało światło
dzienne w mieście Meksyk, 1949)
oraz tłumaczenia na język
portugalski (Coimbra, 1946), włoski
(Città del Vaticano, 1949), angielski
(Cork, 1953), niemiecki (Bonn, 1956) i
francuski (Paryż, 1957).
Przetłumaczyli również Różaniec
Święty na język portugalski, włoski i
angielski, choć z mniejszym
skutkiem, ponieważ był to krótki
tekst. Często mówiono o Isidoro
Zorzano, który był przykładem
człowieka, który szukał świętości
pośród świata. W 1949 r. wydano
obrazki do prywatnego nabożeństwa
oraz informator z wiadomościami o
życiu Isidoro i postępach w jego
sprawie beatyfikacyjnej,
publikowany w różnych językach; na
przykład w tym samym roku
wydrukowano dziesięć tysięcy
informatorów w języku angielskim i
tyle samo w języku włoskim. W 1954
r. pisarz Daniel Sargent opublikował



w Stanach Zjednoczonych biografię
Zorzano zatytułowaną Boży Inżynier
[God’s Engineer].

Kontakt każdego regionu z
założycielem Dzieła oraz z radami
centralnymi był listowny, często
cotygodniowy. Z telefonu - który był
drogi - korzystano tylko w przypadku
poważnych, nieprzewidzianych
zdarzeń. Mons. Escrivá de Balaguer
dał wielką swobodę swoim synom. Z
Rzymu przesyłał im ogólne kryteria i
praktyczne sugestie, prosząc
jednocześnie, aby każdy region
działał we własnej autonomii, nie
umniejszając siebie ani nie
przenosząc odpowiedzialności na
wyższe władze: "Lepiej jest wycofać
się z jednej rzeczy, niż nie zrobić
dziewięćdziesięciu ośmiu z obawy
przed popełnieniem błędu"[6]. Na
przykład, szanował decyzję José
Luisa Múzquiza, aby w krótkim
czasie rozpocząć działalność Dzieła
w kilku miastach w Stanach



Zjednoczonych, jak również decyzję
Xaviera de Ayali, który postanowił
wzmocnić działalność w São Paulo,
zanim uda się do innych miast w
Brazylii.

Oprócz korespondencji pocztowej
ustanowiono inne sposoby
komunikacji, takie jak okresowe
wyjazdy dyrektorów regionalnych do
Rzymu, pobyty delegatów Ojca w
regionie oraz wizyty niektórych
członków, którzy wyjeżdżali do
regionów z powodów zawodowych i
przywozili wiadomości o łączności z
założycielem. Escrivá de Balaguer
zdawał sobie sprawę, że początki w
prawie każdym kraju były trudne z
materialnego i ekonomicznego
punktu widzenia. Dodawał otuchy
swoim dzieciom, czuwał nad ich
trudnościami i przypominał im, że
nie są sami, że towarzyszy im Rzym.

Niektórzy z pierwszych
numerariuszy i numerarii, z różnych



krajów przybywali do Rzymu, aby
studiować w odpowiednich
rzymskich kolegiach i ateneach
papieskich na quadrennium
teologicznym, a także byli formowani
w duchu Opus Dei przez samego
założyciela. Po ukończeniu studiów
wracali jako dyrektorzy lub osoby
odpowiedzialne za formowanie
innych, a w przypadku mężczyzn
wielu z nich jako kapłani.
Wykorzystali swój pobyt w Europie,
aby zapoznać się z apostolstwami
korporacyjnymi Dzieła - szczególnie
tymi w Hiszpanii, które były bardziej
rozwinięte - ponieważ niektóre
rozwiązania mogłyby okazać się
przydatne.

W ramach każdego narodu
stopniowo powstawały regionalne i
lokalne struktury rządzenia.
Organizowali także zarządzanie
finansowe ośrodkami i innymi
apostolstwami poprzez towarzystwa
lub fundacje tworzone w tym celu



przez członków i współpracowników
Opus Dei. Ponadto dyrektorzy Dzieła
nawiązali regularny kontakt z
władzami kościelnymi - zarówno w
diecezjach, jak i w innych
instytucjach kościelnych - w celu
zapoznania ich z naturą, formą
prawną i działalnością Opus Dei, a
także w celu udostępnienia siebie do
wszelkich niezbędnych i możliwych
działań w każdym miejscu.

Ważną nowością w latach 50. w
porównaniu z poprzednimi
dziesięcioleciami było pojawienie się
w Opus Dei oblatów i
supernumerariuszy, zarówno
świeckich, jak i kapłanów ze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Dzieło zostało
wzbogacone przez mężczyzn i
kobiety z różnych środowisk
społecznych.

EUROPA ZACHODNIA



W Portugalii liczba członków Dzieła
wzrosła w Coimbrze - gdzie ośrodek
istniał od 1946 r. - i w Porto, a także
w Bradze i Viseu, gdzie obecność
członków Dzieła utrzymuje się na
stałym poziomie. Jeden z pierwszych
portugalskich numerariuszy Opus
Dei, Hugo de Azevedo, uczęszczał do
rzymskiego Kolegium Świętego
Krzyża i przyjął święcenia
kapłańskie w 1955 roku. W 1958 r.
członkowie Dzieła otworzyli dom
rekolekcyjny w Quinta de Enxomil,
niedaleko Porto.

Patriarcha Lizbony, kardynał Manuel
Gonçalves Cerejeira, dokonał
wyjątkowego czynu. W latach
1945-1951 nie wydał zgody na
budowę ośrodka w stolicy Portugalii,
ponieważ miał złe rekomendacje na
temat Dzieła. Po wyrażeniu zgody, w
1956 r. ponownie zgłosił
zastrzeżenia. We wrześniu 1957 r.
odwiedził go Álvaro del Portillo. Po
długim spotkaniu, podczas którego



nie udało się rozwiązać problemów,
kardynał zakazał obecności Opus Dei
w Patriarchacie Lizbońskim.
Ewentualne zamknięcie już
wzniesionych domów Dzieła
stanowiło problem z zakresu prawa
kanonicznego, dlatego założyciel
zwrócił się do Stolicy Apostolskiej. 13
listopada 1957 roku nuncjusz w
Portugalii potwierdził, że Opus Dei
ma prawo kontynuować swoją
działalność w trzech od dawna
istniejących ośrodkach w Lizbonie.
Po latach kardynał Cerejeira zmienił
zdanie na temat Dzieła[7].

Od samego początku, czyli od 1947
roku, Opus Dei borykało się także z
problemami z arcybiskupem
Dublina, zakonnikiem Johnem
Charlesem McQuaidem. Prałat
uważał, że Opus Dei jest
zgromadzeniem zakonnym i że nie
jest potrzebne w jego diecezji.
Rozmawiali z nim nuncjusz
apostolski Pedro Casciaro i José



María Hernández Garnica, ale nie
zmienił zdania. W sierpniu 1952
roku Alvaro del Portillo spotkał się z
arcybiskupem McQuaidem.
Arcybiskup zmienił swoje
stanowisko i zezwolił na otwarcie
dwóch pierwszych ośrodków w
Dublinie, jednego dla mężczyzn i
jednego dla kobiet. W ten sposób w
1954 r. otwarto rezydencję
Nullamore Residence, przeznaczoną
dla studentów uniwersytetu. W
kolejnych latach mężczyźni otworzyli
kolejny ośrodek w Dublinie, Ely, oraz
Gort Ard Residence w Galway, a
kobiety - Northbrook Centre i
Glenard University Residence w
Dublinie[8].

Latem 1952 roku mężczyźni z Opus
Dei mieszkający w Anglii założyli w
północnym Londynie dom studencki
Netherhall House, który początkowo
miał pomieścić czterdzieści osób.
Grupa kobiet, które w czerwcu tego
samego roku przeniosły się z



Hiszpanii do Anglii, pracowała w
Administracji, a cztery lata później
założyły żeńską rezydencję
uniwersytecką Rosecroft House.
Jedna z pierwszych irlandzkich
kobiet Opus Dei, Anna Barrett,
przeniosła się do stolicy Wielkiej
Brytanii, aby pracować jako
sekretarz regionalna i prowadzić
rezydencję.

Na początku lat 60-tych XX w. ludzie
z Dzieła założyli nową siedzibę
Angielskiej Komisji Regionalnej,
otworzyli centrum młodzieżowe w
południowym Londynie i ożywili
Greygarth Hall w Manchesterze.
Podobnie, kobiety z Opus Dei
prowadziły wówczas rezydencje
Ashwell House w Londynie (opuściły
Rosecroft House), Rydalwood w
Manchesterze i Derwen Deg w
Bangor.

W 1952 r. trzech członków Opus Dei -
Francisco Lobato, Fernando de Silió i



José Vila - przybyło do Francji, aby
zamieszkać na stałe. Po pewnym
czasie pobytu w Cité Universitaire
wynajęli mieszkanie. Kilka miesięcy
później dołączył do nich jeden z tych,
którzy wyruszyli na pierwszą próbę
w latach 1947-1949, Fernando
Maycas, który w międzyczasie
przyjął święcenia kapłańskie. W
czerwcu 1958 r., wraz z przybyciem
Catherine Bardinet i Thérèse Truel,
rozpoczęła się działalność apostolska
kobiet, a kilka tygodni później
dołączyło do nich osiem innych
numerarii. Umieszczono je w
ośrodku, który nazwano Rouvray.

Włochy miały tę szczególną cechę, że
sam założyciel mieszkał w stolicy.
Escrivá de Balaguer zadbał o to, aby
bliskość władzy centralnej nie
umniejszała odpowiedzialności
władz regionalnych. Na przykład, z
Villa Tevere kontaktował się z kurią
watykańską, natomiast kontakty z
biskupami diecezjalnymi i władzami



cywilnymi pozostawiał dyrektorom
regionów włoskich. W 1950 r. przy
rzymskiej ulicy o tej samej nazwie
otwarto pierwszy w regionie ośrodek
dla mężczyzn Opus Dei - Orsini. Dwa
lata później kobiety z Dzieła założyły
siedzibę Asesorti Regionalnej.
Zorganizowały również rekolekcje
dla matek niektórych włoskich
numerariuszy na terenie
Administracji Villa Tevere.

Wyjazdy do różnych miast włoskich
dały początek ośrodkom w Neapolu
(1952), Katanii (1955), Bolonii (1956),
Weronie (1961) i Bari (1964). Kobiety
z Dzieła rozpoczęły swoją działalność
w Mediolanie w 1954 roku. Kilka
miesięcy później do Dzieła dołączyła
pierwsza włoska numeraria Marietta
Pedretti i pierwsza oblatka Maria
Gatti. Członkowie Dzieła podjęli
także szerszą działalność
korporacyjną. W 1955 r. nabyli
Castello di Urio, dawną okazałą willę
nad brzegiem jeziora Como, która



została przekształcona w dom
rekolekcyjny. W Mediolanie otwarto
rezydencję dla kobiet Viscontea
(1954) i rezydencję dla mężczyzn
Torrescalla (1960); w Rzymie -
rezydencję dla kobiet Villa delle
Palme (1958), a rok później -
Residenza Universitaria
Internazionale (RUI) dla mężczyzn; w
Bolonii - rezydencję dla mężczyzn
Torleone (1959); w Palermo - Segesta
(1956) i Rume (1966).

Stała obecność członków Opus Dei w
Niemczech rozpoczęła się w 1952
roku, wraz z przybyciem do Bonn,
stolicy Republiki Federalnej,
absolwentów Fernando Inciarte,
Fernando Echeverría i Jordi Cervós
oraz księdza Alfonso Par. Wkrótce
potem założyli rezydencję
uniwersytecką Althaus. W 1958 r.
otwarto ośrodek w Kolonii, który stał
się siedzibą Komisji Regionalnej[9].



W 1956 roku Hiszpanki Carmen
Mouriz, Ana María Quintana i
Hortensia Viñes założyły w Kolonii
akademik dla studentów; spotkały
tam Katharinę Retz, Marię Elisabeth
(Marlies) Kücking i Helene Steinbach,
dwie niemieckie numerarie i jedną
supernumerarię, które poprosiły o
admisję jeszcze przed ich
przyjazdem[10].

Oprócz obserwowania rozwoju
Dzieła, Escrivá de Balaguer
wyjeżdżał z Rzymu - zazwyczaj
samochodem - aby spędzić kilka dni
ze swoimi duchowymi dziećmi w
krajach europejskich, w których już
mieszkały, lub aby przeprowadzić
coś, co nazywał prehistorią, czyli
wstępnym badaniem możliwości
rozpoczęcia działalności w nowych
krajach i kontaktem z miejscowymi
biskupami. W latach 1955-1958
kilkakrotnie odwiedził Niemcy,
Austrię, Belgię, Francję, Holandię i
Szwajcarię. W Wiedniu ukuł



modlitwęSancta Maria, Stella
Orientis, filios tuos audiuva! (Święta
Maryjo, Gwiazdo Wschodu, pomóż
swoim dzieciom!), aby modlić się za
katolików na Wschodzie, zarówno w
Azji, jak i w komunistycznych
krajach Wschodu, gdzie cierpieli z
powodu pozbawienia wolności.

Przez pięć kolejnych lat, od 1958 do
1962 r., większość lata spędzał w
Londynie. Był pod wrażeniem potęgi
gospodarczej i kulturalnej stolicy
Anglii, będącej skrzyżowaniem dróg
świata. Modlił się, aby duch Opus Dei
był przekazywany w tym
niekatolickim, chrześcijańskim kraju.
Pewnego dnia, spacerując po mieście,
poczuł się bezradny, że nie jest w
stanie nieść przesłania Dzieła
ludziom tak wielu wyznań i miejsc.
Nagle, według jego własnych słów,
"poczułem w sobie, w głębi serca,
skuteczność ramienia Bożego: ty nic
nie możesz, ale ja mogę wszystko"[11].
Wraz ze swymi dziećmi planował



otwarcie międzynarodowej
rezydencji na Uniwersytecie
Oksfordzkim. Plan upadł z powodu
sprzeciwu katolickiego kapelana
oraz z powodu odmowy oficjalnego
uznania przez władze
uniwersyteckie. Musieli zadowolić
się otwarciem w 1959 r. rezydencji
dla absolwentów Grandpont House i
skoncentrować swoje wysiłki na
rozbudowie Netherhall House w
Londynie.

Po Niemczech Opus Dei rozpoczęło
swoją stabilną działalność w dwóch
innych krajach, w których używano
tego samego języka. W 1956 r. Juan
Bautista Torelló i Pedro Turull
przenieśli się do Zurychu. Później
dołączyli do nich inni, m.in. Hans
Freitag, pierwszy szwajcarski
numerariusz. Pięć lat później
otworzyli rezydencję uniwersytecką
Fluntern w Zurychu. Drugim krajem
była Austria. W maju 1957 roku
księża Joaquín Francés i Remigio



Abad przenieśli się do Wiednia, po
kilkumiesięcznym pobycie w Bonn,
aby zapoznać się z językiem. Trzy
lata później przybyły Katharina Retz,
María Josefa Elejalde i Marga
Schraml, które założyły rezydencję
dla kobiet Währing[12].

Początek w Holandii miał miejsce w
1959 roku, kiedy to do Amsterdamu
przyjechał Hermann Steinkamp,
Niemiec, który ubiegał się o przyjęcie
do Opus Dei w Hiszpanii, a później
przyjął święcenia kapłańskie. Przez
dwa lata mieszkał sam - regularnie
odwiedzali go Niemcy - aż do czasu,
gdy wraz z innymi członkami Dzieła
rozpoczął w stolicy Holandii
działalność w uniwersyteckiej
rezydencji Leidenhoven[13].

KRAJE AMERYKAŃSKIE

W latach pięćdziesiątych Opus Dei
rozpoczęło działalność w trzynastu
krajach Ameryki Łacińskiej.
Szybkiemu rozwojowi sprzyjało kilka



okoliczności. Były to kraje o
zróżnicowanej większości katolickiej;
mieszkańcy przybywający z
Hiszpanii mówili tym samym
językiem, z wyjątkiem Brazylii;
istniały też elementy kultury
wspólnej z krajem macierzystym,
które ułatwiały integrację
przybyszów[14].

Ludzie Dzieła znaleźli się w nowych
okolicznościach społecznych. Kraje,
które zostały ukształtowane przez
silną imigrację i miały rozwinięte
obszary miejskie - na przykład
Argentyna i Urugwaj - miały
elastyczną strukturę z niewielką
liczbą barier między klasami
społecznymi. Z kolei narody o
wysokim odsetku ludności
autochtonicznej - takie jak Meksyk,
Ekwador, Paragwaj i Peru -
oferowały niewielkie możliwości
przemieszczania się, z wyraźnymi
różnicami społecznymi, zarówno pod
względem przynależności etnicznej,



jak i warstw społecznych, do których
się należało, a przede wszystkim pod
względem statusu ekonomicznego
rodziny. Od samego początku
kobietom z Dzieła łatwiej było
nawiązać kontakt z chłopkami,
ponieważ miały one podobne
doświadczenia w działalności na
rzecz osób zajmujących się domem w
Hiszpanii.

Chociaż w Meksyku obowiązywała
wyraźnie sekularystyczna
konstytucja, praktyki religijne były
powszechne w większości grup
społeczeństwa, zarówno
uniwersyteckiego, jak i ludowego. W
styczniu 1949 roku Pedro Casciaro
rozpoczął stałą obecność Opus Dei w
Meksyku wraz z profesorem Ignacio
de la Concha i inżynierem José
Grinda. Arcybiskup miasta Meksyk
poświęcił oratorium w wynajętym
przez nich mieszkaniu. W listopadzie
ukazało się pierwsze meksykańskie
wydanie " Drogi". W tym czasie



otwarto właśnie akademik dla
studentów, który w 1961 r. został
przeniesiony do większych
pomieszczeń pod nazwą Residencia
Universitaria Panamericana (RUP)[15].

Drugim miastem, w którym
rozpoczęło działalność Opus Dei,
było Culiacán (Sinaloa) w 1951 roku.
Nie wybrano by go tak szybko,
ponieważ było to małe miasto,
oddalone od stolicy i posiadające
pewną atmosferę Dzikiego Zachodu.
Jednak do pracy w tym miejscu
wyznaczono hiszpańskiego
inżyniera, który pracował w firmie
budowlanej i był członkiem Opus Dei
- Gonzalo Ortiz de Zárate. Dwa lata
później rozpoczęto działalność w
Monterrey, jednym z głównych
ośrodków rozwoju biznesu i
przemysłu w kraju.

Kobiety z Dzieła przybyły do
Meksyku w 1950 r., a sekretarzem
regionalną została Guadalupe Ortiz



de Landázuri. Od chwili przybycia
koordynowała apostolstwo Dzieła,
skierowane zarówno do kobiet z
uniwersytetów i wyższych sfer, jak i
do chłopek oraz kobiet o
ograniczonych możliwościach
finansowych. Z tego powodu
członkowie Dzieła niemal w tym
samym czasie otworzyli w mieście
Meksyk akademik dla studentów
uniwersyteckich i szkołę zawodową
dla kobiet z rodzin tubylczych.
Niektóre młode kobiety uczęszczały
do tej szkoły dzięki pośrednictwu
biskupa z Tacámbaro, który cenił
Opus Dei. Kilka z chłopek poprosiło o
przyjęcie do Opus Dei. To, że
nauczyciele w szkole zawodowej
traktowali je jak równe sobie i
promowali je w sposób ludzki i
profesjonalny, pomogło im
zrozumieć Opus Dei. W styczniu 1951
r. zorganizowano pierwszy kurs
formacyjny dla czternastu numerarii
i pięciu numerarii służebnych, które
zgłosiły się do przyjęcia[16].



Następnie kobiety otworzyły domy w
miastach Culiacán (1951) i Monterrey
(1953). Ponadto niektóre
numerariuszki pojechały do Rzymu,
aby odbyć formację w duchu Opus
Dei i zająć się domami w Villa
Tevere, a inne do Chicago, aby
współpracować przy rozbudowie
Dzieła.

W 1951 r. pewna rodzina
podarowała starą plantację cukru o
powierzchni prawie trzydziestu
hektarów w gminie Jonacatepec, sto
trzydzieści kilometrów na południe
od miasta Meksyk. Teren, na którym
znajdowało się kilka zniszczonych i
zarośniętych budynków, po szeroko
zakrojonych pracach remontowych
stał się ośrodkiem rekolekcyjnym
Montefalco. W 1959 r. powstała
szkoła rolnicza w Montefalco, do
której uczęszczało 33 uczniów.
Szkolenie trwało dwa lata. Rano
uczniowie pracowali w polu lub w
domu, a popołudniami brali udział w



zajęciach z czytania i pisania,
gotowania, szycia i wyplatania z
wikliny[17].

Obecność członków Opus Dei w
Stanach Zjednoczonych datuje się od
1946 r., kiedy to José María González
Barredo pracował przy badaniach
fizyko-chemicznych w Massachusetts
Institute of Technology, Columbia
University i University of Chicago. W
1949 r. przybył ksiądz José María
Viladàs. Escrivá de Balaguer dał im
kilka wskazówek: aby wszędzie
rozpowszechniali przesłanie Dzieła,
nie bali się popełniać błędów i
uczynili kulturę amerykańską swoją
własną. Czuli się mile widziani przez
hierarchię Kościoła, który znajdował
się w okresie wzrostu, miał
zorganizowaną strukturę
zarządzania, liczne powołania do
życia zakonnego i prężnie działającą
Akcję Katolicką; jednocześnie
zauważali, że amerykański
katolicyzm wykazywał pewną



izolacjonistyczną i gettową
mentalność w stosunku do
większości kultury protestanckiej[18].

Wzorując się na modelu
hiszpańskim, w sierpniu 1949 r.
otwarto dom studencki Woodlawn
Residence, znajdujący się obok
Uniwersytetu Chicago. Rok później
przybyły pierwsze trzy kobiety z
Dzieła: Narcisa González, Blanca
Dorda i Margarita Barturen.
Początkowo pracowały w
Administracji Woodlawn. W 1952 r.
założono rezydencję dla kobiet o
nazwie Kenwood. Zarówno
mężczyźni, jak i kobiety starali się
ustabilizować zawodowo,
przystosować się do nowego języka i
utrzymywać kontakty z innymi
katolikami. Ponadto zapewnili
formację chrześcijańską na kręgach
św. Rafała oraz opiekę duchową.
Jednym ze sposobów poznania wielu
uczniów szkół średnich były
rekolekcje głoszone przez Múzquiza



w Woodlawn, Kenwood i katolickich
kolegiach w różnych stanach.
Uderzający był nacisk księdza na
życie modlitewne, kierownictwo
duchowe oraz formację w kwestiach
dogmatycznych i moralnych, w
przeciwieństwie do organizacyjnego
i dewocyjnego komponentu części
amerykańskiego katolicyzmu. W
1952 r. niektórzy członkowie Dzieła i
znajomi założyli Wydawnictwo "
Scepter", które w 1953 r. wydało w
języku angielskim "Holy Rosary", a w
1954 r. "The Way".

Dick Rieman, student mający
rozpocząć studia socjologiczne po
odbyciu służby wojskowej w czasie
wojny światowej, dołączył do Dzieła
w lipcu 1950 roku. Rok później do
Dzieła dołączył jego kuzyn, Pat Lind.
Pierwszym supernumerariuszem był
Howell J. Malham, agent handlowy
firmy fonograficznej, który poprosił
o admisję w lipcu 1953 r.; a
pierwszymi supernumerariami w



1954 r. były Helen Healy, Marie
Kenley i Mildred Baird. José Luis
Múzquiz bardzo dbał o formację
tych, którzy do niego dołączali. Od
1954 r. wysyłał do Rzymu duży
odsetek numerariuszy z Ameryki
Północnej, aby z ust założyciela mogli
przyjąć Opus Dei jako swoje własne.
Jego zaangażowanie było tak duże, że
w 1957 r. w Kolegiach Rzymskich
było już dwudziestu mężczyzn i sześć
kobiet ze Stanów Zjednoczonych, a
kilka lat później byli już rodzimymi
osobami odpowiedzialnymi za
formację i była też grupa księży.

Drugim miastem, w którym
rozpoczęło się Dzieło, był Boston, w
1952 r., z małym mieszkaniem. Rok
później członkowie Opus Dei kupili
dwa sąsiednie budynki, które stały
się rezydencją Trimount House. W
drugiej połowie lat 50. jeden z księży
numerariuszy mieszkających w
Bostonie, Guillermo Porras, został
mianowany kapelanem katolickim



na Uniwersytecie Harvarda; oprócz
nawiązywania kontaktów z wieloma
osobami ze społeczności
uniwersyteckiej, zachęcał studentów
katolickich do przekazywania wiary
chrześcijańskiej w sferze zawodowej,
bez ograniczania się do konfesyjnych
środowisk kulturowych[19]. W latach
1955-1957 powstały kolejne męskie
domy akademickie w Madison,
Waszyngtonie i St. Louis, a także
ośrodek w Milwaukee. Kobiety z
Dzieła otworzyły Petawa Residence
w Milwaukee i przeniosły się do
Madison. W 1959 roku w Bayridge
Residence w Bostonie i Stonecrest w
Waszyngtonie rozpoczęto zajęcia dla
studentów. W tym czasie jeden z
współpracowników podarował im
domek położony między Bostonem a
Montrealem, który wykorzystywali
na rekolekcje i kursy roczne.

Szybki rozwój w Stanach
Zjednoczonych, z rezydencjami dla
mężczyzn i kobiet w sześciu



miastach, możliwość dalszej
ekspansji w kraju o dużym wpływie
kulturowym oraz duże odległości
wewnętrzne skłoniły założyciela
Opus Dei do podjęcia nowego kroku
organizacyjnego. W listopadzie 1957
roku podzielił Stany Zjednoczone na
dwa quasi-regiony, co było nowością
w okręgach Opus Dei, które do tej
pory nie były rozdzielone w obrębie
tego samego kraju: Chicago, z José
Ramónem Madurgą jako
konsyliariuszem, i Waszyngton,
kierowany przez Cormaca Burke'a.

W następnych latach działalność
rozrastała się i otwarto ośrodki w
Nowym Jorku oraz w South Bend,
obok Uniwersytetu Notre Dame.
Jesienią 1958 r. w Waszyngtonie
rozpoczął działalność Maryland
Institute of General Studies -
międzyregionalny ośrodek naukowy,
który w przyszłości miał być szkołą
wyższą o profilu dziennikarskim. I
tak w 1961 roku w Stanach



Zjednoczonych było nieco ponad 400
członków, mężczyzn i kobiet: 100
numerariuszy, z których 25 było
księżmi, w tym siedmiu
Amerykanów z urodzenia, kilku
oblatów, 300 supernumerariuszy i
kilkunastu członków Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża. Wiele
z tych osób znajdowało się w
znacznej odległości od ośrodków. Ta
specyfika, odmienna od tego, co
działo się w Europie, sprawiła, że
konieczne było znalezienie
rozwiązań, które pozwoliłyby dobrze
uformować osoby proszące o
admisję.

W pozostałych krajach
amerykańskich początki Opus Dei
przebiegały według podobnych
modeli. Nieliczne ośrodki Dzieła
otwarte początkowo w jakimś
miejscu - na ogół w mieszkaniu lub
małej willi - ustąpiły miejsca
rezydencjom uniwersyteckim. Na
przykład w Rosario (Argentyna)



Rezydencja Paraná rozpoczęła
działalność siedem miesięcy po
przybyciu członków Dzieła, w 1950
roku; Rezydencja Ciudad Vieja
została otwarta w Guatemala City w
1957 roku, cztery lata po pierwszych
przyjazdach; a Rezydencja
Uniwersytetu Iará rozpoczęła
działalność w 1958 roku, dwa lata po
stałej obecności członków Dzieła w
tej urugwajskiej republice.

Ze swej strony kobiety z Opus Dei
prowadziły jednocześnie dwa
rodzaje działalności w prawie
wszystkich krajach. Z jednej strony,
otwierały rezydencje uniwersyteckie,
takie jak Cheroga Residence (Rosario,
1955), Inaya University Residence
(Bogota, 1956) czy Jacamar
University Residence (São Paulo,
1960); w tych miejscach odbywały się
spotkania z uczennicami szkół
średnich, studentkami uniwersytetu i
mężatkami, głównie gospodyniami
domowymi. Z drugiej strony,



zakładały szkoły, aby kształcić
młodzież wiejską, która chciała
pracować w hotelarstwie i
gastronomii; tak było m.in. w
przypadku szkół zawodowych
Fontanar (Santiago de Chile, 1954),
Etame (Caracas, 1954), Ataupaba
(Marília, 1958) i Zunil (Guatemala
City, 1958)[20].

Po osiedleniu się w jednym mieście -
prawie zawsze w stolicy danego
kraju - członkowie Opus Dei
zakładali ośrodki i domy studenckie
w innych miastach. W wielu krajach
przed upływem pierwszego
dziesięciolecia od rozpoczęcia
działalności Dzieła jego członkowie
wybudowali już dom rekolekcyjny.
Tak było w przypadku Guaycoral
(Medellín, 1956) i Altavista
(Guatemala City, 1959).

NAIROBI, ASHIYA I SYDNEY

Wyruszenie Opus Dei na dwa nowe
kontynenty pod koniec lat



pięćdziesiątych nadało mu globalną
perspektywę. W podobnych
okolicznościach - pragnienia władz
kościelnych, by mieć uniwersytety o
katolickiej bazie - Dzieło dotarło w
1958 r. do Japonii i Kenii. Były to dwa
kraje o bardzo różnym wyrazie
kulturowym i społecznym względem
miejsc, z których pochodziła
większość członków Dzieła, którzy
tam pojechali. Kościół nazwał je
terytoriami misyjnymi, miejscami,
gdzie będzie się rozwijać to, co
Escrivá de Balaguer określił jako
apostolstwo ad fidem, czyli
przybliżanie ludzi do pełni wiary
poprzez Ewangelię, przykład i
wyjaśnianie doktryny katolickiej.

W ramach urzędu Prokuratora
Generalnego Założyciel utworzył w
Rzymie prokurę misyjną, która miała
zarządzać pomocą dla tych miejsc.
Wyjaśnił, że zrobił to, aby
dostosować się do terminologii
kościelnej, ale ludzie wyjeżdżali do



tych krajów, aby szerzyć Opus Dei
poprzez swoją pracę zawodową: "Ich
działalność nie jest bardziej misyjna
niż to, co robimy we wszystkich
innych krajach, które nie są
nazywane krajami misyjnymi, a
które być może tak samo potrzebują
prawdziwej pracy misyjnej"[21].

Obecność członków Opus Dei w
Japonii rozpoczęła się, ponieważ
biskup Osaki, Paul Yoshigoro
Taguchi, chciał założyć w diecezji
uniwersytet katolicki. Josemaría
Escrivá rozmawiał z nim w Rzymie.
Następnie wysłał José Luisa
Múzquiza do Japonii, aby zdobył
informacje z pierwszej ręki. Po
powrocie uznał, że nie jest możliwe
otwarcie wyższego ośrodka w
najbliższej przyszłości, ale
postanowił, że niektórzy członkowie
Dzieła powinni tam zamieszkać[22].

Założyciel mianował José Ramóna
Madurgę, który w tym samym czasie



pełnił tę samą funkcję w quasi-
regionie chicagowskim,
konsyliariuszem Dzieła w Japonii.
Przed wyjazdem do Azji spędził kilka
dni w Rzymie. Escrivá de Balaguer
zasugerował mu, że jego pierwszymi
celami powinno być szukanie domu,
ubieganie się o status prawny dla
Opus Dei i przygotowanie się na
przybycie kobiet z Dzieła. Dodał, że
modlił się do Najświętszej Maryi
Panny Stella Maris (Gwiazdy Morza)
o owoce swojej działalności
ewangelizacyjnej. Nie byłoby to
łatwe, ponieważ tylko 0,3% ludności
to katolicy. 8 listopada 1958 r.
Madurga przybył do Japonii; wkrótce
potem dołączyli do niego hiszpańscy
księża Fernando Acaso i José Antonio
Armisén, którzy mieszkali w Stanach
Zjednoczonych. José Luis Múzquiz
spędził z nimi kilka dni. Zachęcał ich,
aby dbali o siebie, uczyli się
stopniowo języka i spożywali na
przemian japońskie i europejskie
potrawy, tak aby przeszczep



następował stopniowo. W lipcu 1960
r. osiem kobiet z Dzieła, pod
przewodnictwem Maríi Teresy
Valdés, zamieszkało na stałe.

Ponieważ nie byli w stanie założyć
szkoły wyższej, zdecydowali się na
inny projekt naukowy, który
jednocześnie przyczyniłby się do
szerzenia chrześcijaństwa. W 1960 r.
w Ashiya, niedaleko Osaki, założyli
akademię, która dwa lata później
przekształciła się w Instytut
Językowy Seido, zajmujący się
nauczaniem języków, znajomością
kultury zachodniej i doktryny
katolickiej. Pod kierownictwem
Irlandczyka Desmonda Cosgrave'a,
Seido opracowało własną metodę
nauki języka, dostosowaną do cech
Japończyków. Ze swojej strony
kobiety z Dzieła założyły szkołę
zawodową w Osace.

W następnych latach do Japonii
przybyli inni młodzi ludzie z Opus



Dei. Niektórzy z nich to nisei
urodzeni w Brazylii lub Peru, którzy
zachowali język swoich rodziców. W
listopadzie 1960 r. ukazała się
japońska wersja Drogi. Dwaj pierwsi
numerariusze w Japonii, Soichiro
Nitta i Koichi Yamamoto, byli
konwertytami.

Na kontynencie afrykańskim
natomiast początki nastąpiły rok
wcześniej, w 1957 roku. Biskup
Gastone Mojaisky Perrelli, delegat
apostolski dla Brytyjskiej Afryki
Wschodniej i Zachodniej, poprosił
Mons. Escrivá de Balaguer, aby Opus
Dei założyło uniwersytet katolicki w
Kenii. Chciał, aby powstała instytucja
szkolnictwa wyższego, która
pomogłaby zakorzenić się
katolicyzmowi wśród afrykańskich
intelektualistów. Ponadto kraj ten
znajdował się w krytycznym
momencie, ponieważ Wielka
Brytania prowadziła przygotowania



do osiągnięcia niepodległości i
utworzenia międzyrasowego rządu.

Pedro Casciaro odwiedził Kenię i
stwierdził, że ze względu na sytuację
polityczną nie można zapewnić
autonomii i własności instytucji
szkolnictwa wyższego. Mając te
informacje, założyciel postanowił
zacząć od czegoś skromniejszego - od
koledżu lub szkoły
przeduniwersyteckiej, w której
znalazłby się dom studencki. Biorąc
pod uwagę warunki panujące w
kraju i na kontynencie afrykańskim,
wskazał, że powinno być ono
międzyrasowe, międzyplemienne,
otwarte dla uczniów wszystkich
wyznań, bezwyznaniowe - aby
zachować świecki charakter
członków Dzieła - i takie, w którym
uczniowie wnosiliby przynajmniej
symboliczną opłatę, ponieważ
docenialiby edukację[23].



Mężczyźni z Dzieła przybyli do kraju
w 1958 roku. W ciągu trzech lat, w
marcu 1961 roku, Strathmore College
został otwarty dla Afrykanów,
Europejczyków i Hindusów,
wszystkich wyznań i plemion. Jego
dyrektorem został David Sperling,
amerykański absolwent studiów
magisterskich na uniwersytetach
Harvarda i Yale. Kiedy Kenia
uzyskała niepodległość w 1963 r.,
rząd skonfiskował wiele szkół
wyznaniowych prowadzonych przez
obcokrajowców. Szanowano
Strathmore, ponieważ była to
pierwsza wielorasowa szkoła w
Afryce. W 1966 r. do projektu
Strathmore dołączono szkołę
rachunkowości.

Ze swej strony osiem kobiet z Opus
Dei - pod przewodnictwem filolog i
pedagog Olgi Marlin - wyjechało w
1960 r. do Kenii. Rok później dały
one początek dwóm instytucjom.
Kolegium Kianda stało się pierwszym



w kraju centrum edukacyjnym
kształcącym sekretarki. W założeniu
miała to być instytucja opieki
społecznej, przyjmująca do klas i
przyległych rezydencji uczniów ze
wszystkich środowisk i grup
społecznych oraz wydająca dyplomy
zatwierdzone przez rząd. Drugą
działalnością korporacyjną była
Szkoła Hotelarska Kibondeni,
prowadzona przez administrację
Strathmore College. Afrykanki były
pod wrażeniem, że Europejki pracują
z nimi w tych samych służbach
domowych; według delegata Rady
Generalnej, który był tam w 1962 r.,
"nie widziano takiego przypadku w
Afryce Wschodniej"[24].

W Australii, jak to już miało miejsce
w innych krajach - na przykład w
Kanadzie i Urugwaju - obecność
członków Opus Dei rozpoczęła się od
supernumerariuszy, zanim
numerariusze założyli ośrodek. W
1960 r. inżynier Ronald Woodhead



wrócił do Sydney po rocznym urlopie
naukowym w Massachusetts Institute
of Technology w Bostonie, gdzie
starał się o przyjęcie do pracy w
charakterze asystenta.

W tym czasie kardynał Norman
Gilroy, arcybiskup Sydney, szukał
instytucji, która otworzyłaby
katolicki college i kapelanię dla
Uniwersytetu Nowej Południowej
Walii, który założył nowy kampus na
południe od Sydney. Dowiedziawszy
się o Residenza Universitaria
Internazionale w Rzymie, poprosił
członków Dzieła, aby przyjechali do
jego diecezji.

W 1963 roku dwaj amerykańscy
księża numerariusze, James Albrecht
i Christopher Schmitt, przybyli do
Sydney i spotkali Ronalda
Woodheada. Wkrótce potem założyli
Centrum Kultury Nairana, a osiem lat
później stawiali pierwsze kroki na
drodze do powstania Warrane



College, siedziby Uniwersytetu Nowej
Południowej Walii.

Podobnie Margaret Horsch,
australijska nauczycielka szkoły
podstawowej, która w 1955 r.
ubiegała się o przyjęcie na staż w
Stanach Zjednoczonych, wróciła do
kraju w 1964 r., aby pomóc w
początkach Opus Dei. Rok później
odebrała cztery numerarie: Silvia
Pons, Rosemary Salaz, María
Inmaculada Berazaluce i Janis
Carroll[25].

[*] "Gdyby po tym, jak Pan wezwał
mnie gdzieś do rozliczenia, któreś z
moich dzieci próbowało stworzyć
Opus Dei, które miałoby konotację
narodową - irlandzkie Opus Dei,
francuskie Opus Dei, hiszpańskie
Opus Dei itd. -Wstałbym z grobu, aby
obłożyć anatemą tego złego ducha,
ponieważ byłby on źródłem
diabolicznego podziału w tej
rodzinie, w której wszyscy musimy



być bardzo zjednoczeni, wszyscy
interesować się wszystkimi, bez
stawiania barier narodowościowych
czy jakiejkolwiek
dyskryminacji" (cytat w: Andrés
VÁZQUEZ DE PRADA, The Founder of
Opus Dei, t. III, Rialp, Madrid 1997,
str. 281).

[1] Obras, X-1957, s. 11, w AGP,
Biblioteca P03

[2] Cytat poświęcony pamięci
Encarnación Ortega Pardo,
Valladolid, 21-VIII-1975, w AGP, seria
A.5, 232-1-2.

[3] Por. Juan LARREA HOLGUÍN, "Dos
años en Ecuador (1952-1954)", Studia
et Documenta 1 (2007) 113-125.

[4] Por. List 30, nr 33, AGP, seria A.3,
94-2-1.

[5] Por. Wspomnienie Manuela Botasa
Cuervo, La Coruña, 19 kwietnia 1984,
w AGP, seria A.5, 199-1-4. Wolność



myśli politycznej miała decydujące
znaczenie dla Opus Dei. Założyciel
często wyjaśniał to swoim dzieciom
w Kolegium Rzymskim: "Nie jesteśmy
przeciwni niczemu. Possiamo
abbracciare qualunque fede politica
che non sia espressamente
condannata dalla Chiesa... In politica
non esistono dogmi" [Możemy
przyjąć każdą wiarę polityczną, która
nie jest wyraźnie potępiona przez
Kościół... W polityce nie ma
dogmatów] (Diario de Villa Tevere,
17-IX-1950, w AGP, seria M.2.2,
436-17; oba języki w oryginale).

[6] Cyt. za: John COVERDALE, Echando
raíces. José Luis Múzquiz y la
expansión del Opus Dei, Rialp,
Madrid 2009, str. 57.

[7] Por. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA,
El Fundador del Opus Dei, III, o. c.,
str. 359-365. W 1972 r. kardynał
Cerejeira poprosił Escrivę o
przebaczenie, ponieważ piętnaście



lat wcześniej "dał się ponieść
niezrozumiałej ślepocie" (tamże, s.
365).

[8] Por. Chris NOONAN, "The
Beginnings of Opus Dei in Ireland
Leading to the Establishment of its
First Corporate Apostolate,
Nullamore University Residence,
Dublin in 1954", Studia et Documenta
13 (2019) 177-241.

[9] Por. Jordi CERVÓS, Cruzando el
muro. Wspomnienia z początków
Opus Dei w Niemczech, Rialp, Madryt
2016.

[10] Por. Marlies KÜCKING, Horizontes
insospechados, o. c., str. 25-40;
Barbara SCHELLENBERGER, "Das
Studentinnenheim Müngersdorf -
eine Initiative des heiligen
Josemaría: 1957-1966, Studia et
Documenta 5 (2011) 53-76.

[11] Słowa z medytacji, 2 listopada
1958 r., w: Andrés VÁZQUEZ DE



PRADA, Założyciel Opus Dei, III, o. c.,
str. 343.

[12] Por. Ricardo ESTARRIOL, "Die
Vorgeschichte des Opus Dei in
Österreich: Drei Reisen des heiligen
Josefmaria (1949-1955)", Studia et
Documenta 7 (2013) 221-257; María
CASAL, Una canción de juventud, dz.
cyt.

[13] Hermann STEINKAMP, "Holanda",
w: Słownik biograficzny św.
Josemaríi Escrivá, o. c., str. 595-597.

[14] Pod koniec lat trzydziestych XX
wieku niektórzy wyemigrowali do
Ameryki Łacińskiej, aby uciec przed
hiszpańską wojną domową, a w
latach drugiej wojny światowej miała
miejsce silna emigracja osób
uciekających przed systemami
totalitarnymi. Po zakończeniu tych
konfliktów pojawiła się kolejna fala
Europejczyków, która powstała w
wyniku głodu i zniszczeń wojennych.
Por. María Estela LÉPORI DE



PITHOD, "El contexto histórico de la
posguerra y la expansión del Opus
Dei en América Latina", w La
grandezza della vita quotidiana, t. II
(San Josemaría Escrivá. Contesto
Storico. Personalità. Scritti), Rzym,
Edizioni Università della Santa Croce,
2003, str. 119-134.

[15] Por. Víctor CANO, "Los primeros
pasos del Opus Dei en México
(1948-1949)", Studia et Documenta 1
(2007) 41-64.

[16] Por. Mercedes MONTERO, En
vanguardia: Guadalupe Ortiz de
Landázuri (1916-1975), Rialp, Madrid
2019, str. 95-205

[17] Lucina MORENO-VALLE i Mónica
MEZA, "Montefalco, 1950: una
iniciativa pionera para la promoción
de la mujer en el ámbito rural
mexicano", Studia et Documenta 2
(2008) 205-229.



[18] Por. Federico M. REQUENA, "Opus
Dei w Stanach Zjednoczonych
(1949-1957). Cronología, geografía,
demografía y dimensiones
institucionales de unos inicios", 
Studia et Documenta 13 (2019) 13-93;
John COVERDALE, Echando raíces.
José Luis, o. c.

[19] Por. Federico M. REQUENA,
“«Harvard and Catholic… are not
incompatible». Father William
Porras’ Chaplaincy at Harvard
University, 1954-1960”, U.S. Catholic
Historian, 36 (2018), pp. 79-98.

[20] Por. Adelaida SEGARRA GAMAZO,
"Una iniciativa a favor de la
integración social: La Escuela
Hotelera Zunil (Guatemala)", Studia
et Documenta 7 (2013) 347-368.

[21] Protokół Rady Generalnej, 17-
XI-1958 s. 35-36.

[22] Por. Antonio MÉLICH MAIXÉ,
"Koichi Yamamoto (1940-1983) i



początki Opus Dei w Japonii", Studia
et Documenta 1 (2007) 127-159.

[23] Por. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA,
El Fundador del Opus Dei, III, o. c.,
str. 381-382.

[24] Komisja służby w Kenii, 16-II-1962,
w AGP, seria Q.2.1, 2-51. Por.
Christine GICHURE, "The Beginnings
of Kibondeni College, Nairobi. A
Historical and Sociological
Overview", Studia et Documenta 5
(2011) 77-129.

[25] Por. Amin ABBOUD, "Australia", w:
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer, o. c., str. 145-148.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-
rozprzestrzenienie-sie-na-swiat/

(18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozprzestrzenienie-sie-na-swiat/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozprzestrzenienie-sie-na-swiat/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozprzestrzenienie-sie-na-swiat/

	Historia Opus Dei: Rozprzestrzenienie się na świat

