
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Rozpowszechnienie
wśród mężczyzn

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

13-04-2022

II

ZATWIERDZENIA I POCZĄTKOWA
EKSPANSJA (1939-1950)

DEKADA LATA 40. XX wieku należy
do najtragiczniejszych w historii
ludzkości. 1 września 1939 r. armia



Hitlera najechała na Polskę, co było
pierwszym krokiem do przejęcia
kontroli nad Europą. Wkrótce
Francja i Imperium Brytyjskie
wypowiedziały wojnę. Dwa tygodnie
później Sowieci wkroczyli do
wschodniej Polski. Rozpoczęła się II
wojna światowa.

Po dwóch latach zwycięstw, w 1942 r.
mocarstwa Osi - Niemcy, Japonia i
Włochy - przegrały decydujące bitwy
pod Stalingradem (Związek
Radziecki), w Afryce Północnej i w
różnych działaniach morskich.
Zwycięstwa USA na Pacyfiku i
rozpoczęcie kampanii włoskiej
przechyliły szalę na korzyść aliantów
w 1943 roku. Paryż został
wyzwolony w następnym roku;
tymczasem do Europy Wschodniej
wkroczył ZSRR. W dniu 8 maja 1945
r. Niemcy poddały się
bezwarunkowo. Po zrzuceniu bomb
atomowych na Hiroszimę i Nagasaki
oraz rosyjskiej inwazji na Mandżurię



wojna zakończyła się 15 sierpnia
kapitulacją Japonii.

Na konferencjach w Jałcie i
Poczdamie w 1945 r. szefowie
rządów największych zwycięskich
państw - Związku Radzieckiego,
Wielkiej Brytanii i Stanów
Zjednoczonych - uzgodnili los Europy
i reorganizację Dalekiego Wschodu.
Utworzyli również Organizację
Narodów Zjednoczonych (ONZ),
międzyrządową organizację mającą
na celu promowanie pokoju i
współpracy międzynarodowej. W
1948 r. Zgromadzenie Ogólne ONZ
przyjęło Powszechną Deklarację
Praw Człowieka. W dokumencie tym
uznano prawo do wolności myśli,
religii, przemieszczania się i edukacji
oraz do odpowiedniego standardu
życia.

Świat był podzielony na dwie główne
strefy wpływów. Z jednej strony blok
zachodni, kierowany przez Stany



Zjednoczone, które utworzyły sojusz
wojskowy - NATO (1949) - oraz
udzieliły pomocy gospodarczej i
politycznej w ramach planu
Marshalla (1947); z drugiej strony
blok wschodni, złożony z krajów o
ustroju komunistycznym, które
znalazły się w orbicie Związku
Radzieckiego.

Papieżem w tych latach był Pius XII.
Zaraz po wyborze w marcu 1939 r.
starał się zapobiec wybuchowi
nowego konfliktu
międzynarodowego. Gdy wybuchła
wojna światowa, ustanowił
mechanizmy pomocy ludziom
prześladowanym przez mocarstwa
Osi - w tym Żydom - i zachęcał do
podpisywania porozumień
pokojowych za pośrednictwem
nuncjuszy mieszkających w krajach
zaangażowanych w konflikt. Sam
papież cierpiał z powodu
hitlerowskiej okupacji Rzymu od
września 1943 r. do czerwca 1944 r.



W czasie wojny światowej i po jej
zakończeniu Pius XII wzywał do
stworzenia nowego porządku
społecznego, który promowałby
współistnienie państw. Porządek ten
powinien respektować wybory
polityczne jednostek i narodów;
jednocześnie, zdaniem Papieża,
system liberalno-demokratyczny
powinien opierać się na normach
moralnych, które Bóg dał
człowiekowi. Ponadto wezwał tzw.
demokracje ludowe reżimów
komunistycznych do zmiany swojej
polityki, poprzez wprowadzenie
rozwiązań, które dawałyby prymat
osoby nad systemem.

W Hiszpanii w wyniku wojny
domowej w 1939 roku powstał
nacjonalistyczny i autorytarny reżim
generała Francisco Franco. Generał
odwoływał się do
tradycjonalistycznych zasad
kulturowych i społecznych: jedności
politycznej i terytorialnej, katolickiej



jedności religijnej i autorytetu w
sprawowaniu władzy; odrzucał
natomiast komunizm, masonerię i
systemy liberalno-demokratyczne.
Ustanowiła jedność polityczną z
jedną partią - Falange Española
Tradicionalista y de las Juntas de
Ofensiva Nacional Sindicalista.
Jedność terytorialną zapewniały siły
zbrojne. Moralnej jedności
społeczeństwa patronował Kościół,
który popierał Franco, ponieważ
chronił go w czasie konfliktu
zbrojnego przed represjami
rewolucyjnymi.

Franco był głową państwa i szefem
rządu. Na czele reżimu stał wraz z
Radą Ministrów. Kortezy Hiszpańskie
współpracowały w pracach
legislacyjnych, choć nie były w stanie
ograniczyć władzy Franco. W
większości politycy należeli do
różnych tendencji, które powstały w
1936 r., tj. falangistów, karlistów i
monarchistów burbońskich. Ci ludzie



tworzyli mniejszości polityczne,
które walczyły o kierunek rozwoju
społeczeństwa, od polityki po kulturę
i naukę.

Choć sympatyzował z Włochami i
Niemcami, Franco ogłosił
neutralność Hiszpanii w II wojnie
światowej. W czerwcu 1940 r. kraj
ten przeszedł od neutralności do nie
podejmowania walki i udzielił
większej pomocy dyktaturom
totalitarnym. Nie przystąpiono
formalnie do wojny, ponieważ
oprócz trudności gospodarczych
potrzebowano dostaw żywności i
ropy naftowej od aliantów. Rok
później, w czerwcu 1941 r., pochwalił
inwazję wojsk niemieckich na
Związek Radziecki, ponieważ
walczyły one z komunizmem. Franco
wysłał do walki w Rosji ponad
czterdzieści tysięcy hiszpańskich
ochotników - tzw. Błękitną Dywizję,
od koloru koszuli falangistów.
Przedstawił to jako nową krucjatę,



którą to ideę odrzuciła Stolica
Apostolska[1].

W październiku 1943 r. Hiszpania
wróciła do neutralności. Zwycięzcy
wojny ukarali jednak reżim Franco,
ponieważ udzielał on
dyplomatycznego i ekonomicznego
wsparcia mocarstwom Osi. Na
konferencji w Poczdamie latem 1945
r. Hiszpania otrzymała zakaz
wstępowania do ONZ, który utrzymał
się przez dekadę. W grudniu 1946
roku sama ONZ potępiła Hiszpanię
jako reżim o faszystowskich
sympatiach, więc wielu
ambasadorów wycofało się z
Hiszpanii, a Juan de Borbón - syn
Alfonsa XIII - wezwał do
przywrócenia monarchii
konstytucyjnej. Ze swoim zwykłym
pragmatyzmem, Franco stopniowo
łagodził falangistowski ton reżimu i
przyjmował mniej sztywne formy.
Jednocześnie zatwierdził ustawy
zasadnicze, które uznawały go za



dożywotniego władcę, podkreślały
konfesyjny charakter państwa i
ustanawiały mechanizmy
umożliwiające swobodny udział w
życiu politycznym przedstawicieli
rodzin, gmin i związków
zawodowych, które obejmowały
pracodawców i pracowników.
Społeczeństwo hiszpańskie
dostosowało się do tego szczególnego
reżimu, w niektórych przypadkach z
powodu emocjonalnej identyfikacji, a
w innych, ponieważ nie było innych
możliwości.

W pierwszych latach reżim Franco
był silnie totalitarny. Autarkia i
protekcjonizm zdominowały politykę
gospodarczą kraju zniszczonego
przez wojnę domową i zamkniętego
na pomoc zagraniczną. Organy
państwowe ustalały porządek pracy,
kontrolowały ceny towarów
konsumpcyjnych, budowały główne
elementy infrastruktury i dawały
życie takim firmom, jak Renfe



(koleje) czy Narodowy Instytut
Przemysłu. Odbudowa kraju
postępowała powoli, ponieważ kraj
był zubożały, ludność cierpiała głód -
kartki na żywność obowiązywały do
1952 r. - i szalały choroby związane z
niedożywieniem; na przykład w
latach 1940-1945 z powodu nędzy lub
chorób zmarło około 200 000 osób.

Reżim stosował silne represje wobec
masonów, komunistów, socjalistów i
anarchistów, a także, w mniejszym
stopniu, wobec republikanów oraz
nacjonalistów baskijskich i
katalońskich, ponieważ uważał ich
za odpowiedzialnych za II Republikę
i późniejszą wojnę. W latach
1939-1945 stracono około 30 000
osób. W okresie bezpośrednio
powojennym liczba więźniów
wynosiła 270 000, a w 1945 r.
stopniowo zmniejszała się do 44 000.
Represje stosowano również w tak
różnych dziedzinach, jak kultura,
edukacja i sztuka. W życiu



społecznym istniał podział na
zwycięzców i przegranych wojny, z
nadużywaniem władzy i
faworyzowaniem. Dopiero z czasem,
mając gwarancję, że nie będą ścigani,
niektórzy liberalni intelektualiści
wygnani na początku wojny
domowej - tacy jak Gregorio
Marañón i José Ortega y Gasset -
powrócili do Hiszpanii, nie
wyrażając publicznie swoich
poglądów, ponieważ nie było tam
miejsca na polityczną czy kulturalną
dysydencję; inni natomiast woleli nie
wracać do autorytarnego kraju.

Falange Española y de las Juntas de
Ofensiva Nacional Sindicalista
próbowała kontrolować wszystkie
sfery życia społecznego, od
przedsiębiorczości, pracy robotniczej
i świata związków zawodowych po
politykę, kulturę i edukację. Na
przykład na uniwersytecie działał
tylko Związek Studentów, kierowany
przez Falange, do którego



przynależność była obowiązkowa od
1943 r. Życie społeczne było
ograniczone przez cenzurę prasy,
radia i propagandy.

Reżim Franco przywrócił dotacje
państwowe na cele kultu i
duchowieństwa. W ramach tych
działań m.in. finansowano remonty
kościołów i kolegiów zakonnych,
zniesiono przepisy sprzeczne z
doktryną katolicką, np. dotyczące
rozwodów, oraz zakazano
propagandy antyklerykalnej.
Hierarchia kościelna podzielała z
państwem pragnienie odbudowy
narodowej, która obejmowała także
odnowę duchową kraju.

Wielu katolików aktywnie
współpracowało z władzą polityczną
w celu stworzenia nowego
społeczeństwa, które - jak wierzyli -
przepoiłoby prawodawstwo i
obyczaje wartościami
chrześcijańskimi. Istniały jednak



pewne nieporozumienia wynikające
z totalitarnego charakteru reżimu.
Na przykład, jeśli chodzi o stosunki
Kościół-państwo, Franco brał udział
w mianowaniu biskupów, zastąpił
kilka stowarzyszeń katolickich
grupami pod kontrolą państwa i
cenzurował dokumenty kościelne,
takie jak prośba Piusa XII o
ułaskawienie osób pokonanych w
wojnie domowej z kwietnia 1939
roku czy list pasterski kardynała
Isidro Gomá z sierpnia tego samego
roku, w którym prosił o przebaczenie
dla prześladowców katolików.

Od 1939 roku Kościół hiszpański
przeżywał okres odnowy,
przejawiający się w wysokiej
frekwencji na nabożeństwach i
uroczystościach religijnych,
powrocie zakonów do kierowania
szkołami podstawowymi i średnimi,
pojawieniu się powołań kapłańskich
i zakonnych oraz przynależności
wiernych do związków



wyznaniowych. Obok zwykłej pracy
duszpasterskiej rozwijały się
rekolekcje, misje ludowe i Cursillos
de Cristiandad (krótkie kursy
chrześcijańskie). Wśród uczniów
mnożyła się przynależność do
Młodzieży Akcji Katolickiej i innych
organizacji religijnych prowadzących
działalność pobożną i pomoc
społeczną. Na studiach zdarzało się,
że niektórzy młodzi mężczyźni
decydowali się na oddanie swojego
życia Bogu w celibacie i szli do
seminariów i nowicjatów, obok tych,
dla których wzorem życia było
założenie rodziny chrześcijańskiej.
Ten klimat sprzyjał działalności Opus
Dei.

4

Rozpowszechnienie wśród mężczyzn

Gdy w marcu 1939 roku JOSEMARÍA
ESCRIVÁ DE BALAGUER i inni
członkowie Dzieła przybyli do
Madrytu, stanęli w obliczu wyzwań



spowodowanych trudnościami
wojennymi. Jednocześnie mieli
ambitne marzenia, że stoją w obliczu
nowej epoki, w której Kościół cieszyć
się będzie poparciem państwa i w
której przesłanie Opus Dei może
otworzyć się na różne środowiska i
ludzi.

Założyciel nie przewidywał ogólnego
planu strategicznego - jego Apuntes
íntimos i inne przedwojenne pisma
na temat zarządzania i formacji nie
miały charakteru programowego -
lecz raczej rozwój zgodny z
okolicznościami chwili obecnej.
Wyznaczył pewne priorytety, takie
jak przywrócenie kierownictwa w
Opus Dei, otwarcie akademika dla
studentów, wyjaśnienie jego
duchowości studentom i
absolwentom oraz wznowienie
działalności wśród kobiet.

Miał tylko kilkanaście osób z
niewielkim doświadczeniem, dlatego



zaproponował prostą strukturę
zarządzania. Na sekretarza
generalnego i administratora
ekonomicznego Dzieła mianował 25-
letniego Álvaro del Portillo, który był
na trzecim roku studiów
inżynierskich. Juan Jiménez Vargas
był dyrektorem, Isidoro Zorzano
administratorem, a Ricardo
Fernández Vallespín
przedstawicielem prawnym
akademika w Madrycie. Francisco
Botella i Vicente Rodríguez Casado
kontynuowali działalność na rzecz
studentów - dzieło św. Rafała - a José
María Albareda opiekował się
Stowarzyszeniem Współpracy
Intelektualnej (SOCOIN), które w
ramach dzieła św. Gabriela było
skierowane do absolwentów i
profesjonalistów (osób pracujących).
Z czasem założyciel cedował coraz
więcej obowiązków na innych.
Okresowo spotykał się z Del Portillo,
Jiménezem Vargasem, Fernándezem



Vallespínem i Albaredą, aby omawiać
postępy w działalności[2].

Założyciel kontynuował zadanie
formacji członków Opus Dei,
zarówno zbiorowo - poprzez krótkie
kręgi i medytacje, jak i
indywidualnie - w rozmowach, które
miały pomóc w rozeznaniu
duchowym. Jednocześnie poprosił
tych, którzy są w Dziele dłużej -
Jiméneza Vargasa i Del Portillo - aby
pomogli mu w duchowym
towarzyszeniu młodym ludziom. Na
ogół prowadzili nieformalne
rozmowy, oparte na braterstwie i
przyjaźni, w których udzielali im
wskazówek o charakterze
duchowym i apostolskim na
pierwszych etapach ich powołania.
To, że świecki może otrzymać od
innego świeckiego informację o
swojej sytuacji osobistej, było
nowością, ponieważ zazwyczaj
kierownictwo duchowe sprawowali
księża zakonni lub świeccy. Escrivá



proponował także swoim dzieciom,
aby spowiadały się u znajomych
księży; w ten sposób mógł swobodnie
rozmawiać o sprawach duchowych
bez zachowania tajemnicy
sakramentalnej, a także nie
dopuszczał do tego, aby ludzie
uzależniali się lub przywiązywali do
jego duchowego towarzyszenia.

Ksiądz Josemaría osobiście podjął się
kilku zadań, które czekały na niego
lub o które go poproszono. W
grudniu 1939 r. obronił pracę
doktorską na Uniwersytecie
Centralnym w Madrycie. Badania
nosiły tytuł Estudio histórico
canónico de la jurisdicción
eclesiástica 'Nullius dioecesis' de la
abadesa de las Huelgas de Burgos
(Historyczne studium kanoniczne
jurysdykcji kościelnej 'Nullius
dioecesis' opatki z Las Huelgas de
Burgos). Później, w roku
akademickim 1940-1941, na prośbę
biskupa Eijo Garaya, wykładał etykę i



moralność zawodową na oficjalnym
kursie dla dziennikarzy w Madrycie,
a na prośbę ministra edukacji przez
kilka miesięcy był członkiem
Narodowej Rady Edukacji. Ponadto,
w lutym 1942 r. otrzymał pisemną
nominację kanoniczną na rektora
Świętej Elżbiety (Santa Isabel) i został
inkardynowany do diecezji Madryd-
Alcalá[3].

Z MADRYTU DO STOLIC PROWINCJI
UNIWERSYTECKICH

Pierwszą działalnością korporacyjną
Dzieła po wojnie domowej był dom
studencki. Ponieważ artyleria
zniszczyła budynek przy ulicy
Ferraz, członkowie Opus Dei szukali
innych lokali. Latem 1939 roku
wynajęto mieszkania przy ulicy
Jenner 6: dwa na czwartym piętrze,
gdzie umieszczono oratorium, pokoje
dla około 35 studentów, pokój do
nauki i pokój dzienny; oraz jedno na
pierwszym piętrze, gdzie znajdowała



się jadalnia, część usługowa
rezydencji oraz pokoje założyciela,
jego matki i rodzeństwa[4].

Escrivá de Balaguer poinformował
władzę kościelną o powrocie do
działalności duszpasterskiej wśród
studentów i poprosił o pozwolenie na
erygowanie oratorium w rezydencji
Jenner. 2 września 1939 r. po raz
pierwszy spotkał się z biskupem Eijo
Garayem. Trwało to pięć godzin. Od
tego momentu dochodziło do
częstych spotkań w pałacu biskupim,
korespondencji pocztowej i rozmów
telefonicznych między nimi. Biskup
Eijo wyraził bezwarunkowe poparcie
dla Escrivá de Balaguer. Wierzył, że
ten jest człowiekiem Bożym i że Opus
Dei może przyczynić się do odnowy
Kościoła.

W rezydencji Jenner zastosowano te
same zasady, co w przypadku DYA.
Nauka i uczęszczanie na zajęcia
zajmowały studentom uniwersytetu



większość czasu, organizowano też
różne imprezy kulturalne,
charytatywne i sportowe. Praca
kapłańska Escrivá de Balaguer
koncentrowała się na głoszeniu
kazań i sprawowaniu sakramentów,
podczas gdy jego duchowi synowie
prowadzili zajęcia formacyjne. Na
przykład przez kilka miesięcy
Vicente Rodríguez Casado i José
María Hernández Garnica prowadzili
sesje poświęcone dziełu świętego
Rafała.

W czerwcu i wrześniu 1939 roku
ksiądz Josemaría głosił rekolekcje dla
studentów uniwersytetu w Walencji.
Niektórzy młodzi ludzie - między
innymi Amadeo de Fuenmayor, José
Manuel Casas Torres i José Orlandis -
wstąpili do Opus Dei. We wrześniu
tego samego roku Rafael Calvo Serer
wynajął mieszkanie w Walencji przy
ulicy Samaniego. Z powodu
niewielkich rozmiarów nazwał
mieszkanie El Cubil. Calvo prowadził



dom i dawał wykłady na temat życia
chrześcijańskiego. Rok później
przenieśli się do większego budynku,
mieszczącego szesnaście osób, który
nazwali Rezydencją Samaniego.

Escrivá de Balaguer zmienił sposób,
w jaki planował rozszerzyć
działalność Opus Dei na inne
miejscowości. Przed wojną planował
otwarcie kilku rezydencji. Teraz
uważał, że lepiej zacząć od
okresowych wyjazdów, przynajmniej
do czasu, gdy zgromadzą
wystarczającą liczbę znajomych.
Pobyty te będą służyć zachęcaniu do
życia chrześcijańskiego członków
Dzieła i ich przyjaciół. W zamyśle
Założyciela podróże miały być
podobne do tych, "które odbywali
apostołowie, gdy budowali kościoły
w miastach, pozwalali im działać
samodzielnie i wspierali je listami i
częstymi wizytami"[5].



Od listopada 1939 r. młodzi ludzie z
Dzieła wyjeżdżali na weekendowe
wyjazdy z Madrytu do Barcelony,
Salamanki, Valladolid i Saragossy,
aby spotkać się ze studentami. Każdy
z nich współpracował na miarę
swoich możliwości, czasem
ograniczonych koniecznością nauki
lub wypełniania obowiązków
wojskowych. Zwykle wsiadali do
pociągu lub autobusu w sobotę, po
zakończeniu zajęć lub pracy, a
wracali w niedzielę wieczorem lub
we wczesnych godzinach
poniedziałkowych. O przyjęcie
ubiegało się kilku młodych ludzi z
tych miast, z wyjątkiem Salamanki,
gdzie trudniej było dotrzeć z
przesłaniem Opus Dei.

23 kwietnia 1940 roku zaczęto
wykorzystywać mieszkanie przy
ulicy Montero Calvo w Valladolid,
udostępnione przez ojca Teodoro
Ruiz Jusué, młodego człowieka, który
właśnie wstąpił do Opus Dei. Pedro



Casciaro pomógł w założeniu domu,
zwanego El Rincón ze względu na
jego niewielkie rozmiary. W
Barcelonie Amadeo de Fuenmayor i
inni członkowie Dzieła, tacy jak
Rafael Termes, znaleźli w czerwcu
siedzibę. To była mała antresola na
Calle Balmes, którą nazywali El
Palau. Ponieważ żaden z nich nie
miał zatrudnienia, mieszkanie
wynajął znajomy lekarz, Alfons
Balcells. Niektórzy znajomi
przychodzili do domu - zazwyczaj
popołudniami - aby uczyć się, modlić,
otrzymywać chrześcijańskie
wskazówki i rozmawiać na
nieformalnych spotkaniach[6].

Escrivá prosił ich o przygotowanie
planu każdej podróży, o modlitwę za
ludzi, z którymi się spotkają, za
biskupa danej diecezji oraz o
ofiarowanie Bogu niewygód podróży.
Po przyjeździe do miast zapraszali
znajomych, aby przedstawiali im
swoich przyjaciół. Następnie



wyjaśnienia Opus Dei były zgodne z
ustalonymi wytycznymi, tzn.
zachęcano ich do dobrego
wykonywania pracy zawodowej -
studiowania, bo to robiła aktualnie
większość tych słuchaczy -
utrzymywania osobistej relacji z
Bogiem i pielęgnowania przyjaźni.
Na koniec sporządzili sprawozdanie
z podróży oraz notatki dotyczące
każdego ze studentów i
pracowników, z którymi się spotkali,
tak aby zachować ciągłość[7].

Jak dowiedzieli się od założyciela,
młodzi ludzie z Opus Dei wyjaśnili
swoim rówieśnikom, że ich
działalność apostolska nie wymaga
przynależności do stowarzyszenia.
Każdy z nich otrzymywał formację
chrześcijańską w sposób osobisty:
"Tutaj nie mówimy 'jesteśmy z
takiego a takiego stowarzyszenia', ale
'jesteśmy studentami takiej a takiej
dziedziny'" - zauważył jeden z nich.
Przekazywali ducha



chrześcijańskiego na uniwersytecie
"poprzez intensywną naukę i
pomaganie sobie nawzajem jak
bracia". Nasze apostolstwo będzie
miało charakter dyskretny, przyjaciel
do przyjaciela"[8]. Ten sposób
postępowania nie przeszkadzał im w
przynależności do stowarzyszeń
wyznaniowych, takich jak
Młodzieżowa Akcja Katolicka czy
Kongregacja Mariańska (CC MM) -
jedna trzecia członków Dzieła w 1940
r. należała do stowarzyszeń
katolickich lub uczestniczyła w ich
działalności - a także do grup
politycznych, sportowych i
rekreacyjnych.

Działalność zawodowa - dla prawie
wszystkich z nich było to ukończenie
studiów lub doktoratu - oraz
szerzenie Opus Dei, pochłaniały
energię młodych ludzi z Dzieła.
Modlili się z wiarą, byli pewni
nadprzyrodzonego charakteru Opus
Dei, czuli się protagonistami w



przygodzie jego szerzenia - wielu
uczyło się języków - i zestrajali się z
Don Josemaríą, który okazywał im
ojcowską czułość i zaufanie.

Jednym ze sposobów
upowszechniania Dzieła była Droga.
Pierwsze wydanie w nakładzie 2500
egzemplarzy ukazało się we
wrześniu 1939 r. Książka, z
atrakcyjną, nowoczesną okładką,
zawierała 999 maksym duchowych,
które dzięki swojemu
bezpośredniemu stylowi zrobiły
wrażenie na studentach. Kilka
tematów, takich jak ćwiczenie się w
cnotach osób świeckich, praca
wykonywana z doskonałością,
małżeństwo jako powołanie czy
prestiż zawodowy, było nowych.
Założyciel i członkowie Opus Dei
rozprowadzali egzemplarze w
księgarniach w różnych
miejscowościach.



Escrivá de Balaguer szczegółowo
wyjaśnił ducha Opus Dei wszystkim
jego członkom, aby mieli większe
poczucie jego uniwersalnej misji i
wiedzieli, jak ją realizować w
praktyce. W dniach od 17 do 24
marca 1940 r. zorganizował w
rezydencji przy Jenner spotkanie
formacyjne - nazwane Tygodniem
Studiów - w którym wzięło udział 33
mężczyzn z Opus Dei z Barcelony,
Madrytu, Walencji, Valladolid i
Saragossy. Założyciel głosił nauki
uczestnikom i rozmawiał z każdym z
osobna. Niektórzy młodzi ludzie,
którzy wstąpili do Opus Dei przed
wojną, tacy jak Álvaro del Portillo i
Juan Jiménez Vargas, prowadzili
wykłady na temat ducha i
działalności Opus Dei. Odwiedzili
także miejsca, w których Dzieło
zostało zapoczątkowane, takie jak
przytułek Porta Coeli i budynki przy
Calle Ferraz, gdzie mieściła się
siedziba DYA[9].



W lecie tego roku zorganizowano
kolejne tygodnie studiów dla
członków Dzieła. Pierwsze spotkanie
odbyło się w połowie sierpnia i
wzięło w nim udział 28 młodych
ludzi, a kolejne na początku września
- 24 osoby z nowych miejscowości,
takich jak Bilbao, San Sebastián i
Murcja. Spotkania te umacniały
więzi między członkami Opus Dei -
życie rodzinne, jak lubił mawiać
Escrivá de Balaguer - oparte na
przyjaźni i wspólnym ideale
chrześcijańskim. Aby podkreślić
potrzebę jedności intencji i uczuć,
założyciel przywołał kiedyś
czterdziestu męczenników z Sebaste
(Armenia Mniejsza, IV w.), którzy
razem umierali w zamarzniętym
jeziorze przed katami obiecującymi
wydobyć żywcem każdego, kto
odstąpi od wiary.

W ten sposób w roku akademickim
1939 -1940 o Opus Dei dowiedziały
się liczne grupy studentów i osób



pracujących w hiszpańskich
miastach. Spośród nich 70 poprosiło
o admisję. Stolica Hiszpanii była
ośrodkiem, z którego docierało
przesłanie Dzieła, zarówno z
rezydencji Jennera, jak i z
mieszkania przy ulicy Martínez
Campos, gdzie mieszkali ludzie
pracujący zawodowo i absolwenci;
tak było w przypadku architekta
Ricardo Fernándeza Vallespína oraz
nauczycieli szkół średnich José Maríi
Gonzáleza Barredo i José Maríi
Albaredy. Ponadto zorganizowano
ponad 60 wypraw do jedenastu
hiszpańskich miast, a w przypadku
Walencji, Barcelony i Valladolid
wynajęto mieszkania na spotkania.

Rok akademicki 1940-1941 rozpoczął
się od wynajęcia kolejnego domu w
Madrycie, który miał służyć jako
centralna siedziba Dzieła oraz jako
dom studencki. Był to trzypiętrowy
budynek z półpiwnicą na rogu ulic
Diego de León i Lagasca. Josemaría,



jego matka, rodzeństwo, Álvaro del
Portillo i kilku innych członków
Dzieła zamieszkali w tym miejscu. W
pierwszych miesiącach warunki
materialne były szczególnie
niekomfortowe, ponieważ dom
został zniszczony w czasie wojny, a
oni nie mieli pieniędzy na włączenie
ogrzewania[10].

Jesienią 1941 r. dom Diego de León
stał się Centrum Studiów, czyli
miejscem, w którym członkowie
Opus Dei, w trakcie studiów
uniwersyteckich, otrzymali
dwuletnią formację chrześcijańską,
obejmującą zajęcia z apologetyki,
filozofii, łaciny i wystąpień
publicznych oraz sesje poświęcone
duchowi, do którego wcielania w
swoim życiu zostali powołani.
Pierwsza grupa składała się z
szesnastu uczestników. Między
innymi José María Bueno Monreal,
profesor seminarium w Madrycie,
przyjaciel założyciela i przyszły



kardynał, wyjaśniał teologię. Escrivá
prowadził dla nich medytacje oraz
organizował nieformalne zebrania i
spotkania z uczestnikami. Niektórzy
z pierwszych członków Dzieła, tacy
jak Álvaro del Portillo i Juan Jiménez
Vargas, prowadzili również zajęcia
formacyjne. Zgodnie ze swoim
zwyczajem - nie chciał, aby
obowiązywała go tajemnica
sakramentalna - założyciel poprosił
kilku zaprzyjaźnionych zakonników,
takich jak augustianin José López
Ortiz czy dominikanin José Manuel
Aguilar, aby uczestniczyli w
spowiedzi studentów i celebrowali
ceremonie liturgiczne w ośrodku.

W miarę jak rosła liczba członków
Opus Dei kończących studia, ośrodek
Martínez Campos ustąpił miejsca w
październiku 1941 r. domowi przy
Calle Núñez de Balboa, a miesiąc
później drugiemu przy Calle
Villanueva, przeznaczonemu dla
absolwentów i lekarzy; w tym



ostatnim mieszkali między innymi
Álvaro del Portillo i Isidoro Zorzano.
Były to mieszkania, w których
mieszkali starsi członkowie Opus
Dei, choć ich średnia wieku nie
przekraczała 30 lat[*].

Latem 1943 r. rezydencja Jennerów
została zamknięta, ponieważ
właściciel mieszkań potrzebował ich
dla swojej rodziny. Członkowie
Dzieła wynajęli trzy domki
letniskowe przy alei Moncloa. Nowa
rezydencja w Moncloa rozpoczęła
działalność jesienią tego samego
roku z niespełna pięćdziesięcioma
mieszkańcami, choć mogła pomieścić
około stu. Wkrótce potem, w
listopadzie, otworzyli kolejny dom w
Madrycie na Calle Españoleto, a ten
w Núñez de Balboa opuścili,
ponieważ był nieodpowiedni. W
Barcelonie przenieśli się do nowego
domu, Clínica, gdzie mieszkali
lekarze, tacy jak Juan Jiménez Vargas



i Alfons Balcells, który tymczasem
poprosił o admisję do Dzieła.

OPUS DEI, POBOŻNA UNIA

Półtora roku po zakończeniu wojny
domowej dzieło było już stosunkowo
dobrze znane w hiszpańskim świecie
uniwersyteckim. Około stu
dwudziestu osób należało do Opus
Dei, a wielu studentów usłyszało o
przesłaniu świętości pośród świata
poprzez własną pracę zawodową.
Działania te stopniowo rozwijały się
dzięki wzajemnej przyjaźni. Don
Josemaría chciał, aby ludzie Dzieła
działali w ten dyskretny sposób, aby
nie przeszkadzać stowarzyszeniom
katolickim i nie być mylonym z
konsekrowanymi zakonnikami. Na
przykład, zanim otworzył ośrodek w
jakimś mieście, prosił miejscowego
biskupa o pozwolenie na utworzenie
oratorium[11].

Dzieło wzbudziło zainteresowanie w
katolickim środowisku studenckim.



Niektórzy duchowni nie rozumieli jej
przesłania ani metod działania. Aby
pokazać, że hierarchia popiera Opus
Dei, w marcu 1940 r. biskup Eijo
Garay polecił Escrivá de Balaguer,
aby złożył wniosek o zatwierdzenie
kanoniczne. Po raz pierwszy
założyciel musiał prosić o prawne
usankcjonowanie swojego
charyzmatu, czyli osób, które "mają
się uświęcać w świecie, w sercu
społeczeństwa, tam gdzie są, w pracy
zawodowej, nie wykluczając
stanowisk w administracji
publicznej, nie zmieniając swojego
stanu i nie będąc nowym ogniwem w
ewolucji życia zakonnego"[12]. Było to
zadanie wymagające roztropności,
gdyż - jak zwierzył się swoim synom -
"trudno było dopasować to, co nowe,
do norm kanonicznych"[13]. Po
zasięgnięciu opinii prokuratora
diecezji, José María Bueno Monreal,
doszedł on do wniosku, że należy
przyjąć rozwiązanie tymczasowe,



respektujące istotę i ducha Dzieła
oraz otwarte na przyszłe zmiany.

Zgodnie z Kodeksem Prawa
Kanonicznego, Escrivá de Balaguer
prosił, aby Opus Dei było
stowarzyszeniem ludzi świeckich, a
konkretnie pobożną unią. Sporządził
odpowiednie dokumenty i wymienił
poglądy z Bueno Monrealem, a także
z Albaredą, Del Portillo,
Fernándezem Vallespínem,
Hernándezem Garnicą i Jiménezem
Vargasem. Następnie przetłumaczył
teksty na łacinę, zgodnie z
ówczesnym zwyczajem. Przekazując
dokumenty biskupowi Eijo Garayowi,
Escrivá de Balaguer poprosił go o
zatwierdzenie Opus Dei, ale nie o
jego kanoniczne erygowanie, gdyż
było to rozwiązanie tymczasowe.

19 marca 1941 roku biskup Madrytu-
Alcalá zatwierdził Opus Dei jako
Pobożną Unię, której Statuty składały
się z sześciu dokumentów



Regulamin, Zarządzanie, Ordo,
Zwyczaje, Duch i Ceremoniał). W
zatwierdzeniu uznano cele Opus Dei,
strukturę zarządu i organizacji
wewnętrznej, rodzaje członków,
formy przekazu orędzia oraz
komplementarność działalności
zbiorowej i osobistej.

Opus Dei określiło się jako "katolickie
stowarzyszenie mężczyzn i kobiet,
którzy żyjąc pośród świata, dążą do
doskonałości chrześcijańskiej
poprzez uświęcenie zwykłej pracy".
Przekonani, że człowiek został
stworzony ut operaretur (Rdz II, 15),
członkowie Opus Dei zobowiązują się
nie rezygnować z pracy zawodowej
ani z żadnej innej równoważnej
działalności, nawet jeśli zajmują
wysoką pozycję ekonomiczną lub
społeczną". W tym celu zobowiązali
się "prowadzić wewnętrzne życie
modlitwy i ofiary, według zasad i w
duchu zatwierdzonym przez Kościół
święty, oraz wykonywać z najwyższą



uczciwością swoją działalność
zawodową i społeczną"[14].

Należący do Opus Dei byli ludźmi
świeckimi, którzy żyli w całkowitym
oddaniu się Bogu, w świeckim
celibacie: «Członkowie Opus Dei nie
są zakonnikami, ale mają sposób
życia - oddany Jezusowi Chrystusowi
[sic] - który w istocie nie różni się od
życia zakonnego», ponieważ jest to
oddanie "ostateczne i doskonałe"[15],
to znaczy z powołaniem całkowitego
poświęcenia, ale w świecie, wpisane
w tkankę rzeczywistości ziemskich.
Zdania te wskazywały na
tymczasowy charakter
zatwierdzenia, ponieważ Dzieło
wymagało od swoich członków
zaangażowania na rzecz Boga, które
wykraczało poza zwykłą
przynależność do stowarzyszenia
wiernych.

Odnośnie kategorii członków
wskazano, że mogą nimi być



supernumerariusze - osoby żyjące w
celibacie; numerariusze, -
supernumerariusze, którzy pełnią
funkcje kierownicze, oraz
członkowie zarejestrowani, zarówno
żonaci, jak i żyjący w celibacie.
Supernumerariusze mogli «poświęcić
się służbie Dziełu na określony czas,
wtedy mówi się, że zrobili oblację,
lub na zawsze, wtedy mówi się, że
zrobili wierność»[†]. Z drugiej strony,
zarejestrowani członkowie nie byli
formalnie włączeni do Opus Dei.
Powodem tego był fakt, że w tamtym
czasie Escrivá de Balaguer chciał
najpierw stworzyć grupę mężczyzn i
kobiet bezżennych, którzy byliby
dyspozycyjni dla rozszerzenia Dzieła,
a także znaleźć rozwiązania prawne,
które uznawałyby całkowite oddanie
się Bogu w powołaniu bez
zobowiązania do celibatu. Podobnie
Statuty wybiegały w przyszłość, gdy
wspominały, bez dalszych wyjaśnień,
o "tych, którzy przejdą studia
kościelne i osiągną kapłaństwo",



którzy "poświęcą się szczególnie
formacji duchowej innych członków
Dzieła"[16].

W ramach organizacji mężczyźni i
kobiety mieli ten sam system rządów
i działań, ale z równoległym
rozwojem. Ponadto kobiety
zajmowały się administracją domów
Opus Dei jako specyficzną pracą[‡].
Według Statutów, wszyscy
członkowie Opus Dei "stanowią
rodzinę o nadprzyrodzonych
więzach". Z tego powodu, gdy trzech
lub więcej członków mieszka razem,
mówi się, że żyją w rodzinie. Ten styl
życia, „który ma ten sam ton i
atmosferę, co chrześcijański dom
rodzinny”, charakteryzował się
ludzkim tonem, który „jest
arystokracją inteligencji (u
mężczyzn) i wyjątkową delikatnością
we wzajemnym traktowaniu»[§].

Stowarzyszeniem kierował
przewodniczący, zwany Ojcem,



wspierany przez organ zwany
Senatem, w skład którego wchodzili:
sekretarz generalny, trzech
zastępców sekretarza i przynajmniej
jeden delegat z każdego terytorium.
Ponadto administrator generalny
"doradza Ojcu i Senatowi w
sprawach gospodarczych, kontroluje,
zarządza i kieruje ogólnymi
rachunkami i działalnością
gospodarczą członków"[17]. W
przypadku kobiet
przewodniczącemu doradzała
Asesoria, podobnie jak w przypadku
mężczyzn. Oprócz tych centralnych
organów zarządzających
przewidziano istnienie komisji i
asesorii terytorialnych. Aby
poprawić jakość szkolenia członków,
w każdym regionie miał powstać
ośrodek studiów dla mężczyzn i
ośrodek studiów dla kobiet. Tam
będą się realizować plan akademicki
w celu poznania doktryny
chrześcijańskiej i ducha Dzieła.



Jeśli chodzi o działalność apostolską
organizacji, Statuty wyjaśniały, że
każdy członek powinien starać się
"prowadzić apostolstwo przyjaźni i
zaufania wśród najlepszych w swoim
środowisku". Zadanie to przejawiało
się w całym spektrum społecznym:
"Poprzez rozproszenie się;
członkowie nie mogą tworzyć grup".
Stojąc przed dylematem, czy działać
w sferze publicznej, czy w sferze
wyznaniowej, Escrivá de Balaguer
zrozumiał, że jego przesłanie jest
skierowane do tej pierwszej: "
Członkowie zazwyczaj pełnią
Apostolstwo ze stanowisk
urzędowych w administracji
publicznej" i "ogólnie rzecz biorąc,
[ze] stanowisk kierowniczych"[18].

Jeśli chodzi o strukturę działalności
instytucjonalnej, Statuty
odzwierciedlały sytuację, w jakiej
znajdowało się Dzieło w tamtym
czasie, z sześcioma ośrodkami dla
mężczyzn i setką członków Opus Dei,



w większości studentów
uniwersyteckich lub niedawnych
absolwentów; oraz dla kobiet - z
dziesięcioma młodymi kobietami, z
których prawie wszystkie ukończyły
szkołę średnią i nie posiadały jeszcze
żadnego ośrodka. W szczególności
stwierdzono, że praca Rafaela dla
mężczyzn była skierowana do
"młodych studentów uniwersytetu
lub uczniów szkół wyższych"; dla
kobiet "pracuje on z bezpośrednim
celem formowania dobrych matek
rodzin chrześcijańskich", zarówno w
świecie rolniczym, jak i miejskim. W
odniesieniu do dzieła św. Gabriela
wskazano, że daje ono formację
chrześcijańską współpracownikom
Dzieła, aby mogli działać "w różnych
warstwach społecznych,
rozgałęziając się na nie"; a w
odniesieniu do kobiet dodano, że
będą one również promować "
apostolstwo opinii publicznej,
pisemnie i ustnej, z wydawnictwami,
bibliotekami itp. oraz wykonywać w



szczególny sposób apostolstwo
skuteczne i ciche w rozmowach
prywatnych i bez użycia urządzeń" 
[¶].

Unia składała się w całości ze
świeckich mężczyzn i kobiet żyjących
w celibacie, oczekujących na
przyjęcie kapłanów i żonatych. W
tym czasie - w marcu 1941 r. - prawie
wszyscy ci mężczyźni i kobiety
studiowali lub pracowali w świecie
akademickim i w wolnych zawodach;
Jednocześnie część czasu poświęcali
na opiekę nad ośrodkami Dzieła;
prowadzili życie towarzyskie na
równi z rówieśnikami, choć na znak
umiarkowania nie chodzili
zazwyczaj na imprezy publiczne,
takie jak kino czy teatr; Byli to ludzie
z wyższej klasy średniej
społeczeństwa hiszpańskiego, którzy
stosowali praktyki pobożności
chrześcijańskiej, składali Bogu
niewielkie ofiary osobiste i żyli
zwyczajem noszenia małego cilico



przez dwie godziny dziennie oraz
używania dyscyplin sznurkowych
raz w tygodniu jako pokutę; co
miesiąc zdawali rachunek ze swoich
wydatków osobistych, a nadwyżki
dochodów przeznaczali na
działalność Dzieła. Członkowie Opus
Dei, całkowicie świeccy, byli w pełni
świadomi znaczenia swojego daru
dla Boga.

NA POZIOMIE UNIWERSYTECKIM I
NAUKOWYM.

Po przerwie spowodowanej wojną
domową Hiszpania potrzebowała
odnowy we wszystkich sferach
społecznych, w tym w sferze
intelektualnej. Potrzebni byli ludzie,
którzy zajęliby nowe, wiodące
pozycje w społeczeństwie i kulturze.
W listopadzie 1939 r. państwo
utworzyło Consejo Superior de
Investigaciones Científicas (CSIC),
aby promować badania naukowe w
Hiszpanii. Instytucja ta stała na czele



głównych osiągnięć hiszpańskiego
życia naukowego, ułatwiała
naukowcom organizację i
uczestnictwo w kongresach,
przyznawała pensje i stypendia na
pobyty w zagranicznych instytucjach
oraz zajmowała się publikacją
czasopism naukowych. Rząd
mianował na stanowisko Sekretarza
Generalnego CSIC José Maríę
Albaredę, wykładowcę rolnictwa w
szkolnictwie średnim a na dyrektora
Instytutu Ramiro de Maeztu. Poza
kompetencjami zawodowymi, na
jego sukces wpłynęła przyjaźń z
ministrem edukacji José Ibáñezem
Martínem. Praca Albaredy w CSIC
przyczyniła się do rozwoju badań
naukowych w Hiszpanii i stworzyła
podwaliny solidnej instytucji
akademickiej[19].

Niektórzy badacze, którzy byli
członkami Opus Dei, stali się częścią
ośrodków badawczych CSIC. Kilku z
nich otrzymało stypendia na



poszerzenie wiedzy poza Hiszpanią,
co przyczyniło się do rozwoju Dzieła
w innych krajach. Na przykład w
1945 r. na 177 przyznanych w tym
roku stypendiów pięć trafiło do
badaczy należących do Opus Dei.

W przypadku uniwersytetu rząd
zaoferował możliwość prowadzenia
jednosemestralnych kursów
akademickich natychmiast po
zakończeniu konfliktu. Wielu z 40
tys. studentów, którzy zapisali się na
studia, skorzystało z tej możliwości,
aby w krótkim czasie rozwinąć lub
zakończyć swoją karierę
uniwersytecką.

Istniała też pilna potrzeba
obsadzenia stanowisk profesorskich
na uniwersytetach, które zwolniły się
w wyniku czystek, wygnania lub
śmierci profesorów. Aby uzyskać
tytuł profesora, należało zdać
konkursowy egzamin składający się z
sześciu zadań przed komisją złożoną



z pięciu profesorów, przy czym nie
wymagano zbyt wielu publikacji
poza pracą doktorską. Rząd
przeprowadzał ciągłe egzaminy
konkursowe w celu obsadzenia
stanowisk w całym kraju. W latach
1939-1945 katedrę uniwersytecką
objęło 179 profesorów; w wielu
przypadkach byli to młodzi ludzie
poniżej trzydziestki.

Poświęcenie się szkolnictwu
wyższemu na odpowiednim
stanowisku - przede wszystkim na
stanowisku profesora - było ambicją
zarówno jednostek, jak i instytucji
uniwersyteckich. Profesor był
urzędnikiem państwowym, który
cieszył się prestiżem i wpływami w
społeczeństwie. Różne grupy
religijne i polityczne postawiły sobie
za cel zdobycie tytułów
profesorskich. W sferze
wyznaniowej wyróżniało się
Narodowo-Katolickie Stowarzyszenie
Propagandystów, które



przygotowywało przedstawicieli
mniejszości katolickiej do działania
w życiu publicznym. Propagandyści -
których po wojnie domowej było
niewiele ponad 500 - starali się
szerzyć zasady katolickie, kierując
polityką i kulturą w ośrodkach
oficjalnych. Odnieśli sukces,
ponieważ w ciągu pierwszych pięciu
lat lat czterdziestych zdobyli 34
tytuły profesorskie, a ponadto
reżimowi ministrowie edukacji do
połowy lat pięćdziesiątych byli
propagandystami.

W sferze politycznej falangiści
próbowali zdobyć stanowiska
profesorskie, aby wpływać na
kulturę, jednak udało im się to tylko
w stosunkowo niewielkim stopniu,
ponieważ skupili się bardziej na
strukturach organizacyjnych i
propagandzie. Byli też profesorowie
wywodzący się z tradycji
monarchizmu alfonsjańskiego, dla
których punktem odniesienia była



interpretacja historyczna Menéndeza
Pelayo i Ramiro de Maeztu, a
punktem zbornym - czasopismo 
Acción Española wydawane w
okresie II Republiki. Nie brakowało
też tradycjonalistów, zwolenników
monarchii autorytarnej, państwa
wyznaniowego i nietuzinkowych
odpowiedzi na opiniotwórcze
pytania.

W latach 40. w Opus Dei
kontynuowano rozszerzanie jego
przesłania na intelektualistów, a
Escrivá de Balaguer służył duchowo
ludziom z innych grup społecznych,
takich jak robotnicy mechaniczni i
służba domowa. Większość
mężczyzn, którzy starali się o
admisję do Dzieła w tym
dziesięcioleciu, stanowili studenci i
absolwenci. Założyciel zachęcał ich
do niesienia chrześcijańskiego
orędzia o świętości pośród świata
tym, którzy czuli się powołani do
pracy zawodowej w administracji



publicznej, w szkolnictwie różnych
szczebli oraz w mediach. W czerwcu
1940 roku rozmawiał z Del Portillo,
Albaredą, Fernándezem Vallespínem
i Jiménezem Vargasem o dużej
liczbie miejsc na stanowiskach
profesorów uniwersyteckich i o
możliwości zachęcenia tych, którzy
w Dziele byli skłonni podjąć się tego
zadania zawodowego[20].

José María Albareda był pierwszym
członkiem Dzieła, który w listopadzie
1940 r. otrzymał katedrę
uniwersytecką na Wydziale Farmacji
Uniwersytetu w Madrycie. Pięć lat
później piętnastu członków Opus Dei
- między innymi Rafael Calvo Serer,
Antonio Fontán, Amadeo de
Fuenmayor, Juan Jiménez Vargas,
Francisco Ponz i Vicente Rodríguez
Casado - uzyskało tytuł profesora
uniwersyteckiego, co stanowiło 8,3%
całkowitej liczby profesur
obsadzonych od 1939 roku. Podobnie
jak pozostali koledzy, najwyższy tytuł



naukowy uzyskali w drodze
konkursu publicznego, po odbyciu
praktyk w różnych ośrodkach
państwowych lub zagranicznych.
Następnie każdy z nich tworzył lub
przyłączał się do platform, takich jak
ośrodki badawcze i czasopisma,
które pozwalały im rozwijać swoje
zaangażowanie w kulturę i naukę.
Łączyło ich pragnienie promowania
ładu kulturowego o chrześcijańskich
korzeniach. Z drugiej strony, dzieliła
ich własna ewolucja intelektualna.
Po stronie politycznej byli na
przykład falangiści, karliści,
zwolennicy monarchii Juana de
Borbón, republikańscy demokraci i
apolityczni.

Niektórzy szefowie Falangi
Hiszpańskiej i podobnie myślący
profesorowie uniwersyteccy o
"doktrynerskiej mentalności
sekularystycznej"[21]

rozpowszechniali pogłoski, że
instytucjonalnym celem Opus Dei



było kontrolowanie szkolnictwa
wyższego i państwa oraz że sprzyjało
ono faworyzowaniu swoich przy
przyznawaniu profesur, stanowisk i
stypendiów w CSIC. Ze względu na
swój autorytarny i korporacyjny
model - Falanga była jedyną partią -
chciano, aby intelektualiści przyjęli
jej ideały. A gdy dostrzegali, że ich
wpływy słabną wobec innych osób
czy instytucji, oskarżali je o
sprzeczność z duchem narodowym.
W tym sensie twierdzili, że Opus Dei
było tajną instytucją, która
przeniknęła do gremium
uniwersyteckiego w celu przejęcia
ośrodków władzy, a następnie
wypaczenia istoty państwa
narodowo-syndykalistycznego.

Latem 1941 r. Opus Dei zostało
zadenuncjowane przed Specjalnym
Trybunałem do Spraw Zwalczania
Masonerii za prowadzenie tajnej
działalności i dechrystianizację
młodzieży. Niektórzy z nielicznych



członków Dzieła, którzy pełnili
funkcje w Falandze - tacy jak
Eduardo Alastrué, Miguel Fisac i Juan
Jiménez Vargas - nie byli w stanie
powstrzymać oskarżeń. Sprawa
została umorzona pod koniec 1942
lub na początku 1943 roku.

W styczniu 1942 r. Delegacja
Informacyjna Falangi Hiszpańskiej,
kierowana przez Davida Jato,
sporządziła poufny raport na temat
tajnej organizacji Opus Dei,
stwierdzając, że jej celem było
"zdobycie władzy poprzez jednostki
kulturalne, zarządzanie kadrą
nauczycielską uniwersytetów we
wszelkiego rodzaju ośrodkach
naukowych"[22]. Raport dodawał, że
Opus Dei, dzięki Albaredzie i innym
intelektualistom, kontrolowało
komisje egzaminacyjne dla
profesorów i CSIC. Zarzucał też
instytucji konspirację i
internacjonalizm, co stało w
sprzeczności z zasadami Ruchu



Narodowego. Dwa miesiące później
biskup Eijo Garay z Madrytu-Alcalá
powiedział szefowi falangistowskiej
organizacji związkowej: "Sponsoruję
i zatwierdzam dzieła pobożności i
apostolstwa w mojej diecezji, a Opus
jest przedmiotem mojego
szczególnego zainteresowania.
Włożyłbym za nie rękę w ogień"[23].

Ponieważ coraz więcej członków
Dzieła brało udział w egzaminach na
stanowiska profesorskie, ta sama
służba Falangi sporządziła w
czerwcu 1943 r. kolejny raport. Przy
tej okazji przedstawiła Opus Dei jako
tajną organizację, a CSIC jako
przykrywkę, pod którą kryła się chęć
zajęcia stanowisk w państwie i
zmonopolizowania hiszpańskiej
kultury. Mówiono, że minister
edukacji, Ibáñez Martín, pozostawił
uniwersytet w rękach Albaredy, a
tym samym w rękach Opus Dei. Kilka
miesięcy później pojawił się nowy
raport Falangistów, w którym



powrócono do idei, że Opus Dei
zamierza "osiągnąć zdobycie władzy
poprzez jednostki kulturalne,
zarządzając kadrą nauczycielską
uniwersytetów"[24].

W połowie 1945 r. na ogólną liczbę
członków Opus Dei - 223 mężczyzn i
dwadzieścia kobiet - piętnastu
profesorów stanowiło 6,2%. Ten
niewielki, ale znaczący odsetek
wynikał z faktu, że niektórzy ludzie z
Dziele pracowali w środowisku
akademickim. Później drastycznie się
to zmniejszyło, ponieważ członkowie
Opus Dei otworzyli się na całe
spektrum zawodowe i wyjechali do
innych krajów. I tak, w 1951 roku na
ogólną liczbę członków, tylko 0,77%
stanowili profesorowie (patrząc na
sfery akademickie, na ogólną liczbę
614 profesorów hiszpańskich, 23
należało do Dzieła, 3,7%)[25].

Polityczne i kulturowe wahania
frankizmu nie powinny były wpłynąć



na Opus Dei, które za swój plan
działalności przyjęło szerzenie
świętości na całym świecie w sferze
świeckiej. Jednak oskarżenia
Falangistów, że Opus Dei chciało
przewodzić reżimowi i że działało
jako grupa, pozostawiły trwały ślad.
Co więcej, w niektórych przypadkach
osoby należące do Opus Dei miały
zablokowaną karierę zawodową z
powodu swojej przynależności do tej
instytucji[26].

KONFLIKTY WEWNĄTRZKOŚCIELNE

Rozprzestrzenianie się Opus Dei
wśród intelektualistów miało miejsce
w okresie debaty na temat form
organizacji apostolstwa świeckich.
Założyciel Opus Dei już w latach
trzydziestych XX wieku spotkał się z
brakiem zrozumienia swojego
przesłania i działalności wśród kilku
osób. Jednak od lata 1940 r. doznał
poważnych trudności w środowisku
akademickim.



Wszystko zaczęło się, gdy dwaj
młodzieńcy ze Kongregacji
Mariańskiej (CC. MM.), Salvador
Canals i Álvaro del Amo, którzy
zamierzali wstąpić do nowicjatu
jezuitów, poprosili o przyjęcie do
Opus Dei po spotkaniu z Josemaríą
Escrivą de Balaguer. Ostro
zareagował Ángel Carrillo de
Albornoz, młody jezuita o ognistym
charakterze, członek zarządu CC.
MM. i były kierownik duchowy
Canals i Del Amo. Stwierdził, że
Escrivá de Balaguer podlega
ekskomunice za swoje poglądy na
życie chrześcijańskie, a działalność w
rezydencji Jenner jest podejrzana.
Kiedy zwrócono mu uwagę na te
komentarze, Escrivá poprosił ojca
Carrillo de Albornoz o rozmowę.
Uzgodnili, że będą się wzajemnie
informować o usłyszanych uwagach
krytycznych.

W grudniu tego samego roku Ángel
Carrillo de Albornoz odprawił



nowennę do Niepokalanego Poczęcia
dla młodzieży z CC. MM. w
Barcelonie i obalał różne idee
zawarte w "Drodze". Trzy miesiące
później, w lutym 1941 r., jezuita
Manuel Vergés, dyrektor CC MM w
Barcelonie, stwierdził w swoim
wystąpieniu, że Escrivá de Balaguer
może być heretykiem z powodu
swojego podejścia do powołania
pośród świata, i ostrzegł, że werbuje
on członków CC MM. Ponieważ nie
widział żadnej reakcji wśród
członków kongregacji związanych z
Opus Dei, między kwietniem a
majem o. Vergés wydalił z CC MM.
Ramona Guardansa, Juana Bautistę
Torelló, Raimundo Pánikera, Rafaela
Escolę, Jorge Brosę i Alfonsa Balcellsa
- wszyscy oni, z wyjątkiem tego
ostatniego, byli członkami Dzieła -
ponieważ chodzili do El Palau.
Jeszcze jeden członek kongregacji,
Laureano López Rodó, dobrowolnie
wycofał się z CC. MM. Pojawiły się
anonimowe pisma z rzekomymi



zasadami przestrzeganymi przez
członków Opus Dei, takimi jak
przemilczanie przynależności do
Dzieła przed kierownikiem
duchowym czy odmowa
wykonywania ćwiczeń duchowych.
Jezuici odwiedzili kilka rodzin, aby
powiedzieć im, że ich dzieciom grozi
wieczne potępienie[27].

Oskarżenia Carrillo de Albornoz i
jezuitów z Barcelony
rozprzestrzeniły się na inne
hiszpańskie prowincje Towarzystwa
Jezusowego, a następnie na inne
instytucje kościelne, zarówno
zakonne, jak i świeckie. Prezes
Młodzieży Akcji Katolickiej, Manuel
Aparici, stwierdził, że Opus Dei
wykorzystuje młodych ludzi do
własnych celów; w tym przypadku,
po rozmowie z osobami znającymi
Dzieło, wycofał się ze swoich
stwierdzeń. Podobnie było z
zakonnikami z różnych zakonów, na
przykład z dominikaninem, który



przeprowadził kilka podstępnych
ataków w Walencji, dopóki rozmowa
z Pedro Casciaro, dyrektorem
rezydencji Samaniego, nie skłoniła
go do zmiany postawy.

Escrivá de Balaguer uważał, że
zamieszanie powstało wśród ludzi,
którzy działali w dobrej wierze, i
dlatego cierpiał z powodu "
sprzeciwu dobrych"[28]. Prosił swoich
duchowych synów, aby "milczeli,
pracowali, przebaczali, uśmiechali
się i modlili: i cierpieli z radością"[29],
wysłał do nich list, w którym prosił,
aby kochali jezuitów; przypominał
im, że od lat czerpał pomysły do
swoich kazań z Ćwiczeń duchowych i
polecał im lekturę biografii Ignacego
z Loyoli pióra Rivadeneyra.

Biskup Madrytu-Alcalá, Eijo Garay,
wspierał Escrivę de Balaguer i bronił
go przed osobami trzecimi. Kiedy
Aureli Escarré, opat klasztoru w
Montserrat, konsultował się z Mons.



Eijo w sprawie Dzieła, ten
odpowiedział, że wiedział o nim od
momentu jego powstania i że
zatwierdził je krótko wcześniej, aby
nie było sprzeczności: "Uwierz mi,
Rev. O. Opacie, Opus Dei jest
naprawdę Dei, od pierwszej chwili
swego istnienia, we wszystkich
swych działaniach i pracach"[30].

Założyciel wyjaśniał różnym
duchownym, w słowach i na piśmie,
czym jest Opus Dei i jaką działalność
prowadzi. W liście poprosił ojca
Carrillo de Albornoz o zaprzestanie
tego, co nazwał kampanią przeciwko
Dziełu. Wiosną i latem 1941 roku
odwiedził prowincję Towarzystwa
Jezusowego w Hiszpanii i
dwukrotnie spotkał się z
nuncjuszem, biskupem Gaetano
Cicognanim. Na prośbę nuncjusza
wręczył mu kopię Statutów pobożnej
uni, Opus Dei - zatwierdzonych w
marcu - i wyjaśnił, że jego
przesłaniem jest przypomnienie



wezwania do świętości świeckich
"jako środka służącego Kościołowi
Świętemu, a nie dominującego"[31].
Powiedział mu również, że
"wszystko, co jest obiektywne, w
samym sercu tej sprawy, jest kwestią
powołań"[32], począwszy od tych,
które dotyczyły Canalsa i Del Amo.

Propaganda przeciwko Dziełu, która
została wzniecona w Madrycie i
Barcelonie, miała pewne reperkusje
w innych miastach, takich jak
Walencja, Valladolid i Saragossa.
Oskarżenia były niekiedy
wyolbrzymiane do granic
możliwości. Mówiono, że Dzieło to
było stowarzyszeniem masońskim,
które odbierało powołania zakonom.
Escrivá de Balaguer poprosił
członków Opus Dei zaangażowanych
w pracę rządową lub akademicką,
takich jak Álvaro del Portillo i José
María Albareda, aby pomogli mu
wyjaśnić władzom kościelnym i
cywilnym, jakie są cele instytucji i



pokazać im zgodę otrzymaną od
biskupa Madrytu-Alcalá. Ze swej
strony młodzi członkowie Dzieła nie
ucierpieli zbytnio z powodu tych
niepowodzeń. Escrivá wolał nie
rozmawiać z nimi o tych
wydarzeniach, aby nie wywoływać w
Opus Dei poczucia bycia ofiarą i aby
mogli skupić się na swojej pracy i
działalności.

W pewnym sensie, trudności w
zrozumieniu natury i działania Opus
Dei można podsumować w trzech
słowach.

Pierwsza z nich miała charakter
teologiczny. Zgodnie z wielowiekową
mentalnością, doskonałość życia
chrześcijańskiego - doskonała
świętość - była osiągana w stanie
zakonnym. Poświęcenie się realiom
świata - z towarzyszącym mu
prestiżem i kompetencjami
zawodowymi, wynagrodzeniem
finansowym i korzystaniem z dóbr



materialnych - nie było postrzegane
jako zgodne z najwyższym stopniem
świętości. To, że Opus Dei
przedstawiało doskonałość w sferze
świeckiej jako ideał, było dla wielu
niewyobrażalne. Według Carrillo de
Albornoz, który obrazowo
podsumował tę myśl, " świecki w
marynarce i spodniach nie może być
człowiekiem całkowicie oddanym"[33].

Drugą przyczyną, która wywołała
kontrowersje, było to, że Dzieło
przyciągnęło niektórych młodych
mężczyzn posiadajacych prestiż
akademicki, którzy należeli do
znanych środowisk katolickich -
szczególnie do CC. MM - a następnie
oddaliło ich od ich dawnych
organizacji i kierowników
duchowych, a w niektórych
przypadkach od możliwości podjęcia
powołania zakonnego.

Po trzecie, sposób, w jaki świeccy z
Opus Dei prezentowali się w



społeczeństwie, był szokujący ze
względu na swoją nowość. Nie
afiszowali się ze swoją działalnością,
lecz indywidualnie wyjaśniali jej
przesłanie; nie nosili zewnętrznych
oznak przynależności do Dzieła,
takich jak medaliki i insygnia typowe
dla stowarzyszeń religijnych; nie
spotykali się w miejscach
publicznych i znanych, lecz w
domach prywatnych. Chociaż
członkowie nie ukrywali faktu
przynależności do Dzieła, takie
sposoby działania - które dla Escrivá
de Balaguera były zgodne z
mentalnością świecką - były
postrzegane jako przejawy tajnego
stowarzyszenia, a Opus Dei było
czasem określane jako biała mafia
lub masoneria chrześcijańska.

W lipcu 1941 r. biskup Miguel de los
Santos Díaz de Gómara,
administrator apostolski Barcelony,
zezwolił członkom Dzieła na
spotkania w ośrodku, który otworzyli



przy Calle Balmes. Uspokoił również
gubernatora cywilnego, który był
gotów zarekwirować pomieszczenia,
ponieważ został poinformowany, że
w centrum znajduje się siedziba
masońska. Tymczasem nuncjusz
Cicognani zażądał sprawozdań od
biskupów diecezjalnych i jezuitów.
Biskupi z Madrytu, Barcelony, Vitorii,
Pampeluny, Saragossy, Walencji,
León, Toledo i Valladolid wydali
opinie korzystne dla Opus Dei. W
następnych miesiącach nuncjusz
wysłał do Rzymu kilka depesz, w
których uzupełniał otrzymane
raporty. Biskup Cicognani był
przychylnie nastawiony do nowej
instytucji, choć wyrażał zastrzeżenia
co do całkowitego oddania się Bogu
pośród świata, bez dyscypliny
kościelnej, jaka obowiązywała
zakonników, a także co do sposobu,
w jaki życie ukryte i zbiorowa
pokora członków Dzieła - nie
chwaląc się wspólnymi sukcesami -
łączyły się z dążeniem do



doskonałości zawodowej i
otwartością na wszystkie sfery
społeczne[34].

Escrivá de Balaguer dowiedział się,
że krążą pogłoski, iż jezuici
zamierzają złożyć skargę przeciwko
Opus Dei do Stolicy Apostolskiej. Na
razie wyjazd do Rzymu nie miał
sensu, ponieważ nie było formalnego
oskarżenia, Dzieło było już
zatwierdzone w diecezji Madryt-
Alkalá, a poza tym toczyła się wojna
światowa. Poprosił jednak dwóch
swoich synów - José Orlandisa i
Salvadora Canalsa - aby jesienią 1942
roku udali się do Wiecznego Miasta
w celu pogłębienia studiów,
nawiązania kontaktów i zapoznania
z Dziełem ludzi z kurii watykańskiej i
korpusu dyplomatycznego[35].

Przychylne nastawienie większości
biskupów hiszpańskich i nuncjusza,
a następnie zatwierdzenie Opus Dei
przez Stolicę Apostolską,



doprowadziło do poprawy
wewnątrzkościelnego spojrzenia na
Dzieło. Pozytywnym zjawiskiem było
to, że Opus Dei i jego założyciel byli
bezpośrednio lub pośrednio znani w
hiszpańskim środowisku katolickim,
a także to, że wydarzenia te
pomagały członkom Opus Dei w
wyjaśnianiu jego przesłania. Z
drugiej strony, negatywne było to, że
wśród tak wielu oszustw i półprawd
Opus Dei pojawiło się jako
organizacja, której celem było
podbicie państwa i konfrontacja
wewnątrz Kościoła[36].

[*] Słowo ośrodek, które często
pojawia się w naszej książce, oznacza
dwie powiązane ze sobą
rzeczywistości. Z jednej strony, w
sensie właściwym, zgodnie z prawem
partykularnym Prałatury (por. Codex
iuris particularis Operis Dei, 1982, nr
166), jest ona lokalnie
zorganizowaną jednostką, która
może być powołana przez władzę



Opus Dei do duszpasterstwa
wiernych i działalności apostolskiej.
W szerszym znaczeniu termin ten
odnosi się zwykle do materialnej
siedziby, często domu lub
mieszkania, które zazwyczaj jest
własnością podmiotu cywilnego,
odpowiedzialnego za aspekty
techniczne i ekonomiczne, i który
oddaje nieruchomość do dyspozycji
apostolstwa Opus Dei. Zgodnie z
normami prawa kanonicznego,
ośrodki nie muszą mieć fizycznej
siedziby; jeśli ją mają, to zazwyczaj
przebywają w nich numerariusze,
prowadzi się formację chrześcijańską
i różne działania apostolskie (por.
Codex iuris particularis Operis Dei,
1982, nr 8, §1). Wikariusz Opus Dei w
okręgu zwraca się do ordynariusza
miejsca o pozwolenie przed
kanonicznym erygowaniem ośrodka
z fizyczną siedzibą, w którym
prowadzone jest apostolstwo
zbiorowe (por. Codex iuris
particularis Operis Dei, 1982, nr 177,



§1). Członkowie Dzieła są przypisani
do jakiegoś ośrodka, w wyżej
wymienionym sensie, zgodnie z ich
osobistymi uwarunkowaniami i
potrzebami apostolskimi.

[†]Statuty (1941), "Regimen", art. 4.
Zobaczymy, że w 1947 roku
supernumerariusze zostali
przemianowani na numerariuszy, a
słowo supernumerariusze było
używane do określania osób
zamężnych lub osób z
przewidywalnym powołaniem do
małżeństwa.

[‡]Por. rozdział 5, dział
"Administracja".

[§] Estatutos (1941), "Espiritu", art.
19, 24 i 25. Założycielce bardzo
zależało na tym, aby przesłanie
Dzieła przyczyniało się do promocji
kobiet, od świata rolnictwa i służby
domowej do zawodów akademickich
i wolnych. Por. Mercedes MONTERO,
"Mujer y Universidad en España



(1910-1936). Contexto histórico del
punto 946 de Camino", Studia et
Documenta 6 (2012) 211-234. Zgodnie
z tym, co mówił założyciel Dzieła, w
tej książce słowo Administracja -
pisane wielką literą - odnosi się do
osób, zadań i obszaru ośrodków
Opus Dei, gdzie organizuje się i
kieruje pracami domowymi, a
konkretnie opieką nad oratorium i
służbą portierni, sprzątaniem,
wyżywieniem i opieką nad pralnią.

[¶] Estatutos (1941), "Regimen", art.
12, §1; art. 13, §1; art. 12, §§ 2 i 3. W
tym czasie większość kobiet nie
uczęszczała jeszcze na uniwersytet.
Por. rozdział 5 ("Rozwój z udziałem
kobiet").

[1] Założyciel Opus Dei był świadomy
problemów, jakie stwarzały nazizm i
komunizm przed II wojną światową,
i publicznie krytykował te reżimy
(por. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, t. II, o. c., s.



392-394). Spośród członków Opus Dei
tylko jeden - Silverio Palafox, który
właśnie poprosił o admisję w
Walencji - walczył w Błękitnej
Dywizji. Juan Jiménez Vargas, Miguel
Fisac i Eduardo Alastrué również
zgłosili się po konsultacji z biskupem
Madrytu, ale nie zostali wybrani
(jesteśmy wdzięczni Onésimo
Díazowi za tę informację). Escrivá
odrzucał wszelkie formy
nacjonalizmu i szanował idee
polityczne innych. Znamienny jest
przypadek Juana Bautisty Torelló,
który prosił o przyjęcie do Dzieła w
Barcelonie: "Był rok 1941, okres
gorącego uniesienia
nacjonalistycznego wśród Falangi.
Były to czasy, kiedy na murach i
fasadach Barcelony pojawiały się
patriotyczne graffiti: "Jeśli jesteś
Hiszpanem, mów po hiszpańsku"; i
inne w tym samym stylu: "Hiszpanie,
mówcie językiem Imperium! Podczas
długiej rozmowy, którą Juan Bautista
odbył z Don Josemaríą, ten



powiedział mu, że należy do
organizacji obrony kultury
katalońskiej, uważanej przez policję
za tajną i antyfrankistowską,
ponieważ używanie języka
katalońskiego było zabronione.
Założyciel przypomniał mu o
wolności, jaką miał w tym względzie;
to był jego problem i nikt w Dziele
nie mógł go o to pytać" (tamże, s.
389).

[2] Por. Dziennik rezydencji przy ul.
Jenner, 4IX-1939, str. 33; 10-X-1939, s.
39 i 40; 29-X-1939, str. 46; 12-XI-1939,
str. 50, w AGP, seria A.2, 11-1-1.
Porządki zmieniały się w zależności
od potrzeb chwili. Na przykład w
kwietniu 1940 roku Justo Martí został
mianowany asystentem dyrektora
rezydencji Jenner, José María
Hernández Garnica, z pomocą
Vicente Rodrígueza Casado, kierował
dziełem Świętego Rafała, a Francisco
Botella współpracował z Sociedad de
Colaboración Intelectual (por.



Dziennik rezydencji przy ul. Jenner,
9-IV-1940, s. 13; 17-IV-1940, str. 15 i
15).

[3] Por. Pablo PÉREZ LÓPEZ,
"Josemaría Escrivá de Balaguer,
profesor de Ética para periodistas:
Madrid 1941", Studia et Documenta 3
(2009) 335-368; Beatriz COMELLA
GUTIÉRREZ, Josemaría Escrivá de
Balaguer en el Real Patronato de
Santa Isabel de Madrid (1931-1945),
Rialp, Madrid 2010, s. 238. Założyciel
Dzieła był rektorem Świętej Elżbiety
do grudnia 1945 r.

[4] Por. Onésimo DÍAZ, Posguerra,
Rialp, Madrid 2018.

[5] Relacja z podróży do Walencji, 26
V-1940, AGP, seria A.2, 48-1-2.

[6] Por. Francesc CASTELLS I PUIG,
“Barcelona 1939-1940: los viajes para
establecer el primer centro del Opus
Dei”, Studia et Documenta 8 (2014)
191-210.



[7] Por. " Przestrogi dla
podróżujących", II-1940, II-1941 i
XI-1944, w AGP, seria A.2, 47-1.

[8] Relacja Francisco Ponz
(niedatowana), AGP, seria A.2, 47-1-4.
W tych notatkach z 1940 lub 1941
roku Ponz stwierdził: "Mamy dość
widoku inteligentnego studenta,
przygarniętego przez
stowarzyszenie, który, jeśli studiuje
prawo, każą mu mówić o
odźwierniku, schlebiają mu (jego
pokora upada), każą mu mówić
więcej, urządza wiece i nie uczy się;
dostaje słabe zaliczenia i kończy
studia, nie poznawszy ich do końca;
zamiast iść na profesurę, zadowala
się pensją, żeby się utrzymać, i
pozostaje miernotą, podczas gdy
wrogowie zajmują
uniwersytety" (Idem). Później
wspomniał o formacji
chrześcijańskiej, którą prowadzili:
"Robimy to wszystko w
nadprzyrodzonym celu. Nie jesteśmy



politykami, ale chcemy, aby naród
był rządzony w duchu religijnym,
katolickim. Podobnie jak pierwsi
chrześcijanie, będziemy łączyć pracę
zawodową z apostolstwem. I
będziemy łowić ludzi" (Idem).
Według Orlandisa, "właśnie
możliwość naśladowania Jezusa
Chrystusa bez pozorów "oficjalnych
katolików" była dla wielu jedną z
atrakcji, jakie niosło ze sobą
powołanie do Opus Dei" (José
Orlandis, Años de juventud en el
Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, s. 105).

[9] Por. AGP, E.2.2, 171-1-1 do 171-1-4.

[10] Dom ten nazywano Donadío,
Lagasca, a później Diego de León.
Aby ujednolicić odniesienia,
używamy tylko trzeciego znaczenia.
Por. Santiago MARTÍNEZ SÁNCHEZ,
"Diego de León, Centro de Estudios",
w Diccionario de san Josemaría
Escrivá de Balaguer, o. c., s. 332-334.



[11] Na temat tej sekcji por. Amadeo de
FUENMAYOR et al., El itinerario
jurídico del Opus Dei, o. c., s. 85-139.

[12] Relacja odręczna Josemaríi
Escrivá de Balaguer, 9-I-1943, w AGP,
seria L.1.1, 1-3-8.

[13] Dziennik rezydencji Jenner, 19-
VI-1939, s. 28, w AGP, seria A.2,
11-1-1; Dziennik rezydencji Jenner,
28-VI-140, s. 23; 7-VI-1940, s. 25, w
AGP, seria A.2, 11-1-2.

[14] Statut (1941), Reglamento, art. 1.
Ten cytat ze Statutu i następne
pochodzą z oryginału, który znajduje
się w AGP, seria L.1.1, 1-3-4.
Reglamento" można znaleźć również
w AAV, Arch. Nunz. Madryt, 1305,
fas. 2.

[15] Estatutos (1941), “Espíritu”, art. 1 i
3.

[16] Estatutos (1941), “Reglamento”,
art. 3, 3, y “Régimen”, art. 7.



[17] Estatutos (1941), “Ordo”, art. 16,
§2. Praca administratorów w Opus
Dei zapewnia z jednej strony dobre
zarządzanie dobrami
ekonomicznymi, a z drugiej strony
pomaga członkom w wykorzystaniu
dochodów z pracy, tak aby oderwali
się od rzeczy materialnych.

[18] Estatutos (1941), “Espíritu”, art. 7 i
27; “Régimen”, art. 1, §2, i “Espíritu”,
art. 28, odpowiednio.

[19] Por. María Rosario DE FELIPE
(ed.), Homenaje a D. José María
Albareda en el centenario de su
nacimiento, Consejo Superior de
Investigaciones Científicas, Madrid
2002; Pablo PÉREZ LÓPEZ, "José
María Albareda en los comienzos del
Consejo Superior de Investigaciones
Científicas (1936-1949)", in Francisco
Javier CASPISTEGUI and Ignacio
PEIRÓ MARTÍN (eds. ), Jesús
Longares Alonso: el maestro que



sabía escuchar, EUNSA, Pamplona
2016, str. 203-229.

[20] Por. Dziennik rezydencji Jenner,
19-VI-1940, str. 28, w AGP, seria A.2,
11-1-2.

[21] José ORLANDIS, Años de
juventud..., o. c., str. 179.

[22] Kopia "Informe confidencial sobre
la organización secreta Opus Dei",
16-I-1942, w AGP, seria M.2.4, 117-3-3.
Por. Onésimo DÍAZ, "Falange versus
Opus Dei. Política y religión en la
posguerra española (1939-1945)",
Hispania Sacra 142 (2018) 671-680;
IDEM, Expansión. El desarrollo del
Opus Dei entre los años 1940 y 1945,
Rialp, Madrid 2020, str. 344-355.

[23] Wywiad biskupa Eijo Garaya z
Valcárcel i Eduardo [Alastrué],
Madryt, 10-III-1942, w AGP, seria M.
2.4, 115-03-02. Te podstępne ataki
miały czasem obraźliwy wydźwięk,
jak czytamy w czasopiśmie



falangistów "Qué Pasa? (22 maja
1941), w którym krytykowano to, co
nazywano tajną sektą "Socoines,
Sanmigueles i Hermarsanes". /od
tłumacza: odpowiednio:
SOCOINistów od nazwy Sociedad de
Colaboración Intelectual;
Świętomichalistów; Braciszków/

[24] Kopia raportu z 21-II-1944, AGP,
seria M.2.4, 125-1-5; por. kopia
raportu z 2-VI-1943, AGP, seria M.2.4,
125-1-2. W czerwcowym
sprawozdaniu stwierdzono, że w
organizacji obowiązują trzy stopnie
członkostwa: "1.Hermarsanes 2.
Sanmigueles. 3. Zacoinos"

[25] Por. Onésimo DÍAZ, Expansión, o.
c., str. 238-52.

[26] Na przykład w 1947 roku Minister
Spraw Zagranicznych, Alberto
Martín Artajo, "wydał rozkaz, by nie
przyjmować do Korpusu
Dyplomatycznego członków Opus Dei
ani osób za takich uważanych, nawet



jeśli wygrały odpowiedni konkurs.
Wbrew wszelkiej sprawiedliwości, w
kilku przypadkach rozkaz ten został
wykonany" (Álvaro DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el Fundador del
Opus Dei, Rialp, Madrid 2014, wyd.
10).

[27] Por. Alfons BALCELLS, Memoria
ingenua. Primeros pasos del Opus
Dei en Cataluña, Rialp, Madrid 2009;
Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, II, o. c., str.
437-449 i 474-553.

[28] Apuntes íntimos, nr 1622 (14-
IX-1940).

[29] List 13, nr 77, w AGP, seria A.3,
92-6-2. Chociaż zdanie pochodzi z
późniejszych lat, założyciel
podsumowuje swoje myślenie i
działanie w latach 40.

[30] List Leopoldo Eijo Garay do
Aurelio María Escarré Jané, O.S.B., z
24 maja 1941, cytowany w Andrés



VÁZQUEZ DE PRADA, The Founder of
Opus Dei, II, o.c., s. 493.

[31] Relacja z rozmowy Josemaríi
Escrivá z Gaetano Cicognanim, 24
maja 1941, w AGP, seria M.2.4,
136-5-5.

[32] Relacja z rozmowy Josemaríi
Escrivá z Gaetano Cicognanim, 10-
VI-1941, w AGP, seria M.2.4, 136-5-5.

[33] Odręczny raport José Maríi
Gonzáleza Vallésa, 27-III-1945, AGP,
seria M.2.4, 127-4-1.

[34] Raporty kilku hiszpańskich
biskupów, jezuitów i zakonników
można znaleźć w AAV, Arch. Nunz.
Gaetano Cicogani przesłał je, wraz ze
swoją opinią, do Stolicy Apostolskiej
w depeszach z 15 października i 21
listopada 1941 r. (por. AAV, Arch.
Nunz. Madrid, 1305, fas. 4). Por.
Francisca COLOMER PELLICER, "Un
informe del arzobispo de Valencia
sobre el Opus Dei para la nunciatura



de Madrid (1941)", Studia et
Documenta 7 (2013) 403-430.

[35] Por. Fernando Crovetto, "Pierwsze
kroki Opus Dei we Włoszech.
Epistolario entre Roma y Madrid
(noviembre 1942-febrero 1943)", 
Studia et Documenta11 (2017)
267-314.

[36] Por. AGP, seria M.2.4, 116; Jaume
AURELL CARDONA, "La formación de
un gran relato sobre el Opus Dei", 
Studia et Documenta 6 (2012) 242-250.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-
rozpowszechnienie-wsrod-mezczyzn/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozpowszechnienie-wsrod-mezczyzn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozpowszechnienie-wsrod-mezczyzn/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-rozpowszechnienie-wsrod-mezczyzn/

	Historia Opus Dei: Rozpowszechnienie wśród mężczyzn

