
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Praca formacyjna

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

10-05-2022

13

Praca formacyjna

GEOGRAFICZNA EKSPANSJA OPUS
Dei nastąpiła w latach 60. wśród
ludzi ze wszystkich kontynentów i
warstw społecznych, księży i
świeckich, samotnych i żonatych.



Dotychczasowa panorama,
początkowo ograniczona do kobiet i
mężczyzn żyjących w celibacie, a w
przypadku mężczyzn - do
środowiska uniwersyteckiego,
została zdecydowanie poszerzona.
Ludzie ze wszystkich środowisk
dzielili to samo wezwanie i misję,
aby być świętymi w swojej pracy
oraz w relacjach rodzinnych i
społecznych.

Rozwój Opus Dei sprawił, że
konieczne stało się dostosowanie
struktury formacyjnej do
istniejących potrzeb. Zrewidowano i
poszerzono metody wyjaśniania
wiary chrześcijańskiej i ducha
Dzieła, zarówno w wymiarze
indywidualnym, jak i zbiorowym.
Środkami formacji osobistej były:
spowiedź, kierownictwo duchowe i
upomnienie braterskie. Formacja
grupowa obejmowała kursy i kręgi,
medytacje, spotkania nieformalne,



rekolekcje trwające kilka godzin lub
kilka dni.

Escrivá de Balaguer przypominał, że
głoszenie doktryny było jedną z
trzech "dominujących pasji"
członków Opus Dei, obok
kierownictwa duchowego i
umacniania jedności Dzieła.
Nauczanie doktryny pomagało
wszystkim odnaleźć własne sposoby
życia Ewangelią, zgodnie z duchem
świętości świeckich, i promieniować
nimi na otoczenie. Rzeczywistość ta
była widoczna w apostolstwie dzieł
świętego Rafała, świętego Gabriela i
świętego Michała, które, według słów
Escrivá de Balaguer, stanowiły
"kręgosłup Dzieła"[1].

DZIAŁALNOŚĆ DZIEŁA ŚWIĘTEGO
RAFAELA

Dzieło świętego Rafała było
skierowane do młodych ludzi, "aby
przybliżyć ich do Opus Dei i dać im
nadprzyrodzoną i ludzką formację",



w celu sprawienia, aby "poznali i
pokochali Jezusa Chrystusa, który
jest powodem całej naszej pracy"[2].
Początki i pierwsze inicjatywy z
udziałem młodzieży dotyczyły
hiszpańskich studentów z lat
trzydziestych XX wieku, zwłaszcza
tych, którzy uczestniczyli w
działaniach rezydencji DYA. Już
wtedy założyciel ustalił wytyczne
dotyczące rozpowszechniania ducha
Dzieła wśród młodzieży. Trzy osie,
wokół których obracała się DYA, to
nauka, osobista relacja z Bogiem i
otwartość na innych.

Nawiązywanie kontaktów ze
studentami było także zwykłym
sposobem na rozpoczęcie szerzenia
Opus Dei w innych krajach, poprzez
kilku znajomych. Potem znajomi
przedstawili innych. Następnie, tak
szybko jak to było możliwe, zaczęły
powstawać ośrodki uniwersyteckie i
rezydencje, zarówno dla kobiet, jak i
dla mężczyzn, co pozwoliło na



zakorzenienie się bardziej stabilnej
struktury. Organizowano kursy
naukowe i zawodowe, spotkania o
charakterze duchowym, spotkania
kulturalne, kluby filmowe, lekcje
języków obcych, kluby prasowe,
turnieje sportowe, spotkania
towarzyskie, wycieczki i obozy letnie,
co umożliwiło większej liczbie
młodych ludzi wzajemne poznanie
się. W latach 60. powstały
stowarzyszenia byłych studentów,
mieszkańców rezydencji[3].

Najważniejszym środkiem formacji
osobistej w dzieła świętego Rafała
było duchowe towarzyszenie
każdemu młodemu człowiekowi.
Kursy, medytacje i rekolekcje były
częścią wspólnej formacji duchowej.
Do niektórych prac świętego Rafała
należały katechezy - zwłaszcza dla
dzieci przygotowujących się do
pierwszej komunii - odwiedziny u
potrzebujących, zbiórki drobnych
jałmużn oraz pielgrzymki do



sanktuarium lub do miejsca
poświęconego Matce Bożej[4].

W szczególny sposób kursy
formacyjne lub kręgi zapoczątkowały
pracę świętego Rafaela. Spotkania
podzielono na kurs przygotowawczy,
o charakterze wyraźnie opartym na
doświadczeniu, podczas którego
uczono się modlitwy i życia wiarą,
oraz kurs specjalistyczny, który
oferował wskazówki dotyczące
dylematów moralnych lub
aktualnych kwestii doktrynalnych.

Chociaż większość działań dla
młodzieżowy była skierowana do
studentów, od lat 40. młodzież
ostatnich klas szkół średnich
uczęszczała do ośrodków lub brała
udział w rekolekcjach głoszonych
przez księży Opus Dei. W następnej
dekadzie założyciel propagował
organizację i dostosowanie formacji
ludzkiej i chrześcijańskiej do
uczniów szkół średnich, także tych,



którzy nie byli przygotowani do
uczęszczania na zajęcia świętego
Rafaela. Chciał, aby młodzi ludzie od
najmłodszych lat rozumieli zasady
chrześcijańskie i widzieli w
wychowawcach przykład
chrześcijańskiej konsekwencji. W ten
sposób przeciwdziałano postępowi
sekularyzmu wśród nastolatków[5].

W 1956 r. władze centralne Dzieła
zwróciły się do wszystkich regionów
o organizowanie placówek i
stowarzyszeń kulturalnych,
naukowych i sportowych dla
młodzieży, zgodnie z
ustawodawstwem cywilnym każdego
kraju. Pierwszymi jednostkami dla
uczniów szkół średnich były:
Gurkhas Club (Gwatemala City, 1957),
Daumar (Barcelona, 1958), Jara Club i
Argüelles (Madryt, 1958) - dla
chłopców; oraz klub przy rezydencji
Verapaz (Gwatemala City, 1958) i
Roca Club (Madryt, 1963) - dla
dziewcząt. Każdy klub był wspierany



przez radę powierniczą lub radę
rodziców - na przykład Tomás Alvira
był przewodniczącym rady
powierniczej Jary - które tworzyły
systemy finansowania z
comiesięcznych składek
członkowskich; w niektórych
przypadkach korzystały z pomocy
państwa dla organizacji non-profit.
Kluby były prowadzone przez
numerariuszy dla chłopców i
numerarie dla dziewcząt. Rodzice
młodych ludzi pomagali w różnych
działaniach.

Ekspansja organizacji
młodzieżowych na całym świecie
była natychmiastowa. Zajęcia dla
uczniów szkół średnich w wieku od
czternastu do osiemnastu lat zostały
rozszerzone na młodszych, w wieku
od dziesięciu do czternastu lat, z
krótkimi okresami nauki lub
wprowadzenia w życie duchowe, a
także z rozrywką, sportem i
wycieczkami. Wzrost liczby uczniów



stanowił nowe wyzwania, głównie ze
względu na konieczność
dostosowania się do wieku i
mentalności dzieci. Plany zostały tak
opracowane, aby zachęcać do
kształtowania charakteru i
stopniowego korzystania z wolności
w okresie dorastania, z czasem na
zabawę połączonym z czasem na
dialog z wychowawcą i nauczanie
doktryny chrześcijańskiej. W
zależności od wieku i kraju, niektóre
inicjatywy były bardziej udane niż
inne. Na przykład uczniowie szkół
średnich w Hiszpanii z
zadowoleniem przyjęli kursy
doradztwa zawodowego; w Stanach
Zjednoczonych powodzeniem
cieszyły się także programy z
zakresu przywództwa[6].

Otwierano też małe ośrodki - domy z
mniej niż piętnastoma
numerariuszami - dla młodzieży, co
było nowością, gdyż do tej pory
mieszkała ona w domach



studenckich (rezydencjach).
Organizowali tam zajęcia z formacji
chrześcijańskiej, seminaria i
konferencje, kursy umiejętności
uczenia się oraz zajęcia sportowe. W
przeciwieństwie do rezydencji
ośrodki te koncentrowały się na
określonych grupach społecznych,
takich jak studenci, pracownicy
biurowi, pracownicy najemni i
młodzi profesjonaliści, a ze względu
na mniejszą niż w rezydencjach
liczbę uczestników łatwiej było
stworzyć w nich rodzinną atmosferę.
Z drugiej strony, w wielu
przypadkach borykały się one z
niedostatkiem, ponieważ były
zamieszkiwane przez studentów o
niskich dochodach. Aby rozwiązać
ten problem, każdy ośrodek szukał
środków na opłacenie czynszu
poprzez darowizny i prywatne
subwencje[7].

Wśród innych konsekwencji tego
promieniowania Ewangelią, wielu



młodych ludzi odnalazło swoją
chrześcijańską drogę w Opus Dei.
Escrivá de Balaguer nazywał 
prozelityzmem propozycję złożoną
danej osobie, aby uczestniczyła w
powołaniu Jezusa Chrystusa do
Dzieła, co sam podsumował w
zdaniu: "Obyś szukał Chrystusa,
znalazł Chrystusa, pokochał
Chrystusa". Termin prozelityzm był
wolny od dotychczasowej
negatywnej konotacji przymusu. Dla
Założyciela zaproszenie do Dzieła
"nie jest jak materialny impuls, ale
jak obfitość światła, doktryny;
duchowy bodziec waszej modlitwy i
waszej pracy, która jest
autentycznym świadectwem
doktryny; nagromadzenie ofiar,
które umiecie składać; uśmiech,
który pojawia się na waszych ustach,
ponieważ jesteście dziećmi Bożymi",
do tego dodawał "wasz polot i ludzką
sympatię". Zachęcając do wolności w
odpowiadaniu na powołanie, Escrivá
de Balaguer ukazał piękno i



wymagania powołania, które
pozwala "zakochać się w Chrystusie i
służyć Mu w pełni zgodnie z duchem
Dzieła"[8].

Pod koniec lat sześćdziesiątych z
czasem zaczęła się kształtować
tradycja wielkanocna. W kwietniu
1966 r. grupa niemieckich studentów
z kolońskiej rezydencji Müngersdorf
pojechała do Rzymu, aby spotkać się
z papieżem, przeżyć Wielki Tydzień i
zobaczyć zabytki miasta. Założyciel
Dzieła spotkał się z nimi na
nieformalnym spotkaniu. Ponieważ
doświadczenie to było dobre, od 1968
r. organizowano Incontro Romano,
spotkanie, w którym uczestniczyli
głównie studenci związani z
apostolstwem Dzieła, aby przeżyć
Wielki Tydzień w Wiecznym Mieście,
blisko papieża, a także założyciela.
Plan ten został z powodzeniem
powtórzony w następnych latach,
wraz z kongresem uniwersyteckim
zorganizowanym przez Istituto per la



Cooperazione Universitaria (ICU),
organizację non-profit założoną
przez Umberto Farri i innych
członków Opus Dei w celu
promowania projektów rozwoju
społecznego. W 1974 r. ponad tysiąc
studentów z pięciu kontynentów
wzięło udział w Incontro Romano; był
to ostatni zjazd, w którym
uczestniczył Mons. Escrivá de
Balaguer[9]

KSZTAŁCENIE AKADEMICKIE
NUMERARIUSZY

Wszyscy, którzy ubiegali się o
przyjęcie do Opus Dei, otrzymywali
tzw. program formacji początkowej
na temat ducha i życia w Dziele. W
okresie między prośbą o admisję a
admisją - co najmniej sześć miesięcy -
prowadzący formację dawali 32
lekcje; w okresie między admisją a
oblacją - co najmniej rok - kolejne 50
lekcji; oraz 40 lekcji
przypominających o podstawach



wiary i moralności chrześcijańskiej.
Program ten został uruchomiony w
1960 r. i w kolejnych latach był
udoskonalany[10].

Numerariusze przechodzili okresy
bardziej intensywnego szkolenia, aby
poznać ducha Dzieła, a następnie
wyjaśniać go innym członkom i
współpracownikom. W szczególny
sposób dyrektorzy centralni
opiekowali się numerariuszami,
którzy zajmowali się zadaniami
formacyjnymi i kierowniczymi. W
niektórych przypadkach praca ta
była ich główną lub nawet jedyną
pracą zawodową.

Dla wielu numerariuszy Centrum
Studiów było idealnym momentem,
aby pogłębić zrozumienie znaczenia i
misji powołania do Dzieła. Wszystkie
okręgi terytorialne Opus Dei, tak
szybko jak to było możliwe,
otworzyły ośrodki studiów dla
numerariuszy, numerarii i numerarii



pomocniczych, ponieważ wzrost
liczby powołań wśród młodych ludzi
spowodował konieczność
zapewnienia im zakwaterowania i
opieki.

W tych latach nastąpił wielki rozwój
wśród kobiet: powstały ośrodki
studiów w Argentynie i
Waszyngtonie (1960), Chile (1961),
Niemczech i Portugalii (1962),
Kolumbii i Wenezueli (1964), Peru
(1965), Irlandii i Anglii (1966),
Ameryce Środkowej i Włoszech
(1967), Brazylii i Francji (1969) oraz
na Filipinach (1974). W Hiszpanii
ośrodek studiów z Los Rosales
przeniósł się w 1960 r. pod nazwą
Izarbide do Pampeluny, a od 1967 r.
do Colegio Mayor Goroabe. W 1957 r.
uruchomiono drugi ośrodek studiów,
El Pedroso, w Santiago de
Compostela, który w 1963 r.
przeniósł się do rezydencji
uniwersyteckiej Alcor w Madrycie, a
cztery lata później do Colegio Mayor



Zurbarán, również w stolicy. W
późniejszym okresie założyciel
powołał do życia centra studiów w
Dársena (Barcelona, 1965), Alborán
(Sewilla, 1969), Saomar (Walencja,
1972), Los Arces (Valladolid, 1974) i
ponownie Alcor (Madryt, 1975)[11].

Wśród mężczyzn, w Hiszpanii,
oprócz tych, które już istniały - Diego
de León (Madryt), Monterols
(Barcelona) i Aralar (Pampeluna) -
dodano ośrodki studiów w
Barcelonie, Walencji, Valladolid,
drugi w Madrycie, Sewilli i
Granadzie (w tym przypadku na
krótko). W innych regionach ośrodki
studiów powstały w Irlandii (1956),
Kolumbii (1959), Wenezueli (1965),
Argentynie (1966), Peru (1967),
Gwatemali (1967), Niemczech (1970),
Chile (1970) i Brazylii (1971)[12].

Był to niezwykły wysiłek ze strony
Opus Dei, ponieważ w każdym
ośrodku studiów pracowali



profesorowie, którzy wykładali
przedmioty z danego dwuletniego
okresu filozoficznego, oraz
posiadający plany formacyjne, które
łączyły studia wewnętrzne, w
ramach formacji w Dziele studentów
ze studiami cywilnymi. Młodzi ludzie
przebywali w ośrodkach studiów
przez dwa lata - w przypadku kobiet
był to jeden rok do 1967 r., kiedy to
również stał się dwuletni - a
następnie przenosili się do innego
ośrodka Dzieła.

Numerariusze, którzy ukończyli
centrum studiów, odbywali
quadrennium teologiczne w Studium
Generale w swoim regionie; w 1961 r.
było ono oferowane w 19 krajach.
Realizacja programów nauczania
okazała się trudna, ponieważ celem
było zapewnienie kursów na
poziomie akademickim dla
numerariuszy, którzy często byli
pochłonięci pracą zawodową i
innymi zajęciami. Regionalne



ośrodki studiów dostosowały
harmonogramy zajęć dydaktycznych.
Studia teologiczne odbywały się
często w semestrach zimowych oraz
na rocznych 25-dniowych kursach w
czasie wakacji letnich.

Międzyregionalne ośrodki studiów w
Madrycie, Waszyngtonie i Rzymie
przeszły pewne zmiany. W 1958 r.
przeniesiono do Pampeluny ośrodek
międzyregionalny dla mężczyzn
(Colegio Mayor Aralar), a w 1967 r.
utworzono ośrodek
międzyregionalny dla kobiet (Colegio
Mayor Goroabe). W ten sposób
studenci i studentki z różnych
regionów mogli ukończyć studia i
doktorat z nauk kościelnych na
Uniwersytecie Nawarry; tak było na
przykład w przypadku Ursuli
Okondo, pierwszej numerari, która
poprosiła o admisję w Kenii.
Natomiast międzyregionalne
centrum studiów w Waszyngtonie,
które miało być zalążkiem przyszłej



szkoły dziennikarskiej dla osób
anglojęzycznych, działało krótko. Po
dwóch latach w stolicy kraju, w 1960
r. przeniesiono go do Bostonu.
Jednak z powodu braku studentów
zamknięto je kilka miesięcy później.

W Wiecznym Mieście kontynuowano
działalność rzymskich kolegiów
Santa Croce i Santa Maria. Do 1961 r.
przez męską uczelnię przewinęło się
491 absolwentów, w tym 313
Hiszpanów, 59 Amerykanów i 32
Meksykanów[13]. W latach
sześćdziesiątych dołączyli ludzie ze
wszystkich pięciu kontynentów. Na
przykład Kikuko Yoshizu i Yoko Ando
(1963), Maria Lourdes Ygoa (1970),
Christine Gichure (1972) i Graziella
Montano (1974) przybyły do
rzymskiego Kolegium Santa Maria
odpowiednio z Japonii, Filipin, Kenii
i Australii. Wśród mężczyzn do
Kolegium Rzymskiego Świętego
Krzyża przenieśli się Japończycy
Soichiro Nitta i Koichi Yamamoto



(1967), Australijczyk Rom Josko
(1968) i Filipińczyk Fernand Cruz
(1969).

Założyciel znalazł sposób, aby jego
duchowi synowie i córki oprócz
studiów kościelnych mogli również
studiować w Rzymie wyższe studia
cywilne. W lutym 1963 r., wraz z
otwarciem Villa delle Rose jako
nowej siedziby rzymskiego Kolegium
Santa Maria, założył
Międzynarodowy Instytut
Pedagogiki. Instytucja ta była
ośrodkiem kształcenia wyższego dla
numerariuszy, z których wielu
zostało później nauczycielami w 
Studium Generale różnych regionów
Dzieła, zwłaszcza w dwuletnim cyklu
filozoficznym, w kolegiach oraz w
ośrodkach kształcenia zawodowego
dla kobiet. Rok później Stolica
Apostolska zezwoliła na włączenie
Międzynarodowego Instytutu
Pedagogicznego do Wydziału
Filozoficznego i Literackiego



Uniwersytetu Nawarry jako sekcji
specjalnej z siedzibą w Rzymie[14].

Szkoła ta - przemianowana w 1968 r.
na Międzynarodowy Instytut Nauk
Pedagogicznych - w każdym roku
akademickim kształciła w Villa delle
Rose około pięćdziesięciu studentek;
na przykład w 1964 r. uczęszczały do
niej 53 kobiety z 19 różnych
narodowości. Program studiów był
bardzo intensywny, gdyż studia
obejmowały cztery przedmioty
akademickie z zakresu nauk
pedagogicznych, z dodatkiem
dyscyplin teologicznych; następnie
większość studiujących ukończyła
studia doktoranckie z pedagogiki.
Kadrę dydaktyczną stanowili
nauczyciele różnych specjalności[15].

Escrivá de Balaguer, pionier w
dostępie kobiet do studiów wyższych
w dziedzinie nauk kościelnych, z
radością obserwował, jak w 1969 r.
pewna liczba numerarii zapisała się



na Wydział Teologiczny
Uniwersytetu Nawarry. Wiosną 1973
roku Mercedes Otero Tomé i Isabel
Sánchez Sánchez uzyskały doktorat z
teologii. Przez następne dziesięć lat
Otero był członkiem kadry
profesorskiej Kolegium Rzymskiego
Santa Maria[16].

W 1964 r. w Międzynarodowym
Instytucie Pedagogicznym powstała
kolejna sekcja dla mężczyzn. W ten
sposób studenci Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża mogli
również uzyskać tytuł magistra lub
doktora nauk pedagogicznych na
Uniwersytecie Nawarry. Studia te
obowiązywały przez dekadę, gdyż na
początku lat 70. większość
numerariuszy przybywających do
Kolegium Rzymskiego miała
ukończone studia cywilne i
dwuletnie studia filozoficzne.

Jeśli chodzi o studia teologiczne, to
od połowy lat sześćdziesiątych



studenci, którzy jeszcze studiowali
quadrennium, kończyli je w
Kolegium Rzymskim, nie
uczęszczając na ateneum
pontyfikalne, ponieważ założyciel
chciał, aby studenci w okresie
permanentnej debaty posoborowej
pogłębiali bardziej trwałe aspekty
nauk świętych. Następnie uzyskali
stopnie kościelne: licencjata i doktora
filozofii i teologii na Papieskim
Uniwersytecie Laterańskim oraz
prawa kanonicznego na
Uniwersytecie Nawarry. W 1969 r.
Escrivá de Balaguer założył Instytut
Teologiczny w Rzymie jako sekcję
wydziału Uniwersytetu Nawarry. Od
tej pory studenci Kolegium
Rzymskiego otrzymywali tytuły
licencjata i doktora teologii na
Uniwersytecie Nawarry, z wyraźną
orientacją tomistyczną. Trzy lata
później, w 1972 r., Escrivá de
Balaguer założył w Rzymie Instytut
Filozofii, zależny od Studium
Generale Dzieła, który nadawał



stopnie naukowe licencjata i doktora
filozofii[17].

Numerariusze, którzy zdecydowali
się w sposób wolny odpowiedzieć na
wezwanie założyciela do kapłaństwa,
przyjęli sakrament. Każdego roku
wyświęcano od dwudziestu do
trzydziestu numerariuszy, którzy,
zgodnie z ogólnym schematem,
powracali do regionów, z których
pochodzili, gdzie poświęcali się
potrzebom duszpasterskim Opus Dei.
Ze względu na wielki wzrost liczby
osób i działalności Dzieła, lata 1973,
1974 i 1975 były szczególne, gdyż
wyświęcono wtedy łącznie 149
numerariuszy. W chwili śmierci w
czerwcu 1975 r. założyciel Dzieła
łącznie, na przestrzeni lat, miał
wśród swoich duchowych synów 692
kapłanów.

Letnie zajęcia Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża - studia, formacja i
wypoczynek - były kontynuowane w



posiadłości Salto di Fondi do 1966
roku. Ponieważ urbanizacja terenów
położonych w pobliżu posiadłości i
plaży zakłóciła spokój, którego
szukano, w następnym roku
przeniesiono letnią siedzibę na
pagórkowaty teren w środku
Apeninów, niedaleko miasta L'Aquila.
Nowy dom nazwano Tor d'Aveia.

PROFESJONALNA I RODZINNA
OPIEKA NAD OSOBĄ

Wizja i rozumienie siebie, swoich
możliwości i szans przez kobiety
zmieniły się w ciągu XX wieku,
zwłaszcza w latach 60. XX wieku,
kiedy masowo weszły na rynek pracy
i zmieniły się paradygmaty
zachowań w życiu publicznym.
Świadomy tego zjawiska
społecznego, założyciel Opus Dei
wyrażał swoje poglądy w słowach i
na piśmie. Na przykład, w
odpowiedzi na pytanie o rolę kobiet
w społeczeństwie, a konkretnie w



hiszpańskiej polityce, odpowiedział:
"Obecność kobiet w życiu
społecznym jako całości jest
logicznym i całkowicie pozytywnym
zjawiskiem, częścią tego innego,
szerszego faktu, o którym mówiłem
wcześniej. Nowoczesne,
demokratyczne społeczeństwo musi
uznać prawo kobiet do aktywnego
udziału w życiu politycznym i
stworzyć sprzyjające warunki dla
wszystkich, którzy chcą z tego prawa
korzystać"[18].

Jednocześnie wprowadził istotne
zmiany w szkoleniach i działaniach
związanych z pracą kobiet w różnych
dziedzinach, w tym w pracy w
domu[*]. Miało to wpływ na
terminologię. W 1964 r. szkoły
niedzielne zostały przemianowane
na szkoły gospodarstwa domowego i
kultury[19]. Rok później
zaproponował użycie zamiast
numeraria sirvienta [służebna]
określenia numeraria auxiliar



[pomocnicza], ponieważ z tym
słowem wiązała się pejoratywna
konotacja[†].

29 lipca 1965 roku wydał list
pasterski na temat uświęcenia pracy
domowej. Założyciel zwrócił uwagę
na "to, co dziś nazywa się procesem
emancypacji kobiet". Cieszył się,
ponieważ "na płaszczyźnie
społecznej dokonano ważnych
osiągnięć, aby doprowadzić do
sprawiedliwego równouprawnienia z
mężczyznami, ponieważ kobiety
mają wspólną z mężczyznami
godność osobistą i odpowiedzialność,
a w porządku nadprzyrodzonym
wszyscy mamy identyczne Boże
przybrane dziecięctwo". Tożsamość,
która "nie tłumi różnic, lecz ich
wymaga i uszlachetnia" i która różni
się od "źle rozumianej równości z
mężczyzną". Spośród cech
charakteryzujących kobiety
podkreślał "ich staranną delikatność,
silną hojność, bystrość dowcipu,



wytrwałość i stałość, religijną
pobożność"[‡]. Ten szczególny wkład
można było odnaleźć we wszystkich
dziedzinach życia społecznego i w
różnych zawodach, które mogły być
przez nią wykonywane.

Założyciel przypomniał, że opieka
nad domem rodzinnym była
wspólnym zadaniem mężczyzn i
kobiet. Męski i ojcowski wkład był
równie cenny jak kobiecy i matczyny.
Tak było w Dziele, ponieważ
większość jego członków była w
związkach małżeńskich i oboje
małżonkowie ofiarowali swoje
zdolności w sferze rodzicielskiej i
rodzinnej poprzez dialog i
współpracę, do czego dołączyła się
pomoc dorastających dzieci. W
ośrodkach Dzieła, zarówno męskich,
jak i żeńskich, troska o własny dom
była również obowiązkiem
wszystkich, na różne sposoby i w
różnych formach, z tą dodatkową
specyfiką, że opieka nad ośrodkami



stanowiła szczególne apostolstwo, a
ponadto, będąc większymi
zbiorowościami niż rodzina złożona
z rodziców i dzieci, wymagała
większego profesjonalnego
zaangażowania w zarządzanie nimi.

Jednocześnie Escrivá de Balaguer
uważała, że praca apostolska i
formacyjna związana z
zarządzaniem ośrodkami Dzieła jest
działalnością przeznaczoną
specjalnie dla kobiet i przez nie
prowadzoną. To kobiece oddanie,
które nie było przewidziane na
początku istnienia Opus Dei - jak
widzieliśmy, opieka nad rezydencją
DYA była sprawowana przez
mężczyzn - zostało wzmocnione
podczas hiszpańskiej wojny
domowej, kiedy założyciel uznał, że
nie udało mu się stworzyć rodzinnej
atmosfery w DYA i postanowił
poprosić swoją matkę i siostrę, aby
pracowały w Administracji po
zakończeniu wojny. Od 1939 r.



Dolores Albás i Carmen Escrivá
otworzyły nową drogę w
Administracji, a następnie ustąpiły
miejsca kobietom z Dzieła.
Podstawowymi elementami tego
nowego rozumienia były: powołanie,
specyficzny i szeroki plan apostolski,
wysoki profesjonalizm i tworzenie
domów rodzinnych.

Społeczeństwo wymagało większego
profesjonalizmu w pracach
domowych, zarówno od gospodyń
domowych, jak i od osób pracujących
w branży hotelarskiej i
gastronomicznej oraz ogólnie w
opiece domowej. Studia i szkolenia w
takich dziedzinach, jak żywienie i
utrzymanie czystości, musiały
nadążać za zmianami społecznymi
oraz postępem w technologii i
organizacji pracy zespołowej. W
niektórych krajach dobre
kwalifikacje można było uzyskać w
szkole średniej, w innych - zwłaszcza
tych uznawanych za kraje



pierwszego świata - trzeba było
dążyć do zdobycia wyższego
wykształcenia[20].

Zgodnie ze swoim chrześcijańskim
charyzmatem, Escrivá de Balaguer
pragnął, aby mężczyźni i kobiety z
Opus Dei stali na czele integralnej
promocji kobiet i podniesienia
godności pracy. Zamiast asymilować
przemiany społeczne, duch Opus Dei
miał je promować. W związku z tym
zwrócił się do dyrektorek Dzieła z
prośbą o dopilnowanie, aby
numerarie administratorki uzyskały
tytuł akademicki w zakresie nauk
domowych; aby pracowniczki byłe
dobrze opłacane, miały umowę o
pracę, ubezpieczenie społeczne i
zdrowotne oraz dni wolne; aby
warunki materialne były
odpowiednie; oraz aby narzędzia
pracy były dostosowane do
nowoczesnej technologii.



Wskazano również, że należy
stopniowo i w zależności od miejsca
wyrównywać warunki bytowe i
materialne całego personelu
Administracji, w tym
administratorek, numerarii
pomocniczych i pracownic
kontraktowych. Każda z nich miała
wykonywać powierzone jej prace i
zadania na równych prawach i
zgodnie ze zwykłymi formami życia
społecznego. Wzrost kwalifikacji
zawodowych i kulturalnych ułatwił
rozwój osobowy pomocniczych,
którym powierzano bardziej złożone
zadania, a także umożliwił aby
zaniechać zróżnicowania w sposobie
mówienia do numerari i do numerari
pomocniczych. Już w latach
siedemdziesiątych, w kontekście
masowego dostępu kobiet do
uniwersytetów w krajach
zachodnich, założyciel komentował,
że "będą absolwentki studiów
wyższych i doktoranckich, które



będą numerariami pomocniczymi w
Opus Dei"[21].

Oprócz fachowości, Escrivá de
Balaguer podkreślała również aspekt
zawodowy pracy domowej. Dzięki
postępowi w dziedzinie
równouprawnienia i koncepcji pracy,
przyjęcie zawodu pracownika
domowego nie było już
rozwiązaniem, do którego młoda
kobieta była zmuszana ze względu
na brak innych możliwości w życiu.
Był to wolny i przemyślany wybór,
który wymagał odpowiedniego
przygotowania; z tego powodu
wskazywał na potrzebę przyjęcia
przez mężczyzn odpowiedzialności
także w sferze rodzinnej. Zgodnie z
duchem Opus Dei, opieka nad
rodziną była drogą do świętości,
sposobem spotkania z Chrystusem
poprzez zwykłą pracę. Poświęcenie
się przede wszystkim pracom
domowym było w niektórych
przypadkach - na przykład w



przypadku numerarii pomocniczych
- swoistym powołaniem, które
nadawało znaczenie ich życiu. Te, co
dążą do świętości poprzez troskę o
innych, Bóg zapraszał, aby ich
życiorys był nieustanną modlitwą.
Zmieniło to perspektywę domowej
praktyki zawodowej, która nie zależy
od poziomu przypisanego jej przez
społeczeństwo, ale od kategorii
ludzkiej i duchowej osoby, która ją
podejmuje.

W latach 60. XX wieku rosnący
standard życia w społeczeństwie
zachodnim mógł sugerować, że prace
domowe znikną lub staną się bez
znaczenia. W pewnym sensie
dotyczyło to regionów rozwiniętych
pod względem społeczno-
gospodarczym i kulturowym. Na
przykład asesorie regionalne w
Stanach Zjednoczonych, Włoszech
czy Irlandii informowali władze
centralne Dzieła, że mają trudności
ze znalezieniem młodych kobiet,



które chciałyby uczęszczać do szkół
dla pracownic domowych. Młodych
dziewcząt nie pociągały prace
domowe, ponieważ środowisko
społeczne zachęcało je do szukania
zajęcia poza domem, dlatego
pracowały tylko przez jakiś czas,
dopóki nie znalazły innej pracy. W
niektórych przypadkach opieka
domowa była społecznie
niedoceniana, a nawet postrzegana
jako uwłaczająca godności kobiety.
Stopniowo zanikła tradycja służby w
domu.

Założyciel pochwalał dążenie kobiet
do włączenia się w szerokie
spektrum pracy zawodowej, w której
to dziedzinie był pionierem. W
ramach tej różnorodności postrzegał
pracę domową i fizyczną jako kolejny
zawód, równie wartościowy jak
każdy inny, być może z dodatkową
korzyścią w postaci wspierania
rozwoju każdego człowieka. Uważał,
że zawód ten będzie kontynuowany



w przyszłości, ponieważ w
normalnych warunkach harmonijny
rozwój człowieka dokonuje się
przede wszystkim w środowisku
rodzinnym. Dom jest wyjątkową
przestrzenią, w której każdy z jego
członków czuje się doceniany i
kochany za to, kim jest, rozwija się w
sposób zrównoważony i uczy się
wcielać w życie cnoty.

W przypadku ośrodków Dzieła,
Założyciel określił pracę
Administracji jako "apostolstwo
apostolstw". Z jednej strony
pozwalały one wszystkim, którzy
przychodzili na organizowane przez
Opus Dei działania, doświadczyć
chrześcijańskiej atmosfery rodzinnej,
gdzie Bóg jest w centrum i gdzie
dzieli się wspólną misję. Z drugiej
strony, otwierały one w
społeczeństwie jasny horyzont
wartości prac domowych i troski o
ludzi. I po trzecie, odgrywały rolę
formacyjną, wychowując do



odpowiedzialności za rodzinę. W ten
sposób stał się on profesjonalnym
modelem ukazującym bogactwo,
jakie niesie ze sobą postawienie
człowieka w centrum każdej
świadczonej usługi.

W ramach programu
profesjonalizacji tych zadań Escrivá
zaproponował kobietom z Opus Dei
utworzenie ośrodka akademickiego,
który przeniósłby studia i praktyki
domowe na poziom uniwersytecki.
Jeśli - jak to obrazowo określił -
kuchnia ma być laboratorium, a
biuro szkołą artystyczną, to
konieczne było specjalne szkolenie w
takich dziedzinach, jak dietetyka i
bromatologia, organizacja pracy i
księgowość. W 1964 roku rozpoczęto
działania pilotażowe na terenie
Colegio Mayor Alcor, ośrodka
studiów dla numerarii położonego w
pobliżu Miasteczka
Uniwersyteckiego w Madrycie.
Program ten, nazwany Escuela de



Administración (EDA), trwał jeden
rok akademicki. Uczennice łączyły
zajęcia praktyczne z teorią. W
kolejnych czterech latach w EDA
uczestniczyło od dwunastu do
piętnastu uczniów[22].

Na podstawie zdobytych
doświadczeń i wiedzy o tym, co
stosowano w innych krajach - przede
wszystkim o studiach z zakresu
ekonomii domowej i administracji
domowej w Stanach Zjednoczonych
(Home Economics) - zaplanowano
program akademicki dla
numerariuszek, które chciały zostać
administratorkami. W maju 1968
roku Josemaria Escriva de Balaguer
założył Szkołę Gospodarstwa
Domowego jako wydziałStudium
Generale regionu hiszpańskiego.
Lekarka Ana Sastre była
koordynatorem zespołu kobiet-
lekarzy, które zorganizowały
program nauczania. Studia trwały
cztery lata - trzy lata jako studia



licencjackie i jeden rok jako studia
magisterskie - z możliwością odbycia
uzupełniających studiów
doktoranckich. Szkoła dzieliła się na
wydziały: żywienia, fizyki i chemii,
zarządzania przedsiębiorstwem oraz
nauki i organizacji pracy człowieka;
posiadała również kadrę kształcącą
się w innych dyscyplinach, takich jak
fizjologia, dekoratorstwo i
konserwacja sprzętu[23].

Sześć miesięcy później, w listopadzie
1968 roku, Szkoła otworzyła swoje
podwoje w pomieszczeniach Colegio
Mayor Zurbarán w Madrycie. W 1971
r. fundacja przekazała szkole trzy
mieszkania w budynku przy ulicy
Ríos Rosas. Po zmianie lokalizacji
zmieniono nazwę na Centro de
Estudios e Investigación de Ciencias
Domésticas (CEICID), które
przyznawało prywatny stopień
naukowy, bez oficjalnego uznania. W
nowej przestrzeni to wyższe centrum
szkoleniowe dysponowało biurami



nauczycielskimi, biblioteką,
zapleczem kuchennym oraz
laboratoriami do ćwiczeń z zakresu
żywności, tekstyliów, sprzątania i
maszyn. Od tego czasu co roku około
trzydziestu słuchaczy zdobywa
wykształcenie akademickie w
zakresie zarządzania hotelarstwem i
gastronomią[24].

Model CEICID był stosowany w
regionach, w których było więcej
członków Dzieła, przy czym w
poszczególnych miejscach
występowały różnice. Regiony
Meksyku (1968), Peru (1972),
Kolumbii (1975) i Ameryki Środkowej
(1975) utworzyły w swoich Studiach
Generalnych wydziały i programy z
zakresu nauk domowych. Meksyk
zorganizował kursy w Escuela
Superior de Administración de
Instituciones (ESDAI), które oficjalnie
uznano za ukierunkowane na sektor
hotelarski i gastronomiczny[25]. W
Kolumbii Instituto Superior de



Ciencias Sociales y Económico-
Familiares rozpoczął realizację
programu Administracja na poziomie
technologicznym, uznanym przez
Rząd. Z kolei w Peru przyszła kadra
zarządzająca trafiła do Instituto
Técnico Superior Montemar.

Kryterium zakupów hurtowych,
które przyjęto dla artykułów
spożywczych wraz z utworzeniem
Gestorii, zastosowano również do
dekoracji budynków, które oddano
do dyspozycji apostolatów Dzieła. W
pierwszych latach zakupiono meble i
przedmioty dekoracyjne lub
dostosowano je do poszczególnych
obiektów. W 1971 roku, w okresie
wielkiego wzrostu liczby rezydencji i
centrów w Hiszpanii, grupa kobiet z
Opus Dei założyła firmę
Instalaciones Comerciales y
Decoraciones, S. A. (Incodesa).
Otworzyli także niewielki warsztat,
w którym pracowali fachowcy
specjalizujący się w stolarstwie i



dekoratorstwie, którzy tapicerowali i
naprawiali meble, złocili ramy
obrazów i kilimy, wyrabiały hostie i
komunikanty. Incodesa była
odpowiedzialna za instalację siedzib
centrów Dzieła, domów prywatnych,
hoteli i dużych przestrzeni, takich jak
sanktuarium w Torreciudad czy
centrum międzyregionalne
Cavabianca w Rzymie, które zleciło
jej usługi[26].

Starając się o przyjęcie do Opus Dei
jako numerariuszki pomocnicze,
udawały się do ośrodków studiów,
aby otrzymać profesjonalne
wykształcenie, przyswoić sobie
ducha Opus Dei i zrealizować plan
studiów filozoficznych i
teologicznych dostosowany do ich
sytuacji. W Hiszpanii do ośrodka
studiów w Molinoviejo dołączyły
domy w El Pedroso (Santiago de
Compostela, 1963), El Vallés (San
Cugat del Vallés, 1969) i Los Rosales
(Villaviciosa de Odón, 1969). W tych



czterech ośrodkach mogło
przebywać 150 uczennic, które
realizowały plan szkolenia przez
okres jednego roku[27].

Inne regiony Dzieła również
otworzyły ośrodki studiów dla
numerarii pomocniczych: Chicago
(1961), Chile (1962), Portugalia
(1964), Włochy (1965), Gwatemala
(1967), Peru (1968), Kolumbia (1969),
Wenezuela (1974) i Kenia (1975). Były
to na ogół profesjonalne ośrodki
szkoleniowe, czasem oficjalnie
uznane, znajdujące się w
Administracji domu rekolekcyjnego z
odpowiednim zapleczem. Czasami -
tak było w przypadku Altavista
(Gwatemala) - zaczynały od
niewielkiej liczby uczniów, a potem
stopniowo się rozwijały; czasami
zawieszały nauczanie, gdy nie
otrzymywały nowych zgłoszeń, jak to
miało miejsce w Enxomil (Portugalia)
[28].



Na zakończenie okresu szkolenia
wiele szkół wydawało numerariom
pomocniczym prywatny dyplom
potwierdzający zdobyte kwalifikacje
zawodowe. Z czasem centra zwróciły
się do państwa o wydanie
homologowanych dyplomów,
zwłaszcza w dziedzinie hotelarstwa,
gastronomii i opieki domowej. W
1970 r. szkoła El Vallés jako pierwsza
w Hiszpanii uzyskała oficjalne
uznanie jako ośrodek szkolenia
zawodowego w dziedzinie
hotelarstwa i gastronomii; otrzymała
też niewielką dotację z Ministerstwa
Edukacji i Nauki.

Niektóre numerarie pomocnicze i
administratorki udawały się do
Rzymu, aby pracować w
administracji ośrodków zależnych od
rad centralnych i uzyskać
kwalifikacje zawodowe
uzupełniające te, które zdobyły w
swoich krajach; pogłębiały też
znajomość ducha Dzieła poprzez



kontakt z założycielem. Inne
wyjechały do pracy w różnych
regionach Opus Dei. Wyjaśnianie
pojęcia świętości w domu odbywało
się przy pomocy świateł i cieni. Na
przykład w 1972 r. w Stanach
Zjednoczonych nie było jeszcze
numerarii pomocniczych, ale w tym
samym czasie grupa młodych
supernumerarii, które przez kilka
tygodni pracowały w Administracji
domu rekolekcyjnego Arnold Hall,
przyznała, że "odkryła sens i
pozytywne aspekty tej pracy"[29].

PRZYŁĄCZENI I
SUPERNUMERARIUSZE

Pojawienie się w Opus Dei
supernumerariuszy w 1947 r.,
przyłączonych w 1950 r. i księży
diecezjalnych również w 1950 r.
dopełniło typologii osób w Dziele.
Josemaría Escrivá de Balaguer
wyjaśnił, że istnieje tylko jedno
powołanie i że jest ono dostosowane



do sytuacji każdej osoby. Według
niego wszyscy członkowie Opus Dei
mieli to samo powołanie do świętości
pośród świata i tę samą
odpowiedzialność za utrzymanie i
rozwój ducha i działalności
korporacyjnej.

Francisco Navarro i Rafael Poveda
byli pierwszymi, którzy wstąpili do
Opus Dei jako przyłączeni. W 1950 r.,
w Madrycie poprosili o admisję.
Wraz z innymi osobami przybyłymi
do Dzieła udali się do ośrodka Bravo
Murillo, gdzie otrzymali formację.
Uczestniczyli również w kursach
formacyjnych i rekolekcyjnych,
podobnie jak inni członkowie Dzieła.
Cztery lata później w różnych
częściach półwyspu mieszkało już
siedemdziesiąt przyłączonych, a
kilku kolejnych w takich krajach, jak
Włochy, Meksyk czy Kolumbia.

Wśród kobiet pierwszymi były Elena
Blesa w Walencji i María Luisa



Udaondo w Bilbao[30]. Innymi
wyróżniającymi się przypadkami ze
względu na ich karierę zawodową
były Pilar de la Cierva, doktor
chemii, oraz Lourdes Díaz-Trechuelo,
doktor historii amerykańskiej i
prekursorka badań nad Filipinami w
okresie kolonialnym. W pozostałych
krajach również odnotowano
pierwsze prośby o admisję. W 1953 r.
María Teresa Pequich wstąpiła do
Opus Dei w Argentynie; rok później
Isaura Santamaría Carrasco złożyła
podanie o przyjęcie do Opus Dei w
Meksyku. W 1956 r. w sekcji żeńskiej,
istniało już ponad sto pięćdziesiąt
przyłączonych Opus Dei.

Przyłączeni oddawali się Bogu w
świeckim celibacie apostolskim we
wszystkich środowiskach
społecznych i miejscach na ziemi.
Stanowili oni niejednorodną grupę
zarówno pod względem wieku -
niektórzy prosili o przyjęcie, gdy byli
młodzi, inni, gdy byli już dojrzali lub



owdowiali - jak i pod względem
wykonywanej pracy zarobkowej. Na
początku lat 60. mamy
przyłączonych, mężczyzn i kobiety,
którzy byli absolwentami,
handlowcami, urzędnikami,
pracownikami administracyjnymi,
robotnikami, nauczycielami
wiejskimi, chłopami, górnikami,
pielęgniarkami, pracownikami
socjalnymi, pomocą domową i
tragarzami. Na przykład połowa
przyłączonych spośród kobiet
ukończyła studia wyższe i
techniczne, np. pedagogiczne lub
pielęgniarskie, i pracowała jako
urzędniczki i pracownice, druga
połowa miała tylko wykształcenie
podstawowe i średnie. W tym czasie
przyłączone spotykały się z kulturą,
która nie rozumiała kobiet
podejmujących studia wyższe lub
pracę poza domem, chyba że ich
rodzina znajdowała się w trudnej
sytuacji finansowej.



Większość przyłączonych
pozostawała w jednym miejscu przez
całe życie. Rozpowszechniali oni
przesłanie Dzieła wśród osób, które
znali w swoim środowisku
zawodowym i rodzinnym. Część
przyłączonych wykonywało swój
zawód w dziełach korporacyjnych
Opus Dei, zwłaszcza w dziedzinie
edukacji, takich jak Uniwersytet
Nawarry, szkoła Tajamar w
Madrycie, Brafa w Barcelonie, męska
i żeńska szkoła rolnicza w
Montefalco (Meksyk) oraz centrum
ELIS i szkoła hotelarska SAFI w
Rzymie.

W celu zapewnienia szkoleń i
rodzinnej atmosfery Dzieła
dyrektorzy tworzyli ośrodki dla
przyłączonych w mieszkaniach, w
których nikt nie mieszkał, lub w
ośrodkach dla numerariuszy. Już w
1952 r. istniał środek przy ulicy
Bravo Murillo w Madrycie, wynajęte
mieszkania w Walencji, Barcelonie,



Tarrasie i Saragossie oraz małe grupy
przyłączonych w różnych
prowincjach Hiszpanii. Również od
tego roku przyłączeni uczestniczyli w
kursach rocznych i rekolekcjach w
domach rekolekcyjnych i
rezydencjach, pogrupowani według
okoliczności i środowisk, z których
pochodzili. W ten sposób spędzali
kilka dni na wzajemnym
poznawaniu się, co pomogło im lepiej
poznać ducha Opus Dei. Z drugiej
strony, ponieważ nie mieszkali w
ośrodka Dzieła, część z nich
mieszkała z rodzicami lub
rodzeństwem, a część na własną
rękę, niektórzy w tym samym
mieszkaniu, a inni w domach
studenckich lub zawodowych. I tak
jak każdy inny obywatel,
zabezpieczali się na ewentualne
okresy bezrobocia, choroby i
emerytury za pomocą ubezpieczeń i
polis[31].



Rady centralne dostosowywały plan
formacji numerariuszy do sytuacji
życiowej agregatów i prowadziły
numerariuszy do zrozumienia
dynamiki, która była częścią ich
własnej drogi do świętości. Prosili na
przykład, by interesowali się
zwykłymi sprawami attaché, takimi
jak mieszkanie - zwłaszcza dla tych,
którzy mieszkali samotnie - i opieka
nad chorymi. Niektóre samorządy
regionalne zaczęły powoływać
dyrektora, który zajmował się
monitorowaniem i szkoleniem
attaché.

W latach sześćdziesiątych organy
zarządzające opracowały kurs
studiów dla przyłączonych, którzy
wcześniej związali się z Opus Dei.
Plan formacyjny łączył w sobie
szczegółowe wyjaśnienie ducha,
norm i zwyczajów Dzieła z
praktycznymi sposobami ich
przeżywania oraz doktrynalnymi
podstawami chrześcijańskiego stylu



życia. W następnych
dziesięcioleciach kierunek studiów
był realizowany w poszczególnych
regionach Dzieła. Dzielił się na dwa
sezony po sześćdziesiąt dni każdy -
lipiec i sierpień na półkuli północnej
oraz styczeń i luty na półkuli
południowej - z programem zajęć
trwającym cztery godziny dziennie,
zgodnym w miarę możliwości z
rozkładem zajęć[32].

Powołanie do Opus Dei jako
przyłączony umożliwiało osobie,
która czuła się powołana przez Boga
do życia w celibacie pośród świata,
poświęcenie się w pełni wszelkiego
rodzaju zadaniom zawodowym, bez
zajmowania się obowiązkami władzy
centralnej lub regionalnej, które
przypadały w udziale
numerariuszom. Z drugiej strony,
przyłączeni współpracowali w pracy
formacyjnej, jeśli było to zgodne z ich
sytuacją. Niektórzy z nich byli
grupowymi, czyli koordynatorami



działań formacyjnych grupy
supernumerariuszy; inni byli
zelatorami [celadores], którzy byli
odpowiedzialni za kierownictwo
duchowe innych członków Dzieła[33].

Począwszy od 1974 r., niektórzy
przyłączeni z wyższym
wykształceniem, którzy ukończyli
studia, mieli możliwość odbycia
dwuletniego kursu filozoficznego i
czteroletniego kursu teologicznego w
Studium Generale Opus Dei.
Założyciel z zadowoleniem przyjął tę
propozycję. Powiedział, że ci, którzy
chcą, mogą to zrobić, pod
warunkiem, że nie wpłynie to na ich
obowiązki rodzinne i zawodowe.

Co do opieki nad małżeństwami lub
osobami o przewidywalnym
powołaniu do małżeństwa, Josemaría
Escrivá formalnie rozpoczął to
apostolstwo - które prowadził od lat
trzydziestych - dopiero w 1947 r.,
wraz z prośbą o admisję Tomása



Alviry, Mariano Navarro Rubio i
Víctora Garcíi Hoza, a wkrótce potem
pierwszych kobiet, takich jak Aurora
Nieto i Ramona Sanjurjo.

W 1950 r. Założyciel ukończył 
Instrukcję o Dziele św. Gabriela, w
której przedstawił rozległą
panoramę "powołaniowego
wezwania skierowanego do rzeszy
mężczyzn i kobiet", "powszechnej
mobilizacji dusz, poświęconych
służbie Bożej pośród wszystkich
szlachetnych i czystych działań tego
świata, poprzez przykładne
postępowanie i naukę".
Supernumerariusze Dzieła, podobnie
jak pozostali członkowie, zostali
wezwani do przebóstwienia
doczesności: "Każdy z nich, każdy
wiedząc, że został wybrany przez
Boga, aby osiągnąć osobistą świętość
pośród świata, dokładnie w tym
miejscu, które zajmuje w świecie, z
solidną i oświeconą pobożnością,
stawiając czoło ochoczemu



wypełnianiu - nawet jeśli to kosztuje
- obowiązków każdej chwili".
Jednocześnie przekazywali
Ewangelię poprzez apostolstwo,
"które obejmuje całą działalność
ludzką - doktrynę, życie wewnętrzne,
pracę - i wpływa na życie
indywidualne i zbiorowe, we
wszystkich jego aspektach:
rodzinnym, zawodowym,
społecznym, ekonomicznym,
politycznym itd."[34].

Aby móc rozwijać się na tak szeroką
skalę, potrzebna była niewielka i
elastyczna struktura organizacyjna.
W ten sposób część instytucjonalna
nie ograniczałaby spontaniczności
inicjatyw osobistych i
upowszechniania we wszystkich
rodzajach środowisk. Przyjaźń, pełna
zaufania relacja przyjaciel-przyjaciel,
była kluczowym elementem w
szerzeniu ducha Opus Dei. Zdarza
się, że działalność Dzieła rozpoczyna
się w jakimś mieście, ponieważ



zamieszkał tam supernumerariusz,
zebrał grupę przyjaciół, którym
zapewnił formację chrześcijańską, a
w miarę wzrostu ich liczby
konieczna stała się opieka
doktrynalna i duszpasterska nad
tymi ludźmi.

Działalność formacyjno -
doktrynalną supernumerariuszy
stanowiły kręgi studyjne, kursy
roczne i rekolekcje, które odbywały
się w siedzibach ośrodków Dzieła lub
w domach prywatnych; pierwsze
rekolekcje dla supernumerariuszy
miały miejsce we wrześniu 1948 r., a
pierwsze dla supernumerarii w
czerwcu 1955 r., oba w domu
rekolekcyjnym w Molinoviejo.
Supernumerariusze i
współpracownicy dzielili również
inicjatywę i odpowiedzialność za
prowadzenie działalności
korporacyjnej Opus Dei poprzez rady
powiernicze i kierowanie



programami edukacyjnymi w
organizacjach młodzieżowych.

Na potrzeby formacji i opieki nad
supernumerariuszami utworzono
ośrodki świętego
Gabriela.Jednocześnie
przewidywano, że gdy liczba
supernumerariuszy w danej
miejscowości wzrośnie, będą
organizowane grupy, składające się
maksymalnie z dwudziestu osób - w
tym dwóch zelatorów - oraz
numerariusza lub przyłączonego,
który kierował grupą. Niezależnie od
jakiegoś kryterium, te "małe
wspólnoty chrześcijańskie"[35] - jak
określił je kiedyś założyciel - były
tworzone w miarę możliwości
według wieku, wykształcenia i
zaangażowania zawodowego
uczestników. To, że jeden
supernumerariusz - z których
większość była zamężna i miała
dzieci - towarzyszył duchowo



drugiemu, było czymś zupełnie
nowym w tradycji Kościoła.

Przewidywano, że
supernumerariusze będą
uczestniczyć w dwóch lub trzech
kręgach studyjnych i
kilkugodzinnych rekolekcjach
miesięcznie, a raz w roku spotkają
się na konwiwencji i rekolekcjach. W
tym schemacie organizacyjnym
kluczową rolę odgrywała postać
zelatora. Został powołany, aby być
pomostem łączącym i tworzącym
rodzinną atmosferę między każdym
z supernumerariuszy a całym
Dziełem. Oprócz udzielania porad
duchowych i formacji, musiał być
blisko każdego ze współbraci
powierzonych jego opiece, zwłaszcza
chorych i tych, którzy mieli trudności
z uczestniczeniem w kursach
formacyjnych.

Dyrektorzy Dzieła przypomnieli
supernumerariuszom, że apostolstwo



zaczyna się w domu, od miłości
między mężem i żoną, od przyjaźni i
dobrego przykładu dawanego
dzieciom. Wielu supernumerariuszy
znalazło czas na współpracę w
ramach korporacyjnych prac
świętego Rafała, co założyciel nazwał
przeplataniem się prac. Na przykład
młodzi supernumerariusze mieszkali
w rezydencjach uniwersyteckich,
inni uczestniczyli w spotkaniach
edukacyjnych dla młodzieży i wnosili
wkład w finansowe wsparcie
działalności organizacji
młodzieżowych. Tak więc w dużych
skupiskach ludności zdarzało się, że
jeśli początkowo Opus Dei
powstawało dzięki przyjaźni jednej
osoby z drugą, to z czasem Dzieło
było znane także poprzez sieci
rodzinne i działalność zbiorową.

Program religijnej formacji
doktrynalnej był dostosowany do
sytuacji osób żyjących w związkach
małżeńskich lub żyjących bez



celibatu. W 1972 r. podjęto studia, w
których uwzględniono program
filozofii i teologii zawarty w Studium
generale. Pierwsze kursy zostały
zorganizowane w Madrycie, a
następnie rozprzestrzeniły się na
inne regiony Dzieła, gdzie była
wystarczająca liczba
supernumerariuszy. Przez dwa lata
ci, którzy już złożyli oblację,
uczestniczyli w zajęciach mających
na celu pogłębienie znajomości
wiary chrześcijańskiej i ducha
Dzieła. Zajęcia były zaplanowane
zgodnie z harmonogramem pracy i
życia rodzinnego
supernumerariuszy. Większe
wykształcenie supernumerariuszy
przyniosło korzyść Dziełu, ponieważ
dzięki głębszej znajomości ducha i
działalności wzrastało w nich
poczucie odpowiedzialności, a w
niektórych przypadkach stawali się
zarządcami i dyrektorami inicjatyw
korporacyjnych[36].



Katolicy, chrześcijanie, wyznawcy
innych religii, a nawet niewierzący,
którzy pragnęli otrzymać formację i
współpracować z różnymi
apostolstwami Opus Dei, zgłaszali
chęć zostania współpracownikami.
Stanowili oni stowarzyszenie
wiernych "właściwe i nierozerwalnie
związane z Dziełem"[37]. Sposobami
pomocy były modlitwa, datki i
zaangażowanie w konkretne
działania. Niektórzy
współpracownicy byli już od dawna
związani z Opus Dei, ponieważ
poznali je w młodości w dziele
świętego Rafała; inni zetknęli się z
nim w dorosłym życiu. Pod koniec lat
60. na świecie żyło ich nieco ponad
dziesięć tysięcy mężczyzn i kobiet.
Aby jak najlepiej im służyć, ośrodki
świętego Gabriela koordynowały
różne projekty formacji i pomocy
duchowej. Ponadto w niektórych
regionach utworzono
Stowarzyszenie Współpracowników
Opus Dei jako podmiot cywilny



nienastawiony na zysk, którego
celem było wspieranie inicjatyw
Dzieła i apostolstw diecezjalnych[38].

Wzrost liczby członków Dzieła
spowodował urozmaicenie
projektów mających na celu
szerzenie wartości chrześcijańskich
w społeczeństwie. Jednym z nich
były kursy Orientacji Rodzinnej.
Pomysł pojawił się w Barcelonie w
połowie lat 60. ubiegłego wieku
wśród niektórych małżeństw
numerariuszy i współpracowników,
które myślały o edukacji swoich
dzieci w domu. W tym czasie zadania
ojca i matki stawały się coraz
bardziej złożone, ponieważ
trzypokoleniowa rodzina stopniowo
znikała ze społeczeństwa.

Kursy Orientacji Rodzinnej
[Doradztwa Rodzinnego],
koordynowane przez Rafaela Pich-
Aguilerę i José Manuela Fontesa de
Albornoza, rozpoczęły się w 1968



roku. W pierwszej sesji, która odbyła
się w stowarzyszeniu młodzieży
Daumar, wzięło udział osiem par. W
kursie, zainspirowanym metodologią
IESE, zastosowano metodę
przypadków. Przedstawiała
konkretne sytuacje, które pozwalały
na analizę, dyskusję i poszukiwanie
praktycznych i konkretnych
rozwiązań problemów rodzinnych w
wychowaniu dzieci i miłości
małżeńskiej. Taka metodologia
ułatwiła uczenie się, ponieważ
uczestnicy dzielili się swoimi
doświadczeniami pod kierunkiem
wyspecjalizowanego moderatora. W
1973 roku grupy małżeństw, które
prowadziły kursy, dały początek
Stowarzyszeniu Rodzinnemu FERT w
Barcelonie i Aula Familiar w
Madrycie[39]. Działania te były
powiązane z innymi, podobnymi
działaniami na rzecz promocji
poradnictwa rodzinnego,
prowadzonymi przez Instytut Nauk



Pedagogicznych Uniwersytetu
Nawarry.

W latach siedemdziesiątych
Doradztwo Rodzinne
rozprzestrzeniło się na kolejne
prowincje Hiszpanii i inne kraje
europejskie. Podobną organizację
założyli supernumerariusze we
Włoszech, Francji, Belgii i
Niemczech. Ze swej strony
dyrektorzy Dzieła, choć nie
prowadzili Doradztwa Rodzinnego,
zalecali supernumerariuszom
zaangażowanie się w tę inicjatywę i
rozpowszechnianie jej wśród
przyjaciół i znajomych. Kursy
przyczyniły się do poprawy relacji
rodzinnych uczestników, a ponadto
utorowały drogę do nawiązania
przyjaźni. W ten sposób niektórzy
ludzie zetknęli się ze środkami
formacji chrześcijańskiej w dziele
świętego Gabriela[40].



Z DUCHOWIEŃSTWEM
DIECEZJALNYM

Zainicjowane w 1943 r.
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża przez pierwsze siedem lat
swojego istnienia ograniczało się do
księży numerariuszy i kandydatów
do kapłaństwa. Kapłani
numerariusze rozpowszechniali
wśród duchowieństwa diecezjalnego
przesłanie o osobistym uświęceniu w
pełnieniu swojej posługi. Pomagali
przyjaciołom kapłanom w
doskonaleniu formacji doktrynalnej i
ascetycznej, udzielali niektórym z
nich kierownictwa duchowego,
uczestniczyli w nieformalnych
spotkaniach z księżmi świeckimi.

Ostateczne zatwierdzenie w 1950 r.
umożliwiło przyjmowanie do tego
stowarzyszenia kapłanów
inkardynowanych w diecezjach oraz
organizowanie spotkań
formacyjnych dla księży



diecezjalnych. Działalność
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża była poprzedzona i
podtrzymywana przez przyjaźnie
między kapłanami. Spotkania
zbiorowe miały charakter
comiesięcznych dni skupienia i
rekolekcji, kręgów studyjnych dla
współpracowników i krótkich
kręgów dla członków Stowarzyszenia
Kapłańskiego, spotkań towarzyskich
i raczej nieformalnych, a także
spotkań towarzyskich służących
formacji i wypoczynkowi. Poprzez tę
pracę Opus Dei uczestniczyło w
nurcie powołania do świętości i
apostolstwa kleru diecezjalnego,
popieranego przez magisterium
papieskie XX wieku, promując
tożsamość kapłańską, formację, życie
modlitewne, stowarzyszanie się i
misję.

Kapłani świeccy byli zainteresowani,
ponieważ ukazywano im horyzont
świętości kapłaństwa diecezjalnego i



gorliwości duszpasterskiej,
otrzymywali opiekę duchową, a w
obliczu zniechęcenia i samotności
znajdowali siłę w chrześcijańskim
duchu rodzinnym Dzieła. Byli
wdzięczni za sugestie, by
zaproponować plan swojego życia
duchowego, by korespondować ze
sobą, gdy byli odizolowani, oraz by
spotykać się co tydzień lub co dwa
tygodnie na formacji stałej.
Pozwalało to im na wspólne
rozmowy i umacniało ich przyjaźń.
Cieszyła ich również świadomość, że
ze swojego miejsca - parafii i innych
zadań duszpasterskich - pomagają
Opus Dei, modląc się i wyjaśniając
przesłanie świętości w zwykłym
życiu.

Niektórzy księża diecezjalni zgłosili
chęć zostania współpracownikami
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Wśród nich kilku
otrzymało nominację na asystentów
kościelnych, ponieważ towarzyszyli



duchowo członkom Opus Dei. Aby
lepiej zrozumieć powołanie
supernumerariuszy świeckich,
podczas rekolekcji organizowanych
dla asystentów kościelnych dający
formację czytali i objaśniali im 
Instrukcję o dziele Świętego Gabriela.

Kapłani, którzy czuli powołanie,
prosili o admisję do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża jako
oblaci lub supernumerariusze.
Założyciel dawał wskazówki księżom
numerariuszom, którzy się nimi
opiekowali. Aby ksiądz mógł ubiegać
się o przyjęcie, musiał rozumieć to
jako Boże powołanie, które
wzmagało jego pragnienie świętości.
Środki do osiągnięcia doskonałości
chrześcijańskiej były takie same jak
dla innych członków Dzieła: plan
życia, studium doktryny i dobrze
wykonana praca, która w przypadku
kapłana polegała na wykonywaniu
jego posługi, czyli głoszeniu Słowa
Bożego, sprawowaniu sakramentów i



posługiwaniu ludziom powierzonym
jego pieczy. Istotnym elementem ich
powołania była dewiza Nihil sine
episcopo (Nic bez biskupa), która
przekładała się na przywiązanie i
posłuszeństwo wobec ordynariusza
diecezji. Ponadto mieli oni swój
entuzjazm przelać na parafię i
seminarium, zjednoczeni ze swoimi
współbraćmi kapłanami, nie tworząc
grupy w ramach prezbiteratu
diecezji[41].

Escrivá de Balaguer podkreślił, że z
czasem księża należący do
Stowarzyszenia Kapłańskiego
rozwiną inne formy działalności,
takie jak emigracja apostolska i
współpraca w dziełach
korporacyjnych Dzieła - w obu
przypadkach za zgodą samego
biskupa - otwarcie rezydencji dla
księży w Rzymie i innych miejscach
oraz braterska pomoc dla tych,
którzy porzucili kapłaństwo.



Aby podkreślić znaczenie wyrażenia
Nihil sine episcopo, ustanowił -
również w Konstytucjach - że kapłani
diecezjalni powinni wiązać się ze
Stowarzyszeniem Kapłańskim za
zgodą swojego biskupa oraz że
powinni umacniać ducha
diecezjalnego przez złożenie ślubu
posłuszeństwa przed miejscowym
ordynariuszem w momencie
wstąpienia do Stowarzyszenia
Kapłańskiego[§]. Ponadto poprosił
Amadeo de Fuenmayora,
konsyliariusza regionu
hiszpańskiego w latach 1952-1956,
aby wraz z innymi kapłanami
numerariuszami odwiedził biskupów
w celu zapoznania ich ze
Stowarzyszeniem Kapłańskim
Świętego Krzyża i przekazania im
streszczenia Konstytucji, gdy po raz
pierwszy kapłan z diecezji zwróci się
o pozwolenie na przyjęcie do
Stowarzyszenia Kapłańskiego.
Należało wyjaśnić prałatom
[biskupom], że opieka duchowa



oferowana przez Dzieło nie koliduje
z działalnością duszpasterską
każdego kapłana, który jest zależny
wyłącznie od swojego biskupa; że
przynależność do stowarzyszenia
kapłańskiego, które dąży do
świętości kapłana, jednoczy go z
resztą prezbiteratu diecezjalnego; i
że Stolica Apostolska zachęca do
takich stowarzyszeń, nawet tych,
które nie były pobudzane przez
hierarchię.

Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża rozprzestrzeniało się
stopniowo, najpierw w Hiszpanii i
Portugalii. We wrześniu 1952 r.
siedmiu księży diecezjalnych
uczestniczyło w Molinoviejo w
pierwszym spotkaniu członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Trzy lata później w
Hiszpanii było 177 członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego z
ponad 30 różnych diecezji, w
większości młodych ekonomów i



pomocników z wiejskich parafii. W
1957 r. 41 portugalskich członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
należało do siedmiu różnych diecezji;
pierwszym, który ubiegał się o
admisję, był Alberto Cosme do
Amaral, który wiele lat później został
biskupem[42].

Większość ordynariuszy wyraziła
zgodę, aby Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża szerzyło
przesłanie świętości kapłańskiej
wśród duchowieństwa ich diecezji.
W 1953 roku 38 biskupów
hiszpańskich wyraziło zgodę na
spotkania duchowieństwa
organizowane przez Opus Dei oraz
na włączenie niektórych księży do
Stowarzyszenia Kapłańskiego;
sześciu biskupów zgłosiło natomiast
pewne trudności. Powodem była
obawa, że miejscowy ordynariusz
utraci autorytet - tak jakby członek
Stowarzyszenia Kapłańskiego miał
dwóch przełożonych i był w związku



z tym zobowiązany do podwójnego
posłuszeństwa - lub obawa, że
kapłan Stowarzyszenia Kapłańskiego
przestanie okazywać sympatię i
kontaktować się z pozostałymi
kapłanami diecezjalnymi.

Pod koniec lat 50. Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża podjęło
współpracę z założycielem, który
marzył o pracy na terenach
potrzebujących duchownych. Stolica
Apostolska opracowała plan
ewangelizacji niektórych obszarów
Peru poprzez ustanowienie prałatur 
nullius lub terytorialnych,
powierzonych różnym instytucjom
kościelnym. Biskup Antonio Samorè,
sekretarz pierwszej sekcji
Sekretariatu Stanu, poinformował
Mons. Escrivę de Balaguer, że papież
Pius XII pragnie powierzyć jedną z
tych prałatur Opus Dei. Założyciel
odpowiedział, że kapłani Dzieła
powinni pracować w diecezjach, w
których są inkardynowani lub w



których działa Opus Dei. Dodał
jednak, że chętnie wezmą udział w
tym zleceniu, ponieważ pochodzi
ono od papieża. Jeśli chodzi o okręg,
powiedział - jak to miało miejsce - że
nie wybiorą jednego, ale zajmą się
tym, który pozostanie, po tym jak
inne instytucje dokonają wyboru.

12 kwietnia 1957 r. Stolica
Apostolska ustanowiła prałaturę w
Yauyos i mianowała jej prałatem
księdza Ignacio Orbegozo. Prałatura
obejmowała 15 tys. km2 położonych
na wysokości od 2500 do 6000 m
n.p.m., a w małych wioskach
rozsianych po górach mieszkało 175
tys. osób. Orbegozo rozpoczął swoją
posługę duszpasterską z pięcioma
kapłanami ze Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża z
różnych diecezji hiszpańskich,
którzy, po uzyskaniu zgody swoich
biskupów, towarzyszyli mu w
przygodzie szerzenia wiary wśród
rdzennych mieszkańców Andów.



Pierwsze lata upłynęły na ciężkiej
pracy związanej z podróżami i
udzielaniem sakramentów na bardzo
ubogim terenie o utrudnionym
dostępie.

W 1962 r. Stolica Apostolska włączyła
terytorium prowincji cywilnej Cañete
do Prałatury Yauyos. Znajdując się na
wybrzeżu Pacyfiku, Cañete posiadało
lepsze zasoby, które można było
wykorzystać w pozostałych częściach
prałatury. Miesiąc później, w
styczniu 1964 r., Ignacio Orbegozo
został wyświęcony na biskupa
tytularnego prałatury i w tym samym
roku otwarto niższe seminarium
duchowne. W 1968 r. na stanowisku
prałata zastąpił go Luis Sánchez-
Moreno[43].

W latach sześćdziesiątych i
siedemdziesiątych Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża
stopniowo się rozrastało, zwłaszcza
w Hiszpanii, Portugalii, Meksyku i



we Włoszech. Z 300 przyłączonymi i
35 supernumerariuszami z 1961 r. w
1975 r. było odpowiednio 904 i 170;
ponadto w 1975 r. było 817 księży
współpracowników. Księża ze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
współpracowali w opiece duchowej
nad supernumerariuszami i
współpracownikami Opus Dei oraz
nad młodzieżą mieszkającą w
domach i szkołach prowadzonych
przez członków Dzieła, a także
promowali wśród swoich parafian
powołania do różnych instytucji
kościelnych, w tym do Opus Dei[44].

W regionach powstawały ośrodki
Stowarzyszenia Kapłańskiego, w
których kapłani otrzymywali
formację i mieli kontakt ze sobą; w
tym zadaniu w szczególny sposób
współpracowali kapłani przyłączeni,
którzy byli zelatorami. Na przykład
w połowie lat 60. w Hiszpanii
Stowarzyszenie Kapłańskie miało
wynajęte mieszkania w kilku



miastach - Madrycie, Pampelunie,
Barcelonie, Saragossie, Oviedo i
Santiago de Compostela - gdzie
organizowało zajęcia formacyjne; we
Włoszech istniały ośrodki w
Mediolanie, Weronie, Rzymie i
Palermo; w Portugalii były to Porto,
Coimbra i Lizbona; a w Meksyku
miało ośrodki w stolicy i w
Guadalajarze. Dziesięć lat później
liczba ośrodków wzrosła do
sześćdziesięciu pięciu: połowa w
Hiszpanii, a połowa w osiemnastu
regionach Opus Dei. Wśród różnych
programów znalazły się m.in. kursy
teologii pastoralnej prowadzone w
bazylice papieskiej San Miguel
(Madryt), tygodnie teologii
pastoralnej w Pozoalbero (Jerez de
Frontera), Castelldaura (Barcelona),
na Uniwersytecie Nawarry
(Pampeluna) i w Castello di Urio
(Como)[45].

W 1959 r. Escrivá de Balaguer założył
w Rzymie ośrodek Stowarzyszenia



Kapłańskiego, który miał służyć
członkom i współpracownikom
studiującym licencjat lub doktorat na
uniwersytetach papieskich w
Rzymie. Aby pobudzić spotkania i
formację księży świeckich, Joaquín
Alonso i inni księża numerariusze
nadali jej w 1968 roku nową formę,
pod nazwą Centro Romano di
Incontri Sacerdotali (CRIS).
Udoskonalono kalendarz stałych
zajęć o warsztaty duchowe,
rekolekcje, grupy studyjne,
rekolekcje duchowe, grupy studyjne,
konferencje na aktualne tematy
religijne i kręgi formacyjne. Niektóre
ze spotkań dotyczących formacji
stałej duchowieństwa miały pewien
oddźwięk, ponieważ uczestniczyły w
nich takie osobistości, jak kardynał
prefekt Kongregacji ds.
Duchowieństwa John Wright,
wiedeński psychiatra Viktor Frankl
czy kardynał arcybiskup krakowski
Karol Wojtyła.



Pod koniec 1959 r. Stolica Apostolska
powierzyła Opus Dei opiekę
duszpasterską nad papieską bazyliką
San Miguel (Madryt), będącą
własnością Nuncjatury Apostolskiej.
Po raz pierwszy za kościół publiczny
odpowiedzialni byli księża
numerariusze. W krótkim czasie
ksiądz Escrivá przekonał się, że
kościół jest widocznym i właściwym
wyrazem obecności Opus Dei w
mieście i punktem odniesienia dla
opieki duszpasterskiej, zwłaszcza dla
supernumerariuszy i
współpracowników. Dlatego zachęcał
regiony Dzieła, aby w porozumieniu
ze swoimi ordynariuszami objęły
kierownictwo nad kościołem
rektoralnym w stolicy lub w dużych
miastach, gdzie jest wielu członków
Dzieła.

Dekadę później księża Dzieła
prowadzili osiem innych kościołów
w Hiszpanii, Meksyku, Włoszech i
Austrii: parafie San Giovanni Battista



in Collatino (Rzym, 1964), Santa Vera
Cruz (Mexico City, 1965) i San Alberto
Magno (Madryt, 1965), kościoły Señor
San José (Sewilla, 1965), San Juan del
Hospital (Walencja, 1966), Santa
María de Montalegre (Barcelona,
1967) i Santa Cruz (Saragossa, 1967)
oraz parafię St. Peter (Wiedeń, 1970).
Ponadto w 1968 r. Kongregacja
Rozkrzewiania Wiary i Papieska
Komisja Archeologii Sakralnej
powierzyły Stowarzyszeniu
Kapłańskiemu Świętego Krzyża
bazylikę i katakumby
Sant'Alessandro, znajdujące się przy
Via Nomentana, na obrzeżach
Rzymu[46].

Większość kościołów należała do
odpowiednich diecezji, więc
podpisywano umowę między
diecezją a regionem Opus Dei o
tymczasowej lub bezterminowej
opiece duszpasterskiej. W
wyjątkowych przypadkach - jak to
miało miejsce z kościołem Señor San



José w Sewilli - Stowarzyszenie
Kapłańskie Świętego Krzyża nabyło
kościół na prośbę biskupa.
Porozumienia przewidywały, że dany
kościół zostanie powierzony Opus
Dei ad nutum Sanctae Sedis, tzn. tak
długo, jak Stolica Apostolska nie
zarządzi inaczej. W konsekwencji
Opus Dei przydzielało księży do
pełnienia obowiązków
duszpasterskich w kościołach; biskup
ze swej strony mianował księży
wyznaczonych do parafii lub
kościołów rektoralnych. Tak było na
przykład w przypadku nominacji
José Luisa Saury na proboszcza San
Alberto Magno, Salvadora Moreta na
rektora San Juan del Hospital i Juana
Bautisty Torelló na wikariusza
ekonoma St. Peter.

Parafie i kościoły rektoralne
współpracowały w duszpasterstwie
wiernych, zgodnie ze wskazaniami
otrzymanymi od kurii biskupiej oraz
zwyczajami diecezjalnymi i



lokalnymi: celebracje eucharystyczne
i inne sakramenty, katecheza,
przygotowanie do małżeństwa, kursy
teologiczne dla dorosłych, "akty kultu
i procesje". Założyciel przypomniał
kapłanom Opus Dei, żeby we
wszystkich sprawach w odniesieniu
do instrukcji duszpasterskich, norm
liturgicznych i rozkładów dnia,
stosować się do tego, "co Ordynariusz
diecezji przepisuje dla innych
Kościołów zarządzanych przez
kapłanów świeckich"[47].
Organizowano także tradycyjne
stowarzyszenia wiernych doktrynie
chrześcijańskiej i Najświętszemu
Sakramentowi, grupy ministrantów,
odwiedziny rodzin, duszpasterstwo
chorych i służbę ubogim. Ponadto
pomagano w rozpowszechnianiu
przesłania Dzieła i rozwijaniu
spotkań duchowych, organizując
comiesięczne skupienia dla
współpracowników i
supernumerariuszy. W niektórych
przypadkach, po dostosowaniu



pomieszczeń plebanii do
specyficznych potrzeb wspólnoty,
przekształcano je w ośrodek Dzieła.

[*]Widzieliśmy, że od samego
początku Dzieła Josemaría Escrivá
zachęcał kobiety, które za nim
podążały, do osiągania wysokich
celów zawodowych i stawiał przed
nimi inicjatywy intelektualne i
edukacyjne - takie jak założenie
wydawnictwa czy utworzenie
rezydencji uniwersyteckich - które
normalnie nie znajdowały się w
rękach kobiet.

[†]Por. Nota ogólna 65/65 (9-VI-1965),
AGP, seria Q.1.3, 6-29. Określenie
"pomocniczy" nie tworzyło klasy
wśród członków Dzieła, ani nie było
rozumiane jako gorsze od innych:
"Nazywa się je Pomocniczymi,
ponieważ pomagają innym
Numerariom we wszystkich
rodzajach pracy apostolskiej,
zwłaszcza w Administracji naszych



domów, która jest apostolstwem
apostolstw; ale w rzeczywistości inne
Numerarie są także pomocami
Pomocniczych" (Zbiór o
Administracji, 1969, w AGP, seria Q.
1.3, 21-142).

[‡] List 36, nr 3 i 4, AGP, seria A.3,
95-1-1. Założyciel posługuje się
słownictwem i rozumie pojęcia
właściwe dla swoich czasów. Od tego
czasu - i dotyczy to także innych
tematów - zmienia się spojrzenie na
kobiety w społeczeństwie i w
Kościele.

[§]Nakaz proszenia o pozwolenie
właściwego ordynariusza i ślub
posłuszeństwa "został zniesiony w
1963 roku, ponieważ wymóg ten nie
był już zgodny z praktyką Stolicy
Apostolskiej w podobnych
przypadkach stowarzyszeń
kapłańskich" (Amadeo de
FUENMAYOR et al., El itinerario



jurídico del Opus Dei, o. c., str. 349,
nr 150). 150).

[1] Cytowane w Meditaciones, t. III, str.
527, AGP, Biblioteca, P06; Notatka
autograficzna, 23-IV-1964, AGP, seria
K.1, 186-2.

[2] "Labor de San Rafael", w AGP, seria
Q.1.3, 19-152; Nota ogólna 118 (25-
V-1958), nr 6, w AGP, seria Q.1.3, 2-13.

[3] Por. Nota ogólna 36/63 (27-
III-1963), w AGP, seria E.1.3, 243-2.

[4] Por. nota ogólna 451 (4-I-1-1962),
nota ogólna 465 (24-I-1962) i nota
ogólna 467 (2II-1962), w AGP, seria E.
1.3, 242-3.

[5] Por. nota ogólna 75 (8 grudnia
1956), AGP, seria E.1.3, 242-1.

[6] Por. Nota ogólna 434 (30-XI-1961),
w AGP, seria E.1.3, 242-3; oraz Nota
ogólna 481 (24-II-1962), w AGP, seria
E.1.3, 242-4.



[7] Por. Hf 221/66 (1-VI-1966), w AGP,
seria R3.2.2, 2-14.

[8] Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER,
Droga, o. c., nr 382; List 7, nr 9, w
AGP, seria A.3, 91-7-1; Nota ogólna
118 (25 maja 1958), w AGP, seria Q.
1.3, 2-13.

[9] Por. Marlies KÜCKING,
Unsuspected Horizons, dz. cyt. str.
184-186.

[10] Por. AGP, seria E.1.1, 133-4-3; oraz
AGP, seria Q.1.7, 1-4.

[11] Por. AGP, seria R4.2.3, 2-21.
Kolegia w Hiszpanii - których
początki sięgają późnego
średniowiecza, kiedy to oferowały
nie tylko zakwaterowanie, ale także
kształcenie akademickie - są
odpowiednikiem akademików w
innych krajach.

[12] Por. AGP, seria G4.2.3.



[13] Por. Raport Prefektury Studiów,
24IX-1961, AGP, seria D.1, 457-4-2.

[14] Biuro Kongregacji Seminariów i
Studiów Uniwersyteckich, Rzym, 2
października 1964, w AGP, seria
G4.4.1, 51-3-5.

[15] Por. AGP, seria R4.2.2.2, 5-41.

[16] Por. César IZQUIERDO i José
Ramón VILLAR, Notas para un
aniversario. 50 años de la Facultad
de Teología de la Universidad de
Navarra (1967-2017), Servicio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, Pamplona 2017, str. 16.

[17] Por. Nota ogólna 20/68 (7-VI-1968),
w AGP, seria E.1.3, 245-5.

[18] Rozmowy z Prałatem Escrivá, o. c.,
str. 409-410. Tę odpowiedź na temat
wizji kobiet można znaleźć w
wywiadzie "La mujer en la vida del
mundo y de la Iglesia",
przeprowadzonym przez



dziennikarkę Pilar Salcedo w 1968
roku (por. tamże, s. 397-471).

[19] Por. Nota ogólna 90/64 (9-
VII-1964), w AGP, seria Q.1.3, 6-29.
Już wiele lat wcześniej niektóre
szkoły niedzielne nazywano
szkołami gospodarstwa domowego.

[20] Jako anegdotę o pracy zawodowej
w domu można przytoczyć fakt, że w
1966 roku w Barcelonie odbył się
międzynarodowy kongres
pracowników domowych,
zorganizowany przez instytucje
katolickie. W projekcie wzięły udział
kobiety ze szkół gospodarstwa
domowego i szkół kultury w
Barcelonie. Później przekazano
Asesorí Centralnej, że podczas obrad
" numerarie pomocnicze mówiły
obszernie o znaczeniu zawodowym
ich pracy, o przygotowaniu i
doskonaleniu, którego wymaga, o
znaczeniu, jakie ma w



społeczeństwie": Hf 261/66 (14-
VI-1966), w AGP, seria R6.3, 1-2).

[21] Słowa cytowane w Nota ogólna
17/82 (5-IV-1982), w AGP, seria E.1.3,
1141.

[22] Por. Ana SASTRE, Con las alas del
viento, Rialp, Madrid 2013, str.
147-151.

[23] Por. AGP, seria R4.2.4, 1-8.

[24] Por. Mercedes EGUÍBAR
GALARZA, Guadalupe Ortiz de
Landázuri: trabajo, amistad y buen
humor, Palabra, Madrid 2001, str.
225-288.

[25] Por. AGP, seria R4.2.4, 1-8, oraz
AGP, seria R4.2.4, 2-12.

[26] Por. Wspomnienie Salud
Fernández-Castañeda Álvarez-
Ossorio, Madryt, 21-VIII-1975, w AGP,
seria A.5, 323-2-6.

[27] Por. AGP, seria R6.2.2.2, 1-8.



[28] Por. AGP, seria R6.1, 1-1.

[29] Comisión de Servicios do USA, 12-
X-1972, w AGP, seria Q.2.1, 6-169.

[30] Por. María Hernández
SAMPELAYO MATOS i María Eugenia
OSSANDÓN WIDOW, "Las primeras
agregadas del Opus Dei (1949-1955)", 
Studia et Documenta 13 (2019)
280-285.

[31] Por. AGP, seria G1.4, 230-1-1.

[32] Por. AGP, seria R1.4, 2-47.

[33] Por. Nota ogólna 77 (8-XII-1956), w
AGP, seria E.1.3, 242-1; oraz Nota
ogólna 408 (22-VI-1961), w AGP, seria
E.1.3, 242-3. Termin [celador]
"zelator" był powszechnym
określeniem w stowarzyszeniach
wiernych (w tym sensie nie był
używany jako odpowiednik stróża,
ale jako ten, który czuwa nad
innymi)



[34] Instrucción de San Gabriel (V-1935/
IX-1950, nr 1, 5, 8 y 9, w AGP, seria A.
3, 90-3-1.

[35] Instrucción de San Gabriel (V-1935/
IX-1950), nr 85, w AGP, seria A.3,
90-3-1.

[36] Por. AGP, seria R4.2.3, 6-731, oraz
AGP, seria R2.3, 1-3.

[37] Instrucción de San Gabriel (V-1935/
IX-1950), nr 148, w AGP, seria A.3,
90-3-1.

[38] Por. Nota ogólna 29/62 (5-VI-1962),
w AGP, seria E.1.3, 243-1; Nota ogólna
103/63 (5-XII-1963), w AGP, seria E.
1.3, 243-3.

[39] Por. Daniel ARASA, Rafael Pich,
pasión por la familia. La Orientación
Familiar, un sueño hecho realidad,
Styria, Barcelona 2010.

[40] Por. PGA, seria R2.4.2, 1-11.

[41] Por. PGA, seria I.4, 278-1-1.



[42] Por. AGP, seria I.4, 279-1.

[43] Por. Federico PRIETO CELI, Don
Ignacio. Por las montañas a las
estrellas, Palabra, Madrid 2018;
Esteban PUIG TARRATS, "Los inicios
de la Prelatura de Yauyos (Perú)
1957-1968. Antecedentes y recuerdos
documentados", Studia et Documenta
4 (2010) 295-338.

[44] Por. AGP, Seria I.4, 278-2-1; Des
392 (18-III-1961), w AGP, Seria I.4,
278-1-3.

[45] Patrz AGP, Seria I.4, 278-2-1; AGP,
Seria I.4, 278-4-1.

[46] Por. AGP, seria G1.5, 57-3-1; AGP,
seria G1.5, 58-4-1; AGP, seria G1.5,
58-4-3; AGP, seria G1.5, 58-4-5; y AGP,
seria E.41, 88-3-1.

[47] Nota ogólna 13/67 (29-III-1967), w
AGP, seria E.1.3, 245-3. Por. Nota
ogólna 115/63 (28-XI-1963), w AGP,
seria E.1.3, 243-3; oraz Nota ogólna



37/64 (11-III-1964), w AGP, seria E.1.3,
243-4.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-praca-
formacyjna/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-praca-formacyjna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-praca-formacyjna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-praca-formacyjna/

	Historia Opus Dei: Praca formacyjna

