
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Dziedzictwo w
czasach
posoborowych

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

09-06-2022

16

Dziedzictwo w czasach
posoborowych



Gdy w grudniu 1965 roku zakończył
się DRUGI SOBÓR WATYKAŃSKI,
Paweł VI i ojcowie soborowi wyrażali
wielką radość i ufność w przyszłość
Kościoła. Zgromadzenie soborowe
wypełniło swoją misję. Lud Boży
jawił się jako rzeczywistość ludzka i
boska, w pełni usytuowana we
współczesnym świecie, z
przesłaniem bogatym w doktrynę i
otwartym na kontakt ze
współczesnymi humanistami, także
tymi, którzy określali się jako
agnostycy i ateiści.

Paweł VI stanął przed zadaniem
wprowadzenia w życie postanowień
zatwierdzonych w dokumentach
soborowych. Przekształcił kurię
watykańską, nadając
pierwszorzędną rolę Sekretariatowi
Stanu; utworzył Synod Biskupów,
organ doradczy, który podkreślał
zasadę kolegialności; pogłębił dialog
ekumeniczny poprzez spotkania z
przedstawicielami różnych wyznań



w różnych krajach, zwłaszcza z
Athenagorasem I, patriarchą
Konstantynopola; zachęcał do
tworzenia krajowych konferencji
episkopatów. Szczególnie
interesowała go reforma liturgiczna,
ponieważ chciał, aby wierni bardziej
aktywnie uczestniczyli w
sprawowaniu Eucharystii. Na
przykład, w porozumieniu z
Soborem, zatwierdził, że ołtarz w
kościołach powinien być zwrócony w
stronę ludu i że łacinę należy
zastąpić językiem rodzimym.

W tym samym czasie Kościół
przeżywa ostry kryzys. Eklezjalne
procesy reform i aktualizacji zostały
przełamane przez prądy na rzecz
nieciągłości i zerwania. Na te
okoliczności nałożyły się:
kontrkulturowe ruchy maja '68, które
zakwestionowały pojęcie autorytetu,
oraz proces sekularyzacji. Niektórzy
duchowni postulowali dostosowanie
struktury hierarchicznej do



współczesnych demokracji
liberalnych. Kryzys wiary i
chrześcijańskiego stylu życia
rozpoczął się w sferze
duchowieństwa - przede wszystkim
wśród duchowieństwa zakonnego i
młodzieży (świeckiej) - oraz w
organizacjach religijnych. Następnie
uderzył on we wszystkich świeckich.

Utrata tożsamości była wyrazem
głębi tego kryzysu. Najgroźniejsze
zjawisko występowało wśród tych,
którzy zmieniali lub odrzucali
sformułowania dogmatów i
moralności chrześcijańskiej, niekiedy
w kwestiach zasadniczych, takich jak
rzeczywista obecność Jezusa
Chrystusa w Eucharystii,
urzeczywistnienie ofiary Chrystusa
we Mszy świętej, dziewictwo Maryi i
przyjmowanie sakramentu pokuty.
Niektórzy teologowie powoływali się
na ducha Soboru, który przeinaczał
postanowienia zgromadzenia
ekumenicznego, magisterium



papieskie i tradycję Kościoła. Wizja
immanentna, zniesienie zasad
moralnych i odejście od
wcześniejszych form pozostawiały
wielu katolików w zakłopotaniu,
ponieważ zaciemniały ich poczucie
chrześcijańskiego powołania i
sposoby jego przeżywania.

Innym przejawem kryzysu była
erozja jedności - najpierw wśród
duchowieństwa, a później także
wśród świeckich - wyrażająca się w
wewnętrznej kontestacji,
nieposłuszeństwie wobec hierarchii
oraz odrzuceniu doktryny i
niektórych praktyk
sakramentalnych, liturgicznych i
moralnych. Szerokim echem odbił się
holenderski Katechizm dla dorosłych
(1966), który zakwestionował istotne
aspekty prawdy katolickiej, a na
drugim biegunie - negacja
soborowego dorobku
integrystycznego Mons. Marcela
Lefèbvre'a, który utworzył Bractwo



Kapłańskie św. Piusa X (1970).
Reforma liturgiczna przeszła przez
okres nadużyć, do tego stopnia, że
wydawało się, iż jedynym słusznym
kryterium odnowy jest nowość.
Pojawiły się Msze święte, które były
odprawiane zgodnie ze
spontanicznością kapłana, bez
stosowania ustalonych rytuałów;
pogarda dla kultu eucharystycznego
poza Mszą świętą; odrzucenie
spowiedzi indywidualnej w wielu
parafiach, a nawet w całych
diecezjach, na rzecz zbiorowego
udzielania rozgrzeszenia.
Dezorientacja przejawiała się także
w dyscyplinie kościelnej, krytyce
władzy oraz porzucaniu stroju
duchownego przez księży i
zakonników.

Paweł VI umacniał katolików przed
utratą wiary w Boga i jego działania
w Kościele. Opublikował encykliki
doktrynalne o szczególnej wartości
teologicznej, takie jak Ecclesiam



suam (1964), o naturze i misji
Kościoła we współczesnym świecie, 
Mysterium fidei (1965), o obecności
Jezusa Chrystusa w Eucharystii, oraz 
Populorum progressio (1967), o
współpracy między narodami
zamożnymi a krajami rozwijającymi
się. W 1968 r. potwierdził prawdę o
objawieniu chrześcijańskim w
uroczystym wyznaniu wiary
zatytułowanym Credo Ludu Bożego.

Papież zmagał się z dwiema
kontrowersyjnymi kwestiami, które
podczas Soboru zarezerwował dla
siebie. Pierwsza z nich dotyczyła
celibatu księży. W czerwcu 1967 r.
opublikował encyklikę Sacerdotalis
caelibatus o pastoralnej i teologicznej
potrzebie celibatu kapłańskiego.
Cztery lata później synod biskupów
ponownie potwierdził obowiązek
celibatu w Kościele łacińskim. W tym
czasie kryzys tożsamości odcisnął
jednak swoje piętno na powołaniach
i wytrwałości księży i zakonników, a



także na świeckich, ponieważ liczba
stwierdzenia nieważności i ustania
małżeństwa gwałtownie wzrosła w
tych latach. Seminaria świata
zachodniego - Europy i Ameryki
Północnej - straciły 75% swoich
alumnów i zostawiło to po sobie
trudne dziedzictwo dla przyszłej
ewangelizacji tych ziem. Około 5%
duchowieństwa, zarówno
świeckiego, jak i zakonnego,
dokonało sekularyzacji czyli przeszło
do stanu świeckiego, w ciągu
dziesięciu lat po Soborze. Liczba tych
aktów w drugiej połowie lat 60. i
pierwszej połowie lat 70. wyglądała
następująco: z 1128 sekularyzacji w
1965 r. do 3160 w 1970 r. Najgorsze
lata to 1973 i 1974, w których
dokonano odpowiednio 4222 i 4044
sekularyzacji.

Druga kwestia, z którą zmagał się
papież dotyczyła rodziny. Niektóre
grupy opinii publicznej krytykowały
jej podstawy, twierdząc na przykład,



że jest to instytucja opresyjna dla
kobiet i że seksualność powinna być
oddzielona od prokreacji. A w
ustawodawstwie wielu krajów, także
o tradycji katolickiej, rozwody były
dopuszczalne. Antykoncepcja została
przedstawiona jako prawo - w 1965
roku w Stanach Zjednoczonych, a
później w innych krajach zachodnich
- które później ustąpiło miejsca
dekryminalizacji aborcji, czasami
postrzeganej jako eliminacja owoców
nieudanej antykoncepcji.

Poproszono wówczas władzę
kościelną o wypowiedzenie się na
temat legalności metod
antykoncepcyjnych, gdyż ciążom
można było zapobiegać za pomocą
pigułek antykoncepcyjnych. Po
okresie badań z udziałem bioetyków
Paweł VI opublikował w lipcu 1968 r.
encyklikę Humanae vitae o
przekazywaniu życia i moralności
małżeńskiej. Papież wyjaśnił, że
miłość małżeńska wymaga jedności



między sferą seksualną i
prokreacyjną oraz że przyrost
naturalny powinien być regulowany
w sposób naturalny i ze słusznych
powodów. Dlatego: "Odrzucić
również należy wszelkie działanie,
które - bądź to w przewidywaniu
zbliżenia małżeńskiego, bądź
podczas jego spełniania, czy w
rozwoju jego naturalnych skutków -
miałoby za cel uniemożliwienie
poczęcia lub prowadziłoby do tego".
Publikacja tego dokumentu
stanowiła punkt zwrotny w
pontyfikacie papieża Montiniego.
Niektórzy biskupi, księża i
profesorowie teologii moralnej
odrzucili encyklikę i publicznie
opowiedzieli się za dozwolonym
stosowaniem pigułki i innych
sztucznych środków kontroli
urodzeń. Na przykład hierarchowie
holenderscy uznali potępienie
stosowania środków
antykoncepcyjnych za
niesprawiedliwe.



ŚRODKI DOKTRYNALNE I
LITURGICZNE

Od lat 50. Escrivá de Balaguer
ostrzegał swoje duchowe dzieci
przed błędami doktrynalnymi, które
zaczęły się stopniowo pojawiać. W
1964 r. przesłał papieżowi list, w
którym wyraził zaniepokojenie, że
"obecny Sobór Ekumeniczny, z
którego Duch Święty wyda obfite
owoce dla Kościoła Świętego, jest jak
dotąd okazją do poważnego
niepokoju - śmiem twierdzić, że
nawet zamętu - w duszach pasterzy i
ich owieczek: kapłanów,
seminarzystów i wiernych, z powodu
propagandy, którą bez wątpienia w
dobrej wierze uprawia wielu z tych,
którzy bezpośrednio lub pośrednio
uczestniczą w pracach tego wielkiego
Zgromadzenia. sprawiając wrażenie
zagubionych".

Po Soborze Watykańskim II
Josemaría Escrivá de Balaguer



studiował dokumenty soborowe i
cytował je w swoich pismach. Nie
przeprowadził jednak refleksji
teologicznej nad tymi tekstami.
Zadanie to pozostawił specjalistom w
dziedzinie nauk świętych. Podjął się
zadania, które uznał za pilniejsze.
Niepokoiły go liczne publikacje,
sensacyjne informacje i działania
sprzeczne z wiarą i zwyczajami
Kościoła. Chociaż magisterium
papieskie wskazywało na nadużycia i
wypaczenia, stanowiska niektórych
teologów i liturgistów były mylące.
Wydawało się, że ewolucja - logiczna
po soborze - przekształciła się w
zerwanie z różnymi postulatami
dogmatycznymi i moralnymi.

Zapytany o aggiornamento w
Kościele, Mons. Escrivá de Balaguer
odpowiedział, że jest to
rzeczywistość pełna nadziei, a
jednocześnie delikatna.
Zgromadzenie soborowe wezwało z
jednej strony do ochrony



niematerialnej istoty Kościoła, jaką
jest objawienie chrześcijańskie.
Podobnie było z charyzmatycznym
przesłaniem Dzieła: "Nie chwaląc się,
muszę powiedzieć, że jeśli chodzi o
naszego ducha, Sobór nie był
zaproszeniem do zmian, lecz
przeciwnie, potwierdził to, czym -
dzięki łasce Bożej - żyliśmy i czego
nauczaliśmy przez tyle lat". Z drugiej
strony, Kościół powinien być obecny
we współczesnym świecie, zarówno
w formach działania, jak i w
sposobie mówienia, łącząc postęp i
tradycję, reformę i ciągłość. Opus Dei
również rozwijało się w czasie, z tą
specyfiką, że założyciel żył i dlatego
w swoim nauczaniu i pismach
wyjaśnił, jakie były podstawowe
elementy jego ducha i działalności
apostolskiej.

Josemaría Escrivá de Balaguer
osobiście dużo modlił się za sytuację,
w jakiej znalazł się Kościół i prosił
swoje dzieci - zwłaszcza Radę



Generalną i Asesorię Centralną - aby
towarzyszyli mu w modlitwie. Ten
historyczny moment określił kiedyś
jako trudny okres próby. Cierpiał,
gdy dowiadywał się, że nauka Jezusa
Chrystusa nie jest przekazywana, że
istnieje kontestacja, a część
hierarchii milczy, nie odróżniając
pszenicy od kąkolu. Bolały go
dezercje ze stanu duchownego i
bezbronność, na jaką narażonych
było tak wielu wiernych katolickich.
Równocześnie był pełen nadziei i
optymizmu. Powtarzał, że wiara w
Boga jest źródłem bezpieczeństwa i
pewności co do przyszłości. Z czasem
wody powrócą na swoje miejsce.

Jako duszpasterz części wiernego
ludu Bożego czuł, że spoczywa na
nim poważna odpowiedzialność za
opiekę i obronę ludzi powierzonych
mu przez Ducha Świętego. Nie mógł
pozostać niemy lub niezdecydowany,
gdy kwestionowano doktrynę i
praktyki chrześcijańskie. Musiał



utwierdzać swoje dzieci w wierze w
Boga, w Kościół, w magisterium
Papieża i w boskie pochodzenie
Dzieła. W związku z tym musiał
podejmować rozważne kroki,
zarówno po to, by wiedzieć, co się
naprawdę dzieje - mieć
wystarczające elementy osądu - jak i
po to, by podejmować odpowiednie
środki ogólne i konkretne, nie
popadając przy tym w stan
wytrącenia z równowagi lub
niemocy.

Podobnie jak na Álvaro del Portillo,
Josemaría Escrivá opierał się na
księdzu i filozofie Carlosie Cardonie,
który w latach 1961-1976 pełnił
funkcję centralnego kierownika
duchowego. Zarówno Cardona, jak i
regionalni kierownicy duchowi nie
pełnili żadnych funkcji zarządzania.
Ich zadaniem było dbanie o to, aby
doktryna chrześcijańska docierała w
całości do członków Dzieła i
Stowarzyszenia Kapłańskiego



Świętego Krzyża. Do ich zadań
należało opracowywanie programów
i scenariuszy kazań, organizowanie
planów działalności kapłańskiej,
doradztwo w zakresie publikacji
dotyczących aspektów wiary i
obyczajów chrześcijańskich,
zatwierdzanie książek o tej tematyce
znajdujących się w ośrodkach Dzieła
oraz doradztwo w zakresie projekcji
filmowych. Na przełomie lat 60. i 70.
XX wieku decydujący był wkład
kierowników duchowych jako
formatorów i gwarantów doktryny.
Zgromadzili oni bogaty materiał
formacyjny, który został przekazany
członkom Dzieła i
współpracownikom: skrypty
opracowane do pogadanek na temat
działów katechizmu, konspekty
dotyczące aktualnych aspektów
doktrynalnych i moralnych, skrypty
do medytacji i rekolekcji, recenzje
książek teologicznych, które
informowały i podejmowały dialog
na temat aspektów merytorycznych,



serwisy SIDEC na odpowiednie
tematy, artykuły redakcyjne i
publicystyczne w czasopismach 
Crónica i Noticias, broszury na temat
wiary i moralności fundamentalnej.

W kwietniu 1967 r. Escrivá de
Balaguer wysłał do wszystkich
swoich dzieci notę, w której
ostrzegał, że ogromne obszary życia
kościelnego pogrążyły się w
doktrynalnym zamęcie. Jako
wytyczne do działania wskazał
kierowanie się bezpiecznymi
wyjaśnieniami doktrynalnymi,
zastrzeżenie dla specjalistów
badania nowych opinii
teologicznych, spokojną czujność,
aby nie ulec wpływom ewentualnych
błędów, oraz prośbę o radę w
sprawie lektur. Nota kończyła się
stwierdzeniem: "Nie chodzi o to, by
bić na alarm, ale by spokojnie stawić
czoła rzeczywistości, z miłości do
Boga i troski o dusze".



Zgodnie z opinią Rady Generalnej,
założyciel Opus Dei zatwierdził w
latach sześćdziesiątych dwa główne
rodzaje środków: jedne o
charakterze doktrynalnym, a inne
liturgicznym. Główne kryteria
doktrynalne odnosiły się do lektur,
ponieważ książki mogły mieć wpływ
na wzrost lub utratę wiary oraz na
poprawę lub zepsucie zachowań
moralnych. Założyciel ustalił, że jeśli
ktoś z Dzieła chciałby przeczytać
książkę znajdującą się na indeksie
Stolicy Apostolskiej lub o
tendencjach filomarksistowskich,
powinien poprosić o pozwolenie,
wyjaśniając powody prośby i czas,
jaki zamierza poświęcić na jej
przeczytanie [*]. Pozwoleniom miały
towarzyszyć propozycje książek o
pozytywnej orientacji jako 
antidotum, ostrzeżenie, że dana
osoba powinna skomentować te
lektury w kierownictwie duchowym,
oraz prośba o napisanie krytycznej
recenzji utworu, która mogłaby być



przydatna dla innych. Ze względu na
ich restrykcyjny charakter, a także
na to, że są to tematy specjalistyczne,
próśb o lektury było stosunkowo
niewiele.

Osoby pełniące funkcję regionalnego
kierownika duchowego miały za
zadanie czuwać nad tym, aby
wszystkie książki w ośrodkach Opus
Dei były zgodne z wiarą i
moralnością, a także aby doktryny
filozoficzne o korzeniach
marksistowskich lub
progresywistycznych,
rozpowszechnione w różnych
dziedzinach myśli katolickiej, nie
oddziaływały na członków Dzieła.

W 1966 r. Stolica Apostolska zniosła
indeks książek, ale podkreśliła
moralny obowiązek
powstrzymywania się od lektur
sprzecznych z wiarą i moralnością.
Zachowano kościelne imprimatur,
ale ze względu na panujący zamęt



doktrynalny, w niektórych miejscach
przyznawano je tekstom
przeciwstawiającym się
prawowiernej doktrynie. W obliczu
tej sytuacji Escrivá de Balaguer
postanowił utrzymać kryterium, że
członkowie Opus Dei powinni prosić
o pozwolenie na dzieła z niedawno
zlikwidowanego Indeksu i o
tendencjach marksistowskich. Biuro
centralnego kierownictwa
duchowego koordynowało
przygotowanie bibliografii modnych
autorów uważanych za
nieortodoksyjnych, opatrzonych
komentarzem do wyznawanych
doktryn i kwalifikacją doktrynalną.
Ponadto sporządzano "szczegółowe
uwagi krytyczne na temat
aktualnych dzieł, których treść ma
bezpośredni związek z wiarą lub
moralnością". Te wskazówki
dydaktyczne były przydatne np. dla
uczniów szkół średnich i studentów,
którym zalecano lub nakazywano
studiowanie dzieł marksistowskich.



Założyciel ustalił także, jako
tymczasowy środek roztropności, że
wśród autorów wymagających
pozwolenia są teologowie, których
doktryna nie była jeszcze
studiowana; że należy używać
przekładów Pisma Świętego sprzed
co najmniej dziesięciu lat; że na
wszystkich kursach rocznych i
rekolekcjach należy przeglądać
Katechizm św. Piusa X, w którym w
zwięzłej formie, według klasycznej
metody pytań i odpowiedzi,
przedstawiono główne elementy
wiary chrześcijańskiej. Przestrzegał
też, by zwracano uwagę na programy
katechetyczne i na nauczanie religii
dzieci, gdyż często zawierają one
błędy doktrynalne lub pomijają
podstawowe prawdy wiary
katolickiej.

Rada Generalna podkreśliła, że te
działania ostrożnościowe były
wymagane przez okoliczności chwili.
Nie chciała ograniczać wolności



jednostek ani odrzucać nowych
wypowiedzi teologicznych
dokonanych w świetle wiary i w
zgodzie z Magisterium Kościoła:
"Należy uświadomić wszystkim, że
nie chodzi tu o jakiekolwiek
ograniczanie czy zawężanie
inteligencji, ale o poważny
obowiązek - wspólny dla każdego
chrześcijanina - niezagrażania
wierze" - wyjaśniono w nocie ogólnej
z 1967 roku.

Escrivá de Balaguer pragnął, aby
kapłani i świeccy poświęcili się
badaniom teologicznym oraz
rozpowszechnianiu doktryny i
duchowości chrześcijańskiej. Duch
Opus Dei mógłby przyczynić się do
studiów dogmatycznych, moralnych,
duszpasterskich i duchowych na
takie tematy, jak "duch służby, Boże
synostwo, wolność we wszystkich
doczesnych i opiniotwórczych
kwestiach teologicznych, uświęcenie
pracy". Do tego czasu ukazywały się



jedynie dzieła o charakterze
duchowym, pisane przez księży Opus
Dei, inspirowane nauczaniem Mons.
Escrivá de Balaguer. Na uwagę
zasługują liczne wydania i
tłumaczenia na inne języki: El valor
divino de lo humano (1948) Jesusa
Urteagi [pol. wydanie: Chrześcijanie
do boju, 1994], Maryja Dziewica Pani
Nasza (1956) Federica Suáreza i 
Ascética meditada [Rozważania
ascetyczne](1962) Salvatora Canalsa.
Pierwszym dogłębnym studium
teologicznych aspektów ducha Opus
Dei była książka La Santificación del
trabajo, tema de nuestro tiempo
[Uświęcenie pracy, temat naszych
czasów](1966), autorstwa José Luisa
Illanesa.

W połowie lat sześćdziesiątych
Escrivá de Balaguer zaproponował
wydawnictwu Ediciones Rialp, aby
wydało wielką encyklopedię
katolicką. Po wstępnych badaniach
wydawnictwo podjęło się realizacji



szerszego programu, "dzieła o
świecie hispanoamerykańskim, o
charakterze uniwersalnym, na
poziomie uniwersyteckim i o
podejściu pluralistycznym", które
przedstawiałoby status quaestionis
różnych dziedzin wiedzy, w
szczególności nauk
humanistycznych. Szesnaście tysięcy
haseł Gran Enciclopedia Rialp (GER)
zostało opublikowanych w
dwudziestu czterech tomach, które
ukazały się w latach 1970-1977.

W 1967 r. rozpoczął działalność
Instytut Teologiczny na
Uniwersytecie Nawarry, który dwa
lata później został kanonicznie
erygowany jako Wydział przez
Stolicę Apostolską. W skład
pierwszego zespołu weszli Alfredo
García, José María Casciaro i Pedro
Rodríguez, którzy ukierunkowali
swoje badania na tematy
eklezjologiczne i biblijne. Założyciel
okazał im wielkie zaufanie i swobodę



w prowadzeniu działalności
profesorskiej i publikacjach. Badania
teologiczne mogłyby wzbogacić się o
nową wiedzę i poglądy, a
jednocześnie potwierdzić wiarę i
doktrynę Kościoła. W nauczaniu
powinni kierować się wspólnymi
zdaniami teologów, zgodnie z
podstawowymi zasadami św.
Tomasza z Akwinu.

W 1972 r. Mons. Escrivá de Balaguer
zlecił Wydziałowi Teologicznemu
przetłumaczenie Biblii na język
hiszpański, ze wstępami, uwagami
egzegetycznymi i w języku
dostępnym dla ogółu. Biblista José
María Casciaro był koordynatorem
pierwszego zespołu profesorów,
który podjął się realizacji projektu
Biblia Navarry. W latach 1976-1989
opublikowali Nowy Testament w
dwunastu tomach.

Z formacyjnego punktu widzenia
obecność dwóch księży



numerariuszy, którzy w tym czasie
występowali w hiszpańskiej telewizji,
miała wielkie znaczenie społeczne,
ponieważ przynieśli do wielu domów
doktrynę wyjaśnioną z prostotą.
Jesús Urteaga był pionierem w
dziedzinie przekazu treści religijnych
w telewizji hiszpańskiej. W 1960
roku został zatrudniony przy emisji
programu El día del Señor, a rok
później objął kierownictwo nad
programem dla nastolatków Solo
para menores de 16, w którym
rozsławił swoje hasło "Siempre
alegres para hacer felices a los
demás" (Zawsze szczęśliwy, aby
uszczęśliwiać innych). Później, w
latach 1967-1970, był producentem
programu Habla contigo Jesús
Urteaga. W tym samym czasie Ángel
García Dorronsoro prezentował w
drugim hiszpańskim kanale
telewizyjnym program religijny pod
tytułem Tiempo para creer (Czas by
wierzyć).



Obok przepisów doktrynalnych
Escrivá de Balaguer ustanowił także
inne rozwiązania o charakterze
liturgicznym. Już w trakcie swojego
życia stosował formy kultu
inspirowane ruchem liturgicznym,
takie jak udział ludu w dialogu
podczas Mszy świętej czy ustawianie
ołtarza naprzeciwko ludu w dużych
kościołach i oratoriach. Teraz, jako
duszpasterz Ludu Bożego, musiał
podjąć działania zgodne z
Konstytucją o liturgii Soboru
Watykańskiego II i instrukcjami
Stolicy Apostolskiej dotyczącymi
reformy liturgicznej. Zmiany, które
dotyczyły przede wszystkim sposobu
sprawowania Mszy świętej, w
pewnym sensie osiągnęły punkt
kulminacyjny w nowym Mszale
Rzymskim (z dwoma wydaniami: w
1970 i 1975 roku): modlitwy
eucharystyczne i prefacje, modlitwy
wiernych, obrzędy Komunii świętej
pod dwiema postaciami, sposoby



koncelebracji i użycie języka
narodowego.

Założyciel przyjął dyspozycje
normatywne i środki dyscyplinarne
Stolicy Apostolskiej i wskazał, że
powinny być one stosowane w
praktyce we wszystkich oratoriach
ośrodków Opus Dei; w kościołach
powierzonych księżom Opus Dei
należało przestrzegać norm
podanych przez biskupa
diecezjalnego. Ponieważ większość
ogólnych kierunków pozostawiała
duży margines swobody w
konkretnym sposobie ich
przeżywania, postanowił zastosować
w Dziele te opcje, które uważał za
najbardziej odpowiednie dla życia
duchowego jego członków i jego
apostolstwa. Ponadto, przypomniano
wielokrotne apele Stolicy
Apostolskiej o roztropność w
wyborze konkretnych sposobów
wprowadzania w życie normy
ogólnej. Były to czasy, w których



pośpiech i nadużycia były częste. Z
tego powodu wskazał jako kryterium
ogólne, że w aktach liturgicznych
sprawowanych w ośrodkach Dzieła
będą dokonywane tylko zmiany
wskazane w nowych rubrykach.

Większość podejmowanych przez
niego rozwiązań dotyczących
ośrodków Opus Dei miała na celu
rozwijanie miłości do liturgii,
pełnego uczestnictwa i skupienia
celebransa oraz wiernych, a także
jedności w sposobie celebracji.
Ustalił na przykład, że podczas Mszy
świętej, w której uczestniczą tylko
członkowie Dzieła, należy używać
języka łacińskiego; zalecił, aby w
czasie Mszy świętej posługiwać się
mszalikiem dla wiernych;
przewidział odprawianie Mszy
świętej wieczornej; prosił, aby Msza
święta nie była koncelebrowana,
chyba że podczas spotkania
[konwiwencji] kapłanów; i - zgodnie
z czcią, jaką Kościół darzy obecność



Jezusa Chrystusa w Eucharystii -
wskazał, że Komunię należy
przyjmować na klęcząco, a w
parafiach i kościołach rektoralnych
prowadzonych przez kapłanów
Dzieła należy ją rozdawać na stojąco
lub na rękę tylko wtedy, "gdy
odpowiednia terytorialna władza
kościelna zaleciła to w sposób ścisły".

Escrivá de Balaguer wierzył w
pozytywny charakter wszystkich
tych przepisów doktrynalnych i
liturgicznych. Powiedział, że ma
czyste sumienie, ponieważ uprzedził
swoje dzieci o skomplikowanym
okresie, przez który przechodzi
Kościół. Nie chciał wywoływać
przesadnego alarmu, ale zachęcał do
czujności. Z miłości do prawdy,
jedności i duchowego dobra Opus
Dei, musiał dać mocne świadectwo w
kwestiach nuklearnych: "Podjąłem
wszelkie środki, aby moi synowie nie
popadli w błąd. Jeśli ktoś upadnie,
mówi mu się do ucha. Jeśli się nie



poprawi bardzo szczerze, każe mu
się odejść". Z drugiej strony nie
przejmował się tym, że jego działania
zostaną źle zrozumiane lub
skrytykowane przez ludzi spoza
Dzieła: "Nikt nie może zgodnie z
prawdą powiedzieć - ostrzegając was,
aby obecna atmosfera nie
zaszkodziła waszej wierze - że jestem
fundamentalistą lub postępowcem,
że jestem reformatorem lub
reakcjonistą. Każda z tych
kwalifikacji byłaby niesprawiedliwa i
fałszywa. Jestem kapłanem Jezusa
Chrystusa, który miłuje jasną
naukę"[†]. Tak się jednak złożyło, że
etykietka postępowca i heretyka,
którą przypięto mu trzydzieści lat
wcześniej, została teraz zmieniona
na etykietkę konserwatysty i
hamulcowego.

Założyciel zdawał sobie sprawę, że
środki te zmniejszają możliwości
badawcze, utrudniają kontakty z
kręgami awangardy teologicznej i



filozoficznej, ograniczają pewne
sposoby postępowania w liturgii,
ograniczają inicjatywę i słuszne
swobody. Z zewnątrz mogłoby się
wydawać, że Opus Dei popiera
izolacjonizm, jednolitość i rezygnację
z działalności na polu
intelektualnym. Z tego powodu
często wyjaśniał, że przyjęte kryteria
odpowiadają poważnej sytuacji
chwili - sam Paweł VI używał
ponurych tonów, aby opisać sytuację
Kościoła - i że będą one
modyfikowane, gdy zmienią się
okoliczności[‡].

W rzeczywistości, w przeciwieństwie
do rozwoju niektórych instytucji
katolickich, w latach posoborowych
liczba osób, które zbliżyły się do
Dzieła i jego działalności o
charakterze zbiorowym, wzrosła (z
11 900 członków Opus Dei w 1966
roku do 32 800 w 1975 roku). Wielu
ludzi widziało w członkach Dzieła
przykład doktryny i życia



chrześcijańskiego, który pomagał im
zachować wiarę i praktyki religijne.
Członkowie Opus Dei wiernie
stosowali się do środków
wskazanych przez założyciela. Mimo
to trzech księży opuściło Dzieło,
ponieważ nie zaakceptowało tych
rozwiązań.

19 marca 1967 r. Josemaría Escrivá
de Balaguer napisał długi list, w
którym po raz kolejny ustosunkował
się do panującego zamieszania
doktrynalnego, kilkakrotnie
potępionego przez papieża. List
zaczynał się słowami: "Fortes in fide,
tak was widzę, moje drogie córki i
synowie: mocni w wierze, dający
świadectwo waszej wiary z tym
boskim męstwem we wszystkich
częściach świata". Następnie, chcąc
umocnić swoje dzieci, założyciel
przedstawił treść głównych prawd
wiary chrześcijańskiej oraz sposób
ich praktykowania i
upowszechniania. List kończy się



wezwaniem do modlitwy: "Abyśmy
byli wierni. I módlcie się, moje córki i
synowie, módlcie się dużo: modlitwa
osobista była, jest i zawsze będzie
naszą wielką bronią. Módlcie się, aby
oddać chwałę Panu i pracować
zawsze z właściwą intencją."; a także
z nadzieją, bo złe czasy miną:
"Optymistycznie, radośnie! Bóg jest z
nami! Dlatego każdego dnia jestem
pełen nadziei. Cnota nadziei sprawia,
że widzimy życie takim, jakie ono
jest: piękne, Boże".

DZIAŁALNOŚĆ OSOBISTA W ŻYCIU
SPOŁECZNYM

W miarę upływu lat rozszerzenie
Dzieła umożliwiło realizację idei
założycielskiej, aby mężczyźni i
kobiety pracowali zawodowo i
dawali świadectwo o Jezusie
Chrystusie w każdym rodzaju pracy
zawodowej. W tych latach założyciel
często powtarzał, że działalność
Dzieła jest " morzem otwartym bez



brzegów", otwartym na inicjatywę i
odpowiedzialność każdego:
"Najważniejszym apostolstwem Opus
Dei jest to, które każdy członek
realizuje przez świadectwo swojego
życia i słowa, w codziennych
kontaktach z przyjaciółmi i kolegami
zawodowymi". Nie podając
konkretnych wskazań, Założyciel
zachęcał swoich duchowych synów i
współpracowników do otwarcia się
na społeczeństwo obywatelskie, do
udziału w życiu publicznym, do
"obecności w działalności społecznej,
która ma swoje źródło lub wpływa,
bezpośrednio lub pośrednio, na
sposób, w jaki ludzie żyją razem: w
stowarzyszeniach zawodowych, w
związkach zawodowych, w życiu
miejskim i regionalnym, w
stowarzyszeniach i konkursach
artystycznych i literackich, w
publicznych zgromadzeniach
obywateli".



Wśród wielu działań w życiu
społecznym, obecność niektórych
członków Dzieła na wysokich
stanowiskach w reżimie
frankistowskim miała tak wielki
wydźwięk, że wpłynęła na
postrzeganie Opus Dei przez
światową opinię publiczną. Niektóre
środowiska postrzegały Dzieło w
kategoriach politycznych.

Dzięki planowi stabilizacji z 1959 r., a
następnie planom rozwoju (1964,
1968 i 1972) w latach 60. gospodarka
hiszpańska rozwijała się, co w
decydujący sposób przyczyniło się do
przetrwania reżimu. Polityka ta
sprzyjała tworzeniu ośrodków
rozwoju przemysłowego. Poprawie
uległy sieci handlowe i
dystrybucyjne, sektor usług i
turystyki oraz inwestycje
zagraniczne. Wielu Hiszpanów
zwiększyło swój dochód
rozporządzalny i konsumpcję; na
przykład wiele rodzin było w stanie



kupić samochód, choć na raty.
Dochód na mieszkańca podwoił się w
ciągu dekady z 1042 do 1904
dolarów. Z drugiej strony,
występowała inflacja, trudności
strukturalne, deficyt w bilansie
handlowym ze światem
zewnętrznym i niewielkie ułatwienia
dla systemu konkurencyjnego.

Z politycznego punktu widzenia
reżim autorytarny poszukiwał
formuł, które pozwoliłyby mu
utrzymać się po śmierci generała
Franco. W pewnym sensie Ustawa
Organiczna Państwa z 1966 roku
[Ley Orgánica del Estado] zamykała
proces legislacyjny
instytucjonalizacji dyktatury,
dożywotniej dla Franco i monarchii
po nim. Nie było miejsca na system
demokratyczny, ponieważ władza
polityczna ograniczała swobody.
Zarówno Ustawa o Prasie i
Drukarniach (1966), jak i Ustawa o
Wolności Religijnej (1967)



spowodowały zmniejszenie cenzury
instytucjonalnej i ograniczeń
dotyczących wyznań niekatolickich,
ale ich nie zlikwidowały.

Od początku lat 60. do swojej śmierci
(1975) Franco ośmiokrotnie zmieniał
skład rządu. Podobnie jak w
przypadku Mariano Navarro Rubio
(1957-1965) i Alberto Ullastres
(1957-1965), niektórzy ministrowie w
tych latach należeli do Opus Dei:
Gregorio López-Bravo (1962-1973),
Laureano López Rodó (1965-1974),
Juan José Espinosa (1965-1969),
Faustino García Moncó (1965-1969),
Vicente Mortes (1969-1973) i
Fernando Herrero Tejedor (1975).
Ministrowie ci - podobnie jak
wszyscy ich koledzy z gabinetu - byli
lojalni wobec Franco, który wyniósł
ich do władzy. Pod względem
politycznym należeli do różnych
grup reprezentowanych w reżimie:
karlistów, falangistów, niezależnych i
zwolenników Juana de Borbón lub



jego syna Juana Carlosa. Niektórzy
nie zgadzali się co do strategii
politycznych. Na przykład Navarro
Rubio chciał, aby Plan Rozwoju
podlegał jego ministerstwu, a
ponieważ tego nie otrzymał, złożył
rezygnację na ręce Franco, który
przyjął go, mianując ministrem
Lópeza Rodó; García Moncó
krytykował politykę Lópeza-Bravo w
oficjalnym dzienniku swojego
ministerstwa.

Aby zdyskredytować politykę Lópeza
Rodó - który zawsze cieszył się
poparciem Ministra Prezydencji,
admirała Luisa Carrero Blanco - i
wymusić jego polityczne wycofanie
się, prasa falangistowska
krytykowała instytucję religijną, do
której należał. W 1962 r. założyciel
Opus Dei zmienił swój stosunek do
tych oskarżeń i, bardziej ogólnie, do
informacji o Dziele w opinii
publicznej. Do tej pory normą było
milczenie w obliczu oskarżeń. Tylko



w nielicznych przypadkach
sekretariat generalny Opus Dei
oficjalnie zaprzeczał nieprawdzie.
Teraz jednak, w świecie
przechodzącym szybką
metamorfozę, z szeroko
rozwiniętymi mediami, należało
głosić prawdę o Kościele, Opus Dei, a
w szczególności wyjaśnić, że
działania polityczne członków Dzieła
- po różnych stronach politycznego
spektrum - nie były działaniami
korporacyjnymi.

W czerwcu 1962 roku Escrivá de
Balaguer w liście do członków Dzieła
wyjaśnia: "Raz jeszcze
przypominamy sobie to, co zawsze
wiedzieliśmy i czym żyliśmy: że jako
całość nie podlegamy ani nie
jesteśmy zjednoczeni z żadną osobą,
żadnym systemem ani z żadną
ziemską rzeczą". Miesiąc później
sekretariat generalny Dzieła wysłał
do mediów oświadczenie, w którym
stwierdził, że "członkowie Opus Dei



są wolni w swoich myślach i
działaniach publicznych, tak jak
każdy inny obywatel katolicki. W
Stowarzyszeniu jest więc miejsce dla
osób o różnych, a nawet
przeciwstawnych poglądach
politycznych, i faktycznie są takie
osoby".

Tego lata Escrivá de Balaguer
powiedział Lorisowi Francesco
Capovilli, sekretarzowi papieża Jana
XXIII, o niektórych krytykach, które
napływały z Hiszpanii: "Modne stało
się mówienie, że jesteśmy
fundamentalistami, że atakujemy
wolność, że nie dopuszczamy
najmniejszej możliwości innowacji i
że z tego powodu w Hiszpanii
popieramy obecny reżim polityczny,
który prawie przejęliśmy". Jako
kontrprzykład podał Ignacio
Orbegozo, prałata prałatury nullius
w Yauyos, który w młodości był
nacjonalistą baskijskim i



zamieszkiwał z członkami Dzieła
Bożego o różnych tendencjach.

Aby podkreślić swoją linię działania,
w grudniu 1963 roku Założyciel
poprosił swoich synów z Dzieła, aby
ich comiesięczną intencją sine die
była modlitwa, "aby było dobrze
zrozumiane, że członkowie Opus Dei,
którzy działają w życiu publicznym
Hiszpanii i innych krajów - bardzo
nieliczni wśród ogólnej liczby
członków Stowarzyszenia - czynią to
korzystając ze swojej katolickiej
wolności i na swoją wyłączną
osobistą odpowiedzialność". Odrzucił
mentalność klerykalną i
jednopartyjną. Niektóre gazety
przedstawiały zwolenników Dzieła
"jako powiązanych z reżimem w
Hiszpanii", ale w rzeczywistości nikt
nie akceptował podejścia
klerykalnego wykorzystującego
władzę doczesną: " To nie są czasy,
od 1928 roku, aby polegać na
potężnych rządach ziemskich".



Escrivá de Balaguer poprosił o
utworzenie biur informacyjnych
Opus Dei w stolicach różnych krajów.
W ten sposób każdy mógł
skontaktować się z kimś z Dzieła,
zwłaszcza z redakcji agencji
informacyjnych, dziennikarze,
pisarze, attaché prasowi ambasad i
korespondenci zagraniczni. Pod
względem wizualnym umieszczenie
Opus Dei w książce telefonicznej
zapoczątkowało publiczną obecność
organizacji. Praca ta uwolniła także
sekretariaty komisji regionalnych od
konieczności wysyłania oficjalnych
komunikatów do prasy i pozwoliła
ich biurom apostolstwa opinii
publicznej poświęcić się zadaniom
koordynacyjnym.

W 1964 r. otworzono pierwsze biuro
informacyjne w Madrycie. Oznaczało
to korzystną ewolucję w zakresie
poznawania i kontaktowania się z
Opus Dei. Jego dyrektor, Javier
Ayesta, poświęcił wiele czasu na



wyjaśnienie, że przesłanie Dzieła jest
wyłącznie duchowe, a jego
członkowie działają w poczuciu
osobistej wolności i
odpowiedzialności. Czasami trudno
mu było przejąć inicjatywę w
sprawach, które chciał pokazać, w
jaki sposób przekazywane jest
przesłanie Opus Dei - na przykład,
komponent społeczny osiągnięć
organizacji - ponieważ
zainteresowanie dziennikarzy
ograniczało się do spraw
politycznych, które wymagały listów
korygujących i wyjaśniających do
publikacji. Nie pomógł również fakt,
że zwykle informowano o
działaniach zbiorowych, a niewiele o
aspektach instytucjonalnych czy
statystycznych.

W maju 1964 r. kardynał Angelo
Dell'Acqua poprosił Josemaríę
Escrivę de Balaguer o napisanie
obszernej noty na temat sytuacji w
Hiszpanii. Kardynał powiedział mu,



aby w tej prezentacji zaznaczył, że to
"biskupi powinni podać kryteria i
zjednoczyć katolików, aby
przygotować się na zmianę obecnej
sytuacji politycznej". W ten sposób
"Papież będzie miał materiał i
konkretne wskazówki do rozmowy z
każdym z hiszpańskich biskupów".

Nie zwlekając, założyciel
przygotował długi list z datą 14
czerwca. Ten swoisty rachunek
sumienia - przeznaczony do
wiadomości Pawła VI, a nie do
publikacji - zaczyna się od
wprowadzenia na temat życia
politycznego Hiszpanii w XX wieku,
ze szczególnym uwzględnieniem
terroru komunistycznego w czasie
wojny domowej, którego założyciel
doświadczył na własnej skórze. W
odniesieniu do Francisco Franco
podkreślił, że był on człowiekiem o
trzeźwym i skromnym życiu
prywatnym. Z drugiej strony, jako
władca miał ten problem, że uważał



się za gwaranta zarówno jedności
Hiszpanii, jak i Kościoła, którą to ideę
hierarchowie nadmiernie
pochwalali, do tego stopnia, że "nie
myśli się skutecznie o przyszłości i że
w rzeczywistości w Hiszpanii
wszystko zależy od życia człowieka,
który w dobrej wierze jest
przekonany, że jest
"opatrznościowy"[§].

Wobec obaw przed nową rewolucją
marksistowską w Hiszpanii, Escrivá
de Balaguer opowiadał się za
stopniową zmianą reżimu: "Biorąc
pod uwagę wiek Franco, okoliczności
zaczynają być poważne, jeśli nie
zostaną podjęte środki mające na
celu doprowadzenie do dość szybkiej
ewolucji, aby uniknąć wpadnięcia w
nową rewolucję, która mogłaby
spowodować kolejne prześladowania
religijne". Podzielił tę opinię z Alvaro
del Portillo, który wyraził
"pragnienie, aby Generalissimus
porzucił władzę: powtarzałem to



samo wielokrotnie, zanim w 1946 r.
przeniosłem się definitywnie do
Rzymu, aby dzięki wspólnym
przyjaciołom dotarło to do
wiadomości Generała Franco".

Założyciel wskazał dwie drogi, po
których jego zdaniem może
przebiegać ewolucja ustroju
Hiszpanii. Pierwszy z nich odnosił się
do powszechnej doktryny, że jeśli w
danym kraju, ze względu na
szczególne okoliczności, konieczne
jest nadanie katolikom orientacji
politycznej i społecznej, to leży to w
gestii hierarchii kościelnej. Nie
narażając się Stolicy Apostolskiej,
biskupi hiszpańscy powinni
zjednoczyć świeckich, dając im jasne
i doktrynalne kryteria w "kwestiach
fundamentalnych dla Kościoła:
świętości małżeństwa, nauczania
chrześcijańskiego, sprawiedliwości
społecznej, poszanowania minimum
własności prywatnej, prawa do
posiadania dzieci, do pracy, do



pomocy w chorobie i starości, do
odpoczynku, do rozrywki itd. bez
narzucania tworzenia jednej partii
katolików, co w Hiszpanii byłoby
bardzo niebezpieczne". Bo może
zacząć się od służby Kościołowi i
łatwo skończyć na służbie
Kościołowi".

Drugim sposobem było zachęcanie
świeckich do "osobistego podjęcia
odpowiedzialności politycznej" jako
obywateli. Świeccy musieli otrzymać
gruntowną formację, która
pomogłaby im uczciwie pracować dla
dobra wspólnego, ponieważ " nie
brakuje takich, którzy dążą do
podziału pozostałości po reżimie
frankistowskim". Szeroka
perspektywa była również
potrzebna, aby zapobiec pojawieniu
się rebelii tego czy innego rodzaju po
zakończeniu reżimu.

Escrivá de Balaguer wykorzystał tę
notatkę, aby podkreślić wolność w



sprawach politycznych ludzi z Opus
Dei. Ci, którzy współpracowali "z
Franco na stanowiskach rządowych i
administracyjnych, czynili to
dobrowolnie, na własną
odpowiedzialność: nie jako technicy,
ale jako politycy, tak samo jak inni
obywatele - niewątpliwie liczniejsi -
współpracujący na podobnych
stanowiskach i należący do Akcji
Katolickiej, Narodowego Katolickiego
Stowarzyszenia Propagandystów itp.
Jednocześnie przypomniał, że
"wykonują oni swoje zadania jako
obywatele, z największą wolnością, z
taką samą wolnością, z jaką inni moi
synowie - wielu z nich - sprzeciwiają
się, również publicznie, reżimowi
Franco: przypadek prof. Calvo Serera
jest dobrze znany". I wyjaśnił, że jako
osoba prywatna dwadzieścia lat
wcześniej wyjaśniał Franco, "na
wszelkie możliwe sposoby, że nie
jestem "ani frankistą, ani
antyfrankistą, ale księdzem dla
wszystkich: i on to zrozumiał". José



Solís, minister sekretarz Ruchu i
zwierzchnik Falange Española, oraz
Manuel Fraga, minister informacji,
politycznie krytykowali tych, którzy
nie wywodzili się z ich szeregów. W
1966 r. wydawnictwa Ruchu
zorganizowały kampanię prasową
przeciwko Dziełu, mającą na celu
zmuszenie niektórych jego członków
do wycofania się z życia publicznego.
Zgodnie z jednopartyjną
mentalnością, ich krytyka była
wymierzona w tych, którzy
sprzeciwiali się żelaznej strukturze
politycznej reżimu. Konkretnie,
kampania rozpoczęła się, ponieważ
we wrześniu odbywały się wybory
do związków zawodowych i kilka
mediów - na przykład dziennik El
Alcázar, prowadzony przez José
Luisa Cebriána, członka Dzieła -
wzywało do utworzenia bardziej
reprezentatywnych i
demokratycznych związków
zawodowych, wiedząc, że oficjalni
kandydaci falangistowskiej



organizacji związkowej stracili część
bazy społecznej i zostaną pokonani
[¶].

Kolejne ataki na Opus Dei nastąpiły
po tym, jak w lipcu 1966 roku Rafael
Calvo Serer został mianowany
prezesem zarządu Madrit - gazety
wieczornej. W kolejnych miesiącach
Calvo publikował artykuły, które
świadczyły o ewolucji jego myśli
politycznej. Długie pobyty w krajach
zachodnich o systemach
przedstawicielskich przekonały go,
że przezwyciężono kontrast między
tradycyjną autorytarną prawicą a
rewolucyjną lewicą. Co więcej, Sobór
Watykański II ogłosił autonomię w
sprawach politycznych i doczesnych.
W tym kontekście Calvo
zaproponował reformatorską
ewolucję reżimu, która
doprowadziłaby do powstania
systemu demokratycznego z partiami
politycznymi i wolnymi wyborami.
Prasa falangistowska natychmiast



odrzuciła Calvo w ostrych słowach,
ponieważ atakował on działania
Władzy Wykonawczej i ciągłość
Ruchu Narodowego.

Zgodnie z poleceniem założyciela,
konsliariusz w Hiszpanii, Florencio
Sánchez Bella, odwiedził ministra-
sekretarza Ruchu, José Solísa, i
innych przywódców Falangi.
Ponieważ nie wydawali się skłonni
do zmiany zdania, 28 października
Mons. Escrivá de Balaguer wysłał do
Solísa list, w którym prosił go o
zaprzestanie ataków. List
przypominał o duchowym celu Opus
Dei i o tym, że jego członkowie cieszą
się wolnością myśli i działania w
życiu publicznym: "Powtarzam, że
członkowie Dzieła - wszyscy - są
osobiście wolni, tak jakby nie
należeli do Opus Dei, we wszystkich
sprawach doczesnych i
teologicznych, które nie są związane
z wiarą, a które Kościół pozostawia
wolnej dyspucie ludzi. Dlatego nie



ma sensu przywoływać
przynależności danej osoby do
Dzieła, gdy chodzi o sprawy
polityczne, zawodowe, społeczne itd.;
tak jak nie byłoby rozsądne, gdyby
mówiąc o działalności publicznej
Waszej Ekscelencji, przywoływać
jego żonę lub dzieci, jego rodzinę" 
[**].

W wywiadach, których Escrivá de
Balaguer udzielił różnym
dziennikarzom między marcem 1966
a czerwcem 1968 roku, na pytania
dotyczące reżimu frankistowskiego
odpowiadał: "Korzystam z tej okazji,
aby raz jeszcze oświadczyć, że Opus
Dei nie jest związane z żadnym
krajem, z żadnym reżimem, z żadną
tendencją polityczną, z żadną
ideologią. I że jego członkowie
zawsze działają w sprawach
doczesnych z pełną wolnością,
umiejąc przyjąć na siebie własną
odpowiedzialność i brzydząc się
wszelkimi próbami wykorzystania



religii dla osiągnięcia pozycji
politycznych i interesów partyjnych";
"jego cele, powtarzam, są wyłącznie
duchowe i apostolskie. Od swoich
członków wymaga jedynie, aby żyli
jak chrześcijanie, aby starali się
dostosować swoje życie do ideału
Ewangelii". Wyraźnie odrzucił
jednostronną wizję w sprawach
politycznych: "Tym, którzy mają taką
mentalność i oczekują, że wszyscy
będą mieli takie same poglądy jak
oni, trudno jest uwierzyć, że inni są
w stanie szanować wolność innych.
W ten sposób przypisują oni Dziełu
monolityczny charakter, jaki mają
ich własne grupy".

W homilii wygłoszonej na kampusie
Uniwersytetu Nawarry w
październiku 1967 r. założyciel
podkreślił swoje podejście do
autonomicznego działania w
społeczeństwie. Wolność chrześcijan
niesie ze sobą "wezwanie do
korzystania na co dzień, a nie tylko w



sytuacjach nadzwyczajnych, z
przysługujących wam praw oraz do
szlachetnego wypełniania
obowiązków obywatelskich - w życiu
politycznym, gospodarczym,
uniwersyteckim, zawodowym - z
odwagą przyjmując na siebie
wszystkie konsekwencje waszych
wolnych decyzji, zachowując
właściwą sobie niezależność
osobistą". Następnie, ze znakiem
zapytania, który wskazywał na
znużenie koniecznością powtarzania
tego samego, powiedział: "Czy mam
powtórzyć, że mężczyźni i kobiety,
którzy chcą służyć Jezusowi
Chrystusowi w Dziele Bożym, są po
prostu obywatelami równymi
wszystkim innym, którzy starają się
przeżywać swoje chrześcijańskie
powołanie z poważną
odpowiedzialnością - aż do samego
końca?".

Kontrowersje nie ustały. Presja
wywierana na Calvo Serera wzrosła,



gdy rząd hiszpański zawiesił
wydawanie dziennika Madrit w
okresie od czerwca do września 1968
roku. Rok później, w lipcu 1969 r.,
Franco wyznaczył na swojego
następcę Juana Carlosa de Borbón.
Calvo Serer wyraził swój sprzeciw na
łamach gazety, ponieważ był
zwolennikiem Juana de Borbón, ojca
Juana Carlosa. Zarząd podjął
wówczas decyzję o zamknięciu
gazety. Ponadto Luis Valls-Taberner -
bankier, który założył firmę
wspierającą gazetę - zasugerował
Calvo, że powinien ustąpić ze
stanowiska prezesa Madrit. Nie
mając pola manewru, Calvo Serer
oskarżył Carrero Blanco i kilku
ministrów o ograniczanie wolności
informacji w Hiszpanii. W
listopadzie 1971 r. rząd zamknął 
Madrit na dobre. Calvo Serer
wyjechał do Paryża, gdzie nawiązał
kontakt z grupami opozycyjnymi
wobec reżimu Franco, które



domagały się wprowadzenia
demokracji w Hiszpanii.

W samym środku tych politycznych
konfrontacji niektóre
międzynarodowe media
przedstawiały walkę między Calvo a
Valls-Tabernerem oraz między Calvo
a ministrami należącymi do Dzieła
jako wewnętrzne podziały w Opus
Dei. Po raz kolejny działania
niektórych osób zostały pomylone z
działaniami instytucji. W liście
wysłanym do agencji France Press,
Calvo odpowiedział: "Nigdy nie
byłem, ani nie mogę być ideologiem
Opus Dei. Jeśli jestem ideologiem
czegokolwiek, jestem ideologiem
moich przekonań intelektualnych,
moich osobistych idei kulturalnych,
politycznych czy zawodowych, które
nie mają nic wspólnego z doktryną
Opus Dei, która jest jedynie
duchowa. Jedynym depozytariuszem
ducha Opus Dei jest jego założyciel".
Dodał: "Nigdy nie byłem członkiem



żadnego organu zarządzającego
Dziełem na jakimkolwiek szczeblu,
mimo że należę do Opus Dei od
czasów sprzed hiszpańskiej wojny
domowej w 1936 roku. Dlatego nie
ma sensu mówić o wewnętrznym
pęknięciu w hierarchii Opus Dei na
podstawie tego, że nie zgadzam się z
innymi członkami Dzieła w sprawach
politycznych i zawodowych".

W 1969 r. na arenie politycznej
wybuchł skandal finansowy.
Reżimowa prasa i radio donosiły, że
firma Matesa, zajmująca się
produkcją maszyn włókienniczych,
sprzedawała swoim filiom krosna,
które zbudowała dzięki oficjalnym
kredytom eksportowym. Media te
fałszywie twierdziły, że stanowiska
kierownicze w firmie zajmowali
członkowie Opus Dei. Następnie
zażądali dymisji ministrów
należących do Opus Dei, oskarżając
ich o przekazywanie publicznych
pieniędzy na własne potrzeby.



Poprzez to oskarżenie falangiści
naciskali na Franco, aby wycofał
poparcie dla planów rozwoju i aby
Juan Carlos de Borbón - popierany
między innymi przez Lópeza Rodó -
nie został następcą generała.
Ponieważ wiadomość ta miała
ogromne reperkusje w Hiszpanii i
poza nią, Franco zainicjował
wyjątkowy kryzys ministerialny.
Ministrowie Solís i Fraga, a także
García Moncó i Espinosa
zrezygnowali ze swoich stanowisk. Z
drugiej strony, utrzymał Lópeza Rodó
na stanowisku ministra komisarza
Planu Rozwoju, wzmacniając tym
samym linię Carrero Blanco.

Te i inne ówczesne spory z udziałem
Opus Dei były motywowane walką o
władzę polityczną w Hiszpanii.
Escrivá de Balaguer często
podkreślał, że niesprawiedliwe jest
oskarżanie Dzieła, ponieważ jego
interesy i problemy miały charakter
religijny; instytucja została założona



w ponad dwudziestu pięciu krajach o
różnych systemach politycznych;
była szeroko rozpowszechniona
dzięki osobistej aktywności jej
członków we wszystkich sferach
społecznych, a z punktu widzenia
działalności korporacyjnej - w
dziedzinie edukacji i zdrowia;
ponadto zauważalna była
różnorodność klas społecznych i
poglądów politycznych - czasami
przeciwstawnych - ludzi z Opus Dei.

Natomiast przywódcy Falangi i
niektórzy propagandyści nalegali, by
przedstawiać Opus Dei jako grupę
polityczną. Zgodnie ze swoim
sposobem myślenia przekształcali
spory polityczne w kwestie
polityczno-religijne. Dla nich
członkostwo w Opus Dei początkowo
Ullastresa i Navarro Rubio, a później
Lópeza Rodó, Lópeza-Bravo, Garcíi
Moncó i Espinosy, świadczyło o tym,
że instytucja, do której należeli, jako
organizacja dążyła do kontrolowania



władzy politycznej i ekonomicznej w
Hiszpanii; a przynajmniej, że osoby
zajmujące wysokie stanowiska
tworzyły grupę polityczną ze
wspólnym programem modernizacji
Hiszpanii w ramach autorytarnych
rządów frankistowskich[††].

W szczególności wpływ Lópeza Rodó
i jego stała pozycja u władzy
politycznej sprawiły, że od końca lat
60. niektórzy komentatorzy zaliczali
tych, którzy należeli do Dzieła, do
grupy polityczno-religijnej znanej
jako technokraci Opus Dei: katolicy o
wysokich kompetencjach
zawodowych, którzy działali zgodnie
z pragmatycznym podejściem do
efektywności ekonomicznej. Taka
figura medialna została stworzona
sztucznie, ponieważ sam López Rodó
był bardziej politykiem niż
technokratą, a jego grupa należała do
Carrero Blanco. W dużej mierze
zakończyło się to w momencie, gdy
López Rodó przestał być ministrem.



W decydujący sposób przyczynił się
jednak do zmiany publicznego
wizerunku Opus Dei w zbiorowej
wyobraźni mediów, a w końcu w
historiografii frankizmu. W
rzeczywistości Dzieło jawiło się jako
instytucja konserwatywna, która
skonsolidowała autorytarny reżim i
w której zasiadali ludzie równie
liberalni w sprawach gospodarczych,
jak i reakcyjni w sprawach
doktrynalnych[‡‡].

Nie wydaje się, aby obecność
ministrów miała wpływ na wzrost
liczebny członków Opus Dei,
ekspansję krajową i
międzynarodową czy finansowanie
działalności organizacji. Stała się ona
raczej przeszkodą w
rozprzestrzenianiu się charyzmatu.
Zamiast z działalności korporacyjnej
i społecznej, Opus Dei było znane w
świecie z życia politycznego kilku
członków. Escrivá de Balaguer nie
uległ jednak pokusie, by im coś



sugerować. Jak powiedział do Césara
Ortiz-Echagüe, członka Komisji w
Hiszpanii, " odjęłoby mi wiele
kłopotu, gdyby ci twoi bracia nie byli
ministrami, ale gdybym to
insynuował, nie szanowałbym ich
wolności i zniszczyłbym Dzieło".

Były też inne sprawy, w których Opus
Dei było w pewien sposób obecne w
hiszpańskiej opinii publicznej, jedna
z nich dotyczyła osobistego działania
założyciela Opus Dei, a druga życia
Kościoła. Pierwsza z nich dotyczy
rodziny Escrivá de Balaguer y Albás.
Od samego początku Dzieła Don
Josemaría czuł się dłużnikiem swojej
rodziny. Uważał, że fakt bycia
założycielem uwarunkował ich,
wymagając od nich wyrzeczenia się
własnego życia rodzinnego, aby zająć
się członkami i inicjatywami Opus
Dei. Po śmierci rodziców i siostry
Carmen zastanawiał się, co mógłby
zrobić dla swojego brata Santiago.



Przy okazji rekonstrukcji drzewa
genealogicznego założyciela Dzieła,
aby poznać jego korzenie, Álvaro del
Portillo dowiedział się, że rodzina
Escrivá de Balaguer Albás może
posiadać dwa tytuły szlacheckie, z
których jeden to markiz Peralta. Jeśli
chcieli przywrócić ten tytuł, Don
Josemaría musiał się o to ubiegać.
Założyciel, świadomy tej
okoliczności, początkowo odrzucił
taką możliwość. Potem się
podporządkował, ponieważ Del
Portillo przedstawił mu to jako
sposób na zrekompensowanie w
jakiś sposób poświęcenia i wsparcia
rodziny dla Dzieła. Zanim podjął ten
krok, zasięgnął rady różnych
osobistości z kurii watykańskiej,
ponieważ sądził, że zostanie
skrytykowany, tak jakby chciał
zaszczytów wynikających z tytułu.
Na tym etapie rozeznawania
szczególnie ważne było
rekomendacja kardynała Larraony,
który powiedział mu, że jest to nie



tylko prawo, ale obowiązek
sprawiedliwości i przykład dla jego
dzieci.

24 lipca 1968 r. rząd hiszpański
przywrócił tytuł markiza Peralta na
rzecz Josemaríi Escrivá de Balaguer.
Po jego otrzymaniu założyciel
odczekał wymagany rygorystyczny
czas, podczas którego został poddany
krytyce dotyczącej jego rzekomego
pragnienia uznania publicznego. W
rzeczywistości przez trzy lata i
jedenaście miesięcy nie używał tego
tytułu ani nie umieszczał go na
dokumentach osobistych, kartach czy
papierze firmowym. Następnie
przekazał ten tytuł swojemu bratu
Santiago, który przyjął go przed
notariuszem 22 czerwca 1972 r..

Druga kwestia ma swój kontekst w
złożonych relacjach między reżimem
Franco a hierarchią po Soborze,
zwłaszcza po deklaracji Dignitatis
humanae o wolności religijnej (1965).



Zasady, na których opierał się reżim
obowiązujący w Hiszpanii
kilkadziesiąt lat wcześniej - w tym
konfesyjność - słabły wraz ze stanem
zdrowia głowy państwa, który nie
potrafił zreformować ideologicznych
podstaw i systemu prawnego
dyktatury. Z drugiej strony, Kościół
hiszpański zaczął odcinać się od
instytucji politycznych Franco, w
obliczu licznych napięć we
wspólnocie kościelnej i w obliczu
wydarzeń posoborowych.

Część katolickiej akcji społecznej była
ukierunkowana na poprawę
warunków życia i pracy, bez
proponowania strukturalnych zmian
politycznych. Inna część promowała
świadomość krytyczną,
zaangażowanie społeczne i zmiany
polityczne. Były to lata manifestów,
sondaży na temat wsłuchiwania się
w głos ludu, osłabienia autorytetu
prałatów, silnej dezorientacji
doktrynalnej i pośpiechu w



unowocześnianiu seminariów,
nowicjatów i klasztorów.

Akcja Katolicka (CA - Acción Católica)
upadła, ponieważ historyczny model
apostolstwa opartego na
hierarchicznym mandacie nie
pasował do wolności stowarzyszania
się i apostolstwa postulowanych
przez dokumenty soborowe.
Ponieważ partie polityczne i wolne
związki zawodowe były zakazane,
organizacje CA - jedyne tolerowane
przez reżim Franco, poza oficjalnymi
- były wykorzystywane jako
platformy do wydawania sądów
politycznych, w duchu kontestacji, a
nawet agresji wobec ustalonego
porządku. Wewnątrzkościelne
napięcia o podłożu politycznym
zepchnęły w kąt duchowy cel
stowarzyszeń religijnych i wywołały
silny kryzys tożsamości. W świecie
klasy robotniczej niektórzy liderzy i
młodzi ludzie z CA i zakonów przyjęli
stanowisko marksistowskie,



akceptując rewolucyjną walkę klas
jako środek do osiągnięcia
sprawiedliwej redystrybucji dóbr.
Kilka chrześcijańskich ruchów
robotniczych uczestniczyło, wraz z
innymi siłami politycznymi, w
promowaniu komunistycznego
związku zawodowego Comisiones
Obreras.

W tym złożonym hiszpańskim
kontekście kościelnym, we wrześniu
1971 roku odbyło się Zgromadzenie
Wspólne biskupów i księży, którego
celem było ułatwienie dialogu,
opracowanie programu posoborowej
odnowy duchowieństwa i zbadanie
możliwości przystosowania się
Kościoła do nowego, wolnego i
pluralistycznego społeczeństwa,
oderwanego od reżimu Franco. Pięć
miesięcy później, dokument
Kongregacji ds. Duchowieństwa,
podpisany przez jej
przewodniczącego i sekretarza -
kardynała Johna Wrighta i



arcybiskupa Pietro Palazziniego -
dezawuował dokument
Zgromadzenia, ponieważ, jego
zdaniem, wypaczał on naturę i cel
Kościoła oraz posługi kapłańskiej -
misja Kościoła zdawała się rozpływać
w działaniach społeczno-
politycznych - i wskazywał, że
niektóre z wytycznych budzą
zastrzeżenia doktrynalne i
dyscyplinarne. Kardynał Enrique y
Tarancón, przewodniczący
Konferencji Episkopatu Hiszpanii,
stwierdził, że nie otrzymał oficjalnie
tego dokumentu z Kongregacji ds.
Duchowieństwa. Ponadto spotkał się
w Watykanie z Sekretarzem Stanu -
który powiedział mu, że dokument
nie ma charakteru normatywnego -
oraz z papieżem Pawłem VI, który
podtrzymał swoje zaufanie do
hiszpańskiego kardynała.

Kilka hiszpańskich mediów
kościelnych oskarżyło Álvaro del
Portillo - konsultora Kongregacji ds.



Duchowieństwa - o to, że jest
autorem rzymskiego dokumentu.
Oskarżenie to było oszczercze,
ponieważ - oprócz tego, że nie
przedstawiono żadnych dowodów -
w jakiś sposób insynuowało, że Opus
Dei jest podmiotem kościelnym
sprzeciwiającym się zastosowaniu
Soboru Watykańskiego II w
Hiszpanii. Chociaż dokument
rzymski został faktycznie
zawieszony, a kontrowersje z czasem
osłabły, opinia publiczna pozostała
podejrzliwa wobec działań Álvaro
del Portillo i Dzieła.

Opus Dei było także kozłem ofiarnym
w przypadku niektórych
narodowych lub lokalnych
problemów politycznych w innych
krajach. W lutym 1964 r. podano do
wiadomości publicznej, że
księżniczka Niderlandów Irena,
druga w kolejce do korony, przeszła
na katolicyzm i miała poślubić
księcia Carlosa Hugo de Borbón-



Parma, karlistowskiego pretendenta
do tronu hiszpańskiego. Prasa
holenderska wywołała skandal,
ponieważ monarchia była
tradycyjnie protestancka, a ponadto
księżniczka mieszkała w kraju, w
którym panował reżim dyktatorski.
W kolejnych miesiącach media
zdyskredytowały Irenę z
Niderlandówi. Kiedy opublikowano
informację, że jedna z osób, które
przyczyniły się do jej nawrócenia,
była członkiem Opus Dei i karlistą,
skrytykowano również Dzieło,
przedstawiając je jako reakcyjną
hiszpańską siłę polityczną. Na skutek
nacisków księżniczka zrzekła się
praw do korony.

Bardziej wyjątkowe były wydarzenia
w Warrane College (Sydney,
Australia). College rozpoczął
działalność w 1970 r. jako instytucja
partnerska Uniwersytetu Nowej
Południowej Walii. Na mocy
porozumienia z uniwersytetem



Warrane zapewnił zakwaterowanie
dla 200 mieszkańców. Taka liczba
miejsc była niespotykana w
rezydencjach promowanych przez
Dzieło; na przykład w samym Sydney
kobiety zakwaterowały dwadzieścia
pięć studentek w Creston College.
Aby obsłużyć tak wielu studentów,
Warrane stworzył system tutorów, z
których jeden zajmował się nauką, a
drugi życiem w akademiku. Od
początku przyjmował młodych ludzi
z całego świata, wielu z nich
pochodziło z Azji Południowo-
Wschodniej; tylko połowa z nich była
katolikami. Zarówno działalność
kulturalna i sportowa, jak i
przykładanie wagi do nauki
przynosiły sukcesy; na przykład w
1973 r. 82% mieszkańców zdało
wszystkie egzaminy.

Międzynarodowy kontekst
uniwersyteckiego protestu przeciwko
władzy i moralności religijnej
dotknął Warrane College. Radykalna



mniejszość studentów chciała, aby
Uniwersytet Nowej Południowej
Walii stał się orędownikiem tych
zmian społecznych i politycznych.
Uznali, że Warrane jest łatwą ofiarą.
W czasopiśmie uczelnianego
związku studenckiego opublikowano
oszczercze artykuły przeciwko Opus
Dei, oskarżając je o autorytaryzm,
wspieranie reżimu Franco i
sprzeczność z zasadami
uniwersyteckimi, ponieważ nie
zezwalało studentkom na wstęp do
sypialni i na stołówkę w
akademikach. Dwukrotnie - w
sierpniu 1971 r. i czerwcu 1974 r. -
setki studentów uniwersytetu
demonstrowały przed Warrane i
domagały się jego zamknięcia.
Władze uniwersytetu opowiedziały
się za pluralizmem idei i autonomią
w prowadzeniu uczelni. Ponieważ
ostatecznym celem działaczy było
odsunięcie od władzy władz uczelni,
krytyka Warrane'a szybko się



skończyła, a w pamięci pozostała
nieprzyjemna anegdota.

OSTATNIE PROJEKTY, PISMA I
PODRÓŻE

W połowie lat 60. założyciel Dzieła
promował budowę dwóch wielkich
projektów instytucjonalnych:
sanktuarium maryjnego i docelowej
siedziby Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża. Ze względu na
wielkość tych przedsięwzięć, które
były wyjątkowe w kontekście
trudności posoborowych, nazwał je
swoimi ostatnimi szaleństwami, do
których z humorem dodał jeszcze
trzecie: "umrzeć na czas", to znaczy
odejść z tego świata, kiedy nie mógł
już pracować, nie sprawiając kłopotu
tym, którzy go otaczali.

Josemaría Escrivá kilkakrotnie
podkreślał, że chciałby zachęcić do
budowy dużego kościoła ku czci
Najświętszej Maryi Panny, w
podzięce za Jej matczyną opiekę nad



Opus Dei. W 1968 r. wyraził życzenie,
aby w Stanach Zjednoczonych
członkowie Dzieła promowali
sanktuarium poświęcone Matce
Pięknej Miłości, aby modlić się o
świętość rodzin. Nie doczekał się
realizacji tego projektu za swojego
życia. Zamiast tego zrealizowano
pomysł budowy sanktuarium w jego
ojczyźnie, w regionie Somontano w
Aragonii.

W gminie Bolturina (Huesca), na
szczycie klifu górującego nad doliną,
znajduje się sanktuarium Matki
Bożej z Torreciudad, gdzie znajduje
się XI-wieczna romańska rzeźba
Madonny, do której mieszkańcy tego
regionu mieli wielkie nabożeństwo.
W 1956 r., zgodnie z sugestią
Josemaríi Escrivá de Balaguer,
niektórzy członkowie Dzieła, którzy
wiedzieli o jego nabożeństwie do
Matki Bożej i pragnieniu
promowania budowy niektórych
sanktuariów, odwiedzili ten teren.



Mimo że miejsce to było odległe i
trudno dostępne, zaproponowali
założycielowi odrestaurowanie
obiektu i wybudowanie domu
rekolekcyjnego. Po zatwierdzeniu
inicjatywy, we wrześniu 1962 r.
biskup Barbastro przekazał
użytkowanie terenu Inmobiliaria
General Castellana, spółce z
ograniczoną odpowiedzialnością
założonej przez członków Dzieła w
celu utrzymania kultu i renowacji
Dziewicy z Torreciudad.

Po przeprowadzeniu badań architekt
Heliodoro Dols opracował projekt
sanktuarium obejmujący dom
rekolekcyjny i wiejski ośrodek
szkoleniowy, który miał promować
działalność społeczną w regionie.
Powołano zarząd, który kierował
pracami i zbierał fundusze,
otrzymując darowizny od tysięcy
członków Opus Dei i
współpracowników z całego świata.
Ponad 600 rodzin z okolicznych



wiosek otrzymało korzyści z pracy
jaką mogli wykonywać ich człokowie,
co pomogło powstrzymać początki
wyludniania się tego obszaru.

Praca trwała od 1969 do 1975 roku.
Dols zastosował nowoczesny styl,
zgodny z lokalną architekturą,
łączący kamień i cegłę. Rzeźbiarz
Joan Mayné wyrzeźbił
polichromowany ołtarz z alabastru,
w stylu typowym dla tego regionu, z
ośmioma dużymi scenami z życia
Najświętszej Maryi Panny. W kaplicy
Najświętszego Sakramentu
umieszczono rzeźbę Chrystusa na
krzyżu żywego, z otwartymi
powiekami, autorstwa rzeźbiarza
Pasquale Sciancalepore.
Odrestaurowano figurę Matki Bożej z
Torreciudad i odnowiono kaplicę. W
krypcie sanktuarium zainstalowano
czterdzieści konfesjonałów,
ponieważ założyciel Dzieła chciał,
aby Torreciudad było miejscem



nawrócenia, miejscem spotkania z
Bogiem przez Maryję Dziewicę.

Drugim ważnym projektem była
budowa docelowej siedziby Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża. Po
przeprowadzeniu poszukiwań w
centrum Rzymu uznano, że
korzystniej będzie kupić teren i
postawić nowe budynki. Pod koniec
1969 roku Collegio Romano della
Santa Croce nabyło teren w pobliżu
via Flaminia, w północnej części
Rzymu. Architekt Jesús Álvarez
Gazapo koordynował projekt
architektoniczny, który nazwano
Cavabianca i w którym znalazło się
miejsce dla 150 mieszkańców. Prace
rozpoczęto w 1971 r., a zakończono
w 1975 r. Wizerunek tego samego
Chrystusa, który znajdował się w
Torreciudad, został umieszczony w
kaplicy Świętego Krzyża.

W tym czasie Josemaría Escrivá
podjął się kolejnego zadania, tym



razem w dziedzinie publikacji. Po
zakończeniu serii Instrukcji i listów
do członków Dzieła, a także po
udzieleniu wywiadów różnym
mediom, od 1968 r. drukował
homilie. Chciał pomóc zwykłym
chrześcijanom w dążeniu do
świętości i w dawaniu świadectwa o
Chrystusie.

W ciągu następnych pięciu lat z
transkrypcji wygłoszonych przez
siebie medytacji ułożył osiemnaście
homilii, wzbogaconych
odniesieniami do Biblii, Magisterium
i autorów duchowych. Następnie
publikował je osobno w
czasopismach i gazetach. W 1973 r.
zostały one zebrane w książce To
Chrystus przechodzi. Wszystkie te
homilie zachowują ustny styl
osobistego dialogu z Bogiem i z tymi,
do których są adresowane. Są one
przeglądem wielkich tajemnic
objawienia chrześcijańskiego,
ponieważ są związane z okresami



liturgicznymi, uroczystościami i
świętami.

Ponieważ książka została dobrze
przyjęta, założyciel podjął się
zadania napisania kolejnego tomu
homilii o cnotach chrześcijańskich.
Ukończył czternaście z nich, a cztery
inne, które były jeszcze w
przygotowaniu, zostały zrewidowane
po jego śmierci przez jego następcę.
Wszystkie te homilie ukazały się w
1977 r. pod tytułem Przyjaciele Boga.
Następnie, jak to miało miejsce w
przypadku poprzedniej książki, tom
został przetłumaczony na kilka
języków.

W marcu 1973 r., w czerwcu tego
samego roku i w lutym 1974 r.
napisał swoje trzy ostatnie listy do
członków Opus Dei. Przypominając
sobie parafialny zwyczaj
trzykrotnego bicia w dzwony na
rozpoczęcie Mszy świętej, nazwał je
w znany sobie sposób trzema



dzwonami. W tym przypadku
pragnął ostrzec swoje dzieci przed
trudną sytuacją, w jakiej znalazł się
Kościół, i utwierdzić je w wierze.

„Escrivá de Balaguer w swoich
listach pasterskich używał jasnego i
pełnego nadziei tonu. Zaznaczył, że
nie chce zbytnio akcentować kryzysu
wartości we współczesnym świecie:
"Cała cywilizacja chwieje się, jest
bezsilna i pozbawiona zasobów
moralnych". W Kościele krytyka
doktryny katolickiej i porzucenie
praktyk religijnych ustąpiły miejsca
utracie poczucia grzechu i wizjom
immanentnym, które przyjęły
postawy materialistyczne. Nastąpił
"całkowity przewrót: wieczność
została zastąpiona historią, to, co
nadprzyrodzone - naturą, to, co
duchowe - materią, łaska Boża -
ludzkim wysiłkiem". Widoczne było
zamieszanie i upadek: odmawianie
lub opóźnianie chrztu niemowląt,
używanie katechizmów



zawierających stwierdzenia
sprzeczne z wiarą katolicką,
przedstawianie błędnych zasad
moralnych, zmienianie tekstów
Pisma Świętego, ukrywanie
ofiarniczego charakteru Mszy Świętej
oraz zatracanie poczucia
rzeczywistej i istotnej obecności
Jezusa Chrystusa w Eucharystii. Sam
papież - podkreślił Escrivá de
Balaguer - "wyraźnie mówił o
samozniszczeniu Kościoła i co jakiś
czas powraca, by ubolewać nad tym,
co się dzieje".

Jednocześnie Założyciel prosił swoje
duchowe dzieci, aby nie ulegały
pokusie zniechęcenia i nie zamykały
się w twierdzy. Rozwiązania polegały
przede wszystkim na osobistym
poszukiwaniu świętości, wymagając
od siebie walki duchowej oraz
wierności objawieniu i podjętym
zobowiązaniom. Trzeba modlić się
do Boga pokornym sercem,
adorować Go w Jego eucharystycznej



obecności, ufać w moc Bożej łaski.
Trzeba teraz siać doktrynę
chrześcijańską pośród świata,
wyjaśniać prawdę o Bogu i człowieku
we współczesnej kulturze, być
ludźmi nowoczesnymi, którzy nie
popadają w modernizm. W tym
zachowaniu łączył nadzieję i
optymizm. Przywołał przykład
swoich córek i synów, którzy z
ofiarnym i radosnym darem z siebie
promieniowali na cały świat
chrześcijańskim przesłaniem Dzieła.
W rezultacie Bóg "wylał swoją
uświęcającą skuteczność:
nawrócenia, powołania, wierność
Kościołowi w każdym zakątku
świata". Stąd nadprzyrodzony owoc
bezwarunkowego oddania".

W latach 60. założyciel kilkakrotnie
uczestniczył w masowych
spotkaniach w Hiszpanii, zazwyczaj
przy okazji imprez organizowanych
przez Uniwersytet Nawarry w
Pampelunie. Spotkania odbywały się



w wynajętych pomieszczeniach, w
rezydencjach Dzieła oraz na wolnym
powietrzu. Coś podobnego
wydarzyło się w Meksyku w 1970
roku; po nowennie do Madonny z
Guadalupe spotkał się z członkami
Dzieła w Mexico City i Guadalajara.
Użył tam terminu, który odtąd
powtarzał w swoich podróżach: 
podróże katechetyczne [viajes de
catequesis], czyli wizyty w różnych
miejscach, aby w sposób potoczny
wykładać doktrynę chrześcijańską i
ducha Opus Dei. W pewnym sensie ta
forma działania była nowym cyklem
obok publikacji Instrukcji, Listów,
wywiadów i homilii.

W 1972 r. postanowił odbyć
dwumiesięczną podróż po Półwyspie
Iberyjskim, aby utwierdzić w wierze
swoje dzieci, współpracowników i
tych, którzy chcieli go słuchać. Od 4
października do 30 listopada
przebywał w Pampelunie, Bilbao,
Madrycie, Porto, Lizbonie, Sewilli,



Walencji i Barcelonie. Brał udział w
licznych imprezach, z których
największe odbywały się zazwyczaj
w budynkach dzieł korporacyjnych
Opus Dei, gromadząc łącznie około
100 000 osób. Escrivá de Balaguer
nazwał te spotkania "tertulias",
mimo że uczestniczyły w nich tysiące
ludzi. Zespoły techniczne, które
pomagały w przygotowaniu imprez,
nagrywały na wideo lub filmowały
tertulie. Zwykle spotkania
przebiegały w formie wprowadzenia
na temat jakiegoś aspektu życia
chrześcijańskiego, po którym
następował dialog pytań
zadawanych przez słuchaczy i
odpowiedzi udzielanych przez
założyciela. Tematy były
zróżnicowane, na ogół dotyczyły
radości i trudności życia, znaczenia
bólu, pogodzenia pracy zawodowej z
rodziną, radzenia sobie z
dorastającymi dziećmi lub osobistej
relacji z Bogiem.



W 1974 r. Escrivá de Balaguer
rozważał możliwość odbycia kolejnej
podróży katechetycznej, aby być ze
swoimi dziećmi w Ameryce
Łacińskiej i utwierdzić je w wierze
Kościoła. Plan przyjął formę długiej,
trzymiesięcznej podróży po sześciu
republikach. Od 22 maja do 31
sierpnia 1974 r. przebywał w
Brazylii, Argentynie, Chile, Peru,
Ekwadorze i Wenezueli. Korzystając
z doświadczenia zdobytego podczas
katechez dwa lata wcześniej, komisje
i asesorie regionalne tak
zorganizowali harmonogramy, aby
mogli w nich uczestniczyć wszyscy
ludzie Dzieła, gdyż dla wielu z nich
był to pierwszy kontakt z
Założycielem.

Rytm spotkań i wizyt w ośrodkach,
rezydencjach, szkołach gospodarstwa
domowego i działalnościach
korporacyjnych był intensywny. W
Brazylii i Argentynie założyciel
odbywał zgromadzenia w teatrach



publicznych, niektóre z nich
gromadziły ponad pięć tysięcy osób.
Z drugiej strony, biorąc pod uwagę
sytuację polityczną w Chile -
kontrolowanym przez juntę
wojskową - wolał spotkać się z
mniejszą liczbą osób w siedzibie
dzieł korporacyjnych Opus Dei. W
miarę upływu czasu podróży po
Ameryce Łacińskiej stan zdrowia
Escrivy pogarszał się. Oprócz
niewydolności nerek i serca, cierpiał
również z powodu procesu
oskrzelowo-płucnego, który miał
wzloty i upadki, co zmusiło go do
pozostania w łóżku przez pięć dni w
Limie. Kiedy przybył do Quito,
wysokość nad poziomem morza
utrudniała mu oddychanie i był w
stanie przyjąć tylko kilka osób. W
Caracas ponownie zachorował na
zapalenie oskrzeli, ale odbył kilka
spotkań przed powrotem do Europy.

Swoją ostatnią podróż katechetyczną
do Wenezueli i Gwatemali odbył w



dniach 4-25 lutego 1975 roku. Musiał
skrócić swój pobyt, podczas którego
spotykał się z małymi grupami
członków Dzieła i
współpracowników, ponieważ
cierpiał na niewydolność nerek i
anemię.

Zarówno podczas podróży w 1974,
jak i w 1975 r. Escrivá de Balaguer
widział na własne oczy pracę
wychowawczą, edukacyjną i
opiekuńczą prowadzoną przez jego
dzieci. Wyjaśniał ducha Opus Dei -
Boże powołanie do świętości i
apostolstwa - ludziom ze wszystkich
środowisk społecznych i
kulturowych, dostosowując
odpowiedzi do możliwości każdej
osoby. Jego bezpośredni i pozytywny
styl zamieniał te spotkania w miłe
spotkania rodzinne, czasem pełne
dobrego humoru.

Na spotkaniach zajmował się
wszystkimi zadanymi mu tematami.



Często mówił o podstawowych
prawdach wiary chrześcijańskiej.
Przypomniał, że życie
chrześcijańskie jest zakorzenione w
zjednoczeniu z Jezusem Chrystusem.
Każdy powinien znaleźć w ciągu dnia
czas na modlitwę do Boga, częste
przystępowanie do sakramentów
Eucharystii i Pokuty, troskę o dzieła
miłosierdzia i dobroczynność wobec
najbardziej potrzebujących ludzi i
grup społecznych. Mówił o
nauczaniu Kościoła na temat
czystości i seksualności. Zachęcał też
do praktykowania środków
ascetycznych o sprawdzonej
przydatności, takich jak zachowanie
skromności, strzeżenie serca,
szczerość w osobistym kierownictwie
duchowym oraz konsultacje w
wyborze lektur i rozrywek
audiowizualnych.

Przypomniał słuchaczom, że skarb
katolickiej wiary i moralności nie
zmienił się od czasu Soboru



Watykańskiego II. Przeciwnie, żyli w
epoce, w której mężczyźni i kobiety
byli wezwani do dawania odważnego
i publicznego świadectwa o Jezusie
Chrystusie w życiu społecznym.
Podkreślał też jedność i miłość do
papieża, biskupów, kapłanów i
zakonników. Stwierdził, że nie ma -
jak głoszą niektóre media - Kościoła
hierarchicznego i Kościoła
charyzmatycznego, ale jest tylko
jeden Kościół, który łączy te dwie
rzeczywistości. Kiedy mówiono mu o
jakichś nadużyciach czy
zaburzeniach, zwykł mawiać, że nie
zna złych księży, a jedynie takich,
którzy są chorzy z punktu widzenia
doktryny. Modlitwa była najlepszym
sposobem, aby im pomóc.

W dniach 23-26 maja 1975 r.
przebywał w Hiszpanii, gdzie
odebrał złoty medal swojego
rodzinnego miasta, Barbastro. Z
podziwem obserwował także
zaawansowane prace w sanktuarium



w Torreciudad i poświęcił ołtarz
główny. Po powrocie do Rzymu starał
się zamknąć nierozwiązane jeszcze
sprawy przed latem.

26 czerwca odprawił Mszę św. za
Kościół i za papieża, jak wyjaśnił
swoim najbliższym
współpracownikom[§§]. Następnie
udał się do Villa delle Rose, aby
spędzić trochę czasu ze swoimi
córkami z Kolegium Rzymskiego
Santa Maria. Po krótkim czasie
poczuł się źle. Wrócił do Villa Tevere.
Gdy tylko wszedł do pokoju pracy
Don Alvaro, zasłabł,
prawdopodobnie z powodu
migotania komór. Mimo że udzielono
mu pomocy medycznej i
zastosowano sztuczne oddychanie,
zmarł po kilku minutach.

Przy pewnej okazji napisał: "Takie
jest nasze przeznaczenie na ziemi:
walczyć o miłość do ostatniej chwili.
Deo gratias!". W wieku zaledwie 73



lat ziemska wędrówka Josemaríi
Escrivá de Balaguer nagle dobiegła
końca. Założenie Opus Dei dobiegło
końca.

[*] Od XVI wieku Święte Oficjum
sporządzało indeks książek, których
nie wolno było czytać, ponieważ były
sprzeczne z katolickim dogmatem i
moralnością. Kościół rozumiał ten
środek jako akt roztropności mający
na celu zapobieżenie
rozprzestrzenianiu się błędów
doktrynalnych i praktycznych. W
połowie XX wieku lista książek
przekroczyła cztery tysiące tytułów.
Jeśli katolik ze względów
zawodowych chciał przeczytać
któreś z tych dzieł, musiał prosić o
pozwolenie władzę diecezjalną.

"diecezjalne.

[†] List 38, nr 3, w AGP, seria A.3,
190-1. W obliczu prawd wiary,
wyjaśniał Założyciel, "nie ma miejsca
na dwuznaczności czy kompromisy".



Gdyby, na przykład, nazwano was
reakcjonistami, ponieważ wyznajecie
zasadę nierozerwalności
małżeństwa, czyż z tego powodu nie
powstrzymalibyście się od głoszenia
nauki Jezusa Chrystusa na ten temat,
czyż nie stwierdzilibyście, że rozwód
jest poważnym błędem,
herezją?" (List 41, nr 14, w AGP, seria
A.3, 190-2-3).

[‡] Dzieci moje, wy też czujecie
ciężar tej odpowiedzialności, bycia
czujnymi. Przyjmujcie z
wdzięcznością i uległością wskazania
roztropności, które wam dawałem,
tak jak roztropny człowiek
przestrzega antyseptycznych
środków władz sanitarnych w
obliczu infekcji, która pustoszy
kraj" (List 40, nr 16, w AGP, seria A.3,
190-2-2).

[§] W latach 1944-1953 Escrivá de
Balaguer spotkał się z Franco osiem
razy. W ciągu następnych



dwudziestu dwóch lat widział się z
nim jeszcze pięciokrotnie: w 1960 i
1961 roku, z okazji cywilnego
uznania Uniwersytetu Nawarry, a
następnie w 1967, 1968 i 1970 roku
(jesteśmy wdzięczni za te informacje
Onésimo Díazowi, który konsultował
się z AGP, Archiwum Fundacji
Francisco Franco i Archiwum Pałacu
Królewskiego). Założyciel ograniczył
swoje kontakty z generałem i unikał
uznania, jak wyjaśnił papieżowi:
"Franco przyznał mi kilka Wielkich
Krzyży, których nie mogłem
odmówić - chociaż zawsze unikałem
ich nadania, nawet prywatnie -
ponieważ zawsze dowiadywałem się
o nich za pośrednictwem prasy.
Ponadto, gdybym odmówił ich
przyjęcia, zostałoby to odczytane
jako akt polityczny, tym bardziej, że
biskupi w moim kraju je przyjmują, a
jest wielu, którzy o nie zabiegają".
Krótko mówiąc, Założyciel - który nie
zawahał się napisać do Franco w
1958 roku, aby pogratulować mu



ogłoszenia ustawy o zasadach ruchu
narodowego - w 1964 roku wyraził
papieżowi pragnienie pokojowej
ewolucji reżimu w kierunku
nierewolucyjnej formy politycznej i
podkreślił wolność polityczną, jaką
cieszą się jego duchowe dzieci.

[¶] Na przykład Solís napisał do
Lópeza Rodó, że jest dla niego nie do
pomyślenia, aby minister należący
do Opus Dei nie mógł wydawać
poleceń mediom prowadzonym
przez innego członka Dzieła: "Nigdy
nie zrozumiem, i wierzę, że moja
postawa będzie powszechnie
podzielana, że najwybitniejsi ludzie
"Opus Dei" deklarują się jako obcy
wobec wszystkiego, co jest głoszone
przez te publikacje i gazety, które są
zarządzane lub kierowane przez
członków Dzieła": List José Solísa do
Laureano López Rodó, Madryt, 27
kwietnia 1966, cytowany w Jordi
RODRÍGUEZ VIRGILI, El Alcázar y
Nuevo Diario. Del asedio al expolio



(1936-1970), CIE Dossat, Madrid 2005,
s. 285. W Falandze istniała
współzależność, koordynacja
strategii i rozkazy otrzymywane z
góry, dlatego Solísowi trudno było
zrozumieć, że dyrektorzy Opus Dei
nie wydawali poleceń dotyczących
działań politycznych i że w tej
organizacji żyli obok siebie zarówno
przedstawiciele reżimu, zwolennicy
jego reform, jak i jego przeciwnicy.

[**] List Josemaríi Escrivá do José
Solísa Ruiza, Rzym, 28 października
1966 r., w AGP, seria A.3.4, 285-4,
661028-1. Założyciel często
przypominał nam, że błędem jest
branie części zamiast całości:
"Przypisywanie Opus Dei opinii lub
pracy zawodowej, politycznej,
ekonomicznej itp. jednego lub kilku
jego członków jest tak samo
nielogiczne, jak przypisywanie
Kolegium, Stowarzyszeniu lub
Związkowi Dziennikarzy myśli lub
działalności dwóch lub trzech jego



członków": Nota ogólna 308, nr 2 (16-
III-1960), w AGP, seria E.1.3, 242-2.

[††] Sytuację komplikowały osoby
zajmujące wysokie stanowiska we
frankistowskim życiu publicznym - w
tym członkowie Opus Dei, podobnie
jak pozostali - ponieważ ich
kompetencje komunikacyjne były
nikłe, unikali obecności w debatach
publicznych i mieli koncepcję
społeczeństwa uporządkowanego z
góry, z podejściem typowym dla
katolickiego korporacjonizmu.

[‡‡] Por. Antonio ARGANDOÑA, "El
papel de los tecnócratas en la política
y en la economía española,
1957-1964", w: Paulino CASTAÑEDA i
Manuel J. COCIÑA (coord.), Iglesia y
Poder Público. Actas del VII Simposio
de Historia de la Iglesia en España y
América, Obra Social y Cultural
Cajasur, Córdoba 1997, s. 221-235;
Jesús María ZARATIEGUI LABIANO, 
La tecnocracia y su introducción en



España, Universidad de Valladolid,
Valladolid 2019; Anna Catharina
HOFMANN, Francos Moderne.
Technokratie und Diktatur in Spanien
1956-1973, Wallstein, Göttingen 2019.
Inne publikacje obejmują książki El
Opus Dei en España. Su evolución
ideológica y política, autorstwa Jean
BÉCARUD (1968, podpisane pod
pseudonimem Daniel Artigues), La
prodigiosa aventura del Opus Dei.
Génesis y desarrollo de la Santa
Mafia, autor Jesús YNFANTE (1970),
oraz Sainte Maffia. Le dossier de
l'Opus Dei, autorstwa Yvona LE
VAILLANT (1971), pomogły
ugruntować pogląd, że Opus Dei było
grupą nacisku kontrolującą część
hiszpańskiej władzy politycznej i
ekonomicznej. Autorzy korzystali z
informacji dziennikarskich, a
ponadto Ynfante miał dostęp do
dokumentów pochodzących z
Komisji Opus Dei w Hiszpanii, które
przedstawił w zniekształconej
formie. Bécarud i Ynfante wydał



Ruedo Ibérico, hiszpański
antyfrankistowski dom wydawniczy
z siedzibą w Paryżu. Dopiero
kilkadziesiąt lat później
historiografia zniuansowała i
zróżnicowała działania polityczne
kilku osób we frankizmie z
działalnością międzynarodowej
instytucji religijnej, do której
należały. Co więcej, w wielu
demokratycznych krajach byli
ministrowie, którzy należeli do Opus
Dei, tacy jak Jorge Rossi Chavarría w
Kostaryce, Ruth Kelly w Wielkiej
Brytanii, Roberto Pedro Echarte w
Argentynie czy João Bosco Mota
Amaral, przewodniczący
regionalnego rządu Azorów i
Zgromadzenia Republiki Portugalii w
okresie demokratycznym. W tych
przypadkach prasa na ogół nie
przedstawiała Opus Dei jako grupy
dążącej do przejęcia kontroli
politycznej nad danym krajem.



[§§] Od końca lat sześćdziesiątych, w
obliczu kryzysu posoborowego,
prosił o modlitwę za następcę Pawła
VI, który byłby odpowiedzialny za
przywrócenie jedności: "Kościół mnie
boli: wszystko jest pomieszane i brak
autorytetu. Powinniśmy się modlić - i
to bardzo dużo - za następnego
Papieża, ponieważ będzie on musiał
być niepopularnym męczennikiem,
jeśli podniesie rękawice i postawi
wszystkich na swoim miejscu.
Módlcie się, powtarzam. Potem ten
nowy Papież, który ma władzę i daje
odczuć, że jest Wice-Chrystusem,
będzie uwielbiany i kochany przez
całą ziemię" (List Josemaríi Escrivá
do Florencio Sáncheza Belli, Rzym,
17 czerwca 1968, w AGP, seria A.3.4,
291-2, 680617-1).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dziedzictwo-w-czasach-posoborowych-2/


pl/article/historia-opus-dei-dziedzictwo-
w-czasach-posoborowych-2/

(20-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dziedzictwo-w-czasach-posoborowych-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dziedzictwo-w-czasach-posoborowych-2/

	Historia Opus Dei: Dziedzictwo w czasach posoborowych

