
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Działanie
indywidualny w
społeczeństwie

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

06-05-2022

10

Działanie indywidualny w
społeczeństwie



OSOBISTA OBECNOŚĆ I DZIAŁANIE
W SPOŁECZEŃSTWIE jest
podstawową cechą Opus Dei.
Najistotniejszy wpływ jego ducha jest
realizowany w sposób indywidualny.
Ci, którzy proszą o przyjęcie do Opus
Dei, nie zmieniają swojego stanu
życia. Każdy członek jest osobą
równą innym, powołaną do
korzystania ze swoich praw i
wypełniania obowiązków
społecznych. Żyje i działa w
społeczeństwie zgodnie ze swoją
sytuacją osobistą. I w tym miejscu i w
tej pracy wie, że jest powołany do
utożsamiania się z Chrystusem i do
szerzenia ewangelicznego orędzia
Dzieła przykładem i słowem. Escrivá
de Balaguer zauważył: "W pracy
każdego z moich dzieci jest stała
metoda działania obywatelskiego -
bo są oni normalnymi obywatelami -
która sprawia, że odważnie
przyjmują osobistą
odpowiedzialność w sferze działań
doczesnych, są obecni we



współczesnych problemach świata i
lojalnie zabiegają o dobro ojczyzny.
W ten sposób, poprzez swoje
indywidualne, ciche i prawie
niewidoczne apostolstwo, wnoszą do
wszystkich grup społecznych,
publicznych i prywatnych,
świadectwo życia podobnego do tego,
jakie prowadzili pierwsi
chrześcijanie"[1].

Escrivá de Balaguer kochał
autonomię i wolność w sprawach
świeckich. Prosił każdego, aby w
życiu publicznym podjął decyzje,
które wydają mu się odpowiednie,
zgodne z jego sposobem bycia i
myślenia, i aby dał tam osobiste
świadectwo życia chrześcijańskiego.
Za znak dobrego ducha w Dziele
uważał niezgodę i różnorodność
opinii w sprawach doczesnych,
takich jak polityka, literatura czy
sport, a także w kwestiach
filozoficznych i teologicznych, które
ze względu na swój przedmiot



dopuszczają różne opinie. Niekiedy
uciekał się do matematycznej
symulacji bankruta. Wspólnym
mianownikiem członków Dzieła jest
doktryna Kościoła i charyzmat Opus
Dei. Licznik w rzeczywistości nie ma
granic, ponieważ jest otwarty na
wolność ludzkiej myśli i działania[2].

Coś podobnego dzieje się w
działalności zawodowej. Ludzie
pracują w szerokim zakresie,
"wykonując swoje zadania publiczne
i sprawując urzędy lub poprzez
prawnie ustanowione
stowarzyszenia"[3], czasami w
miastach lub miejscowościach, gdzie
nie ma innych członków Opus Dei.
Escrivá de Balaguer lubił mawiać, że
członkowie Dzieła byli na ulicy, w
społeczeństwie obywatelskim,
szeroko rozproszeni. W 1960 roku
powiedział do regionalnych
zarządzających, że powinni
"zatroszczyć się o to, aby jak
najszybciej we wszystkich regionach



byli członkowie Dzieła, którzy
wykonują swój zawód i pracują na
stanowiskach odpowiedzialnych
zawodowo, społecznie i publicznie,
co pomoże im w uświęcaniu się, w
wykonywaniu apostolstwa i w
wspomaganiu pracy apostolskiej
swoimi zarobkami"[*].

Tylko przewodniczący generalny,
sekretarz generalny i konsyliariusze
okręgów Dzieła reprezentowali Opus
Dei w społeczeństwie cywilnym lub
kościelnym. W pdziełach
korporacyjnych dyrektorzy
reprezentowali jedynie swoje
organizacje. Pozostali członkowie
Opus Dei - zdecydowana większość -
uczestniczyli w życiu zawodowym i
obywatelskim jako osoby prywatne.

Z instytucjonalnego punktu widzenia
założyciel i zarządy regionalne
utrzymywały stałe kontakty z
hierarchią i innymi instytucjami
Kościoła. Często spotykali się z



władzami kościelnymi diecezji, w
których mieszkali członkowie Dzieła.
A na płaszczyźnie osobistej
członkowie Dzieła utrzymywali
przyjazne stosunki z członkami
różnych rzeczywistości kościelnych.

Escrivá de Balaguer poinstruował
członków Dzieła, aby dyskretnie i
naturalnie mówili o Opus Dei i
swoim członkostwie w tej instytucji
Kościoła. Sądził, że świeccy
chrześcijanie, którzy wykonują swój
zawód lub pracują pośród świata,
będą znani wśród przyjaciół i
kolegów głównie ze swoich
kompetencji zawodowych i życzliwej
postawy. Nie afiszując się ze swoim
katolicyzmem i przynależnością do
Opus Dei ani go nie ukrywając.
Założyciel czerpał z przykładu Jezusa
z lat spędzonych w Nazarecie, gdzie
prowadził On życie, które było
jednocześnie zbawcze i ukryte przed
oczami współczesnych: "Bądźmy
dyskretni: podziwiajmy owocność



trzydziestu lat ukrytego życia Jezusa
Chrystusa"[†].

Obok tego stałego kryterium istniała
w tamtych latach pewna przejściowa
okoliczność, która wymagała
szczególnej ostrożności. Niektórzy
przedstawiciele Kościoła nadal
utożsamiali członków Dzieła z
konsekrowanymi zakonnikami. W
tych warunkach należało wyjaśnić,
że przynależność wiernych do Opus
Dei nie miała znaczenia publicznego,
ponieważ świadectwo, jakie mogli
dać, było świadectwem zwykłych
chrześcijan, którzy nie mieli
oficjalnej misji reprezentowania
Kościoła; był to sposób obrony praw
wiernych, którzy wstępując do Opus
Dei, nie zmieniali swojego statusu
prawnego, nawet w Kościele. Według
słów założyciela, dyskrecja "nigdy
nie polega na tajemnicy czy
skrytości, której zawsze się
brzydziłem i którą odrzucałem. Jest
to po prostu dalsza obrona, aby nie



mylono nas z zakonnikami i aby
nasze domy - domy rodzinne, w
których mieszkają profesjonaliści,
zwykli obywatele, równi wszystkim
innym - nie były uważane za
klasztory lub domy zakonne"[4].
Powrócił w ten sposób do kluczowej
idei: "Nasze oddanie się Bogu nie jest
publiczne, jak w przypadku osób
zakonnych: jest to zjawisko
heterogeniczne"[5]. Zakonnicy
manifestowali swoją konsekrację w
sposób oczywisty, w sposobie
ubierania się i w życiu
konwentualnym. Z drugiej strony,
członkowie Opus Dei byli świeccy i
nie odróżniali się w społeczeństwie
od swoich współobywateli. Na
przykład nie nosili żadnych
szczególnych insygniów ani strojów,
nie używali też określonej
terminologii. W tym sensie wskazał
również, że nie należy
rozpowszechniać Konstytucji Dzieła,
ponieważ, biorąc pod uwagę
tendencję innych instytutów



świeckich do życia konsekrowanego,
mogłyby one zostać źle
zinterpretowane, zaciemniając
świeckość wiernych Opus Dei; nawet
członkom Dzieła wyjaśniono sytuację
prawną, w której się znaleźli,
unikając bezpośredniego czytania
tekstu Konstytucji i używając w
zamian przygotowanego
Katechizmu, aby wyjaśnić ich
treść[‡].

Dzieło nie brało też
odpowiedzialności za sukcesy lub
porażki zawodowe, ekonomiczne czy
polityczne swoich członków.
Indywidualne osiągnięcia były
owocem decyzji podejmowanych w
trakcie kariery zawodowej każdego z
nich. Z instytucjonalnego punktu
widzenia Escrivá de Balaguer
odrzucał publiczny aplauz i uznanie:
"Sława lub zasługi za działalność
członków nigdy nie mogą być
przypisane Dziełu. Cała chwała
należy się Bogu, a po ludzku - innym



stowarzyszeniom"[6]. Ten sposób
postępowania nazwał pokorą
zbiorową. Aby uniknąć chwalenia się
sukcesami organizacji, pokusy
uważania się za lepszych od innych i
porównywania się z innymi
instytucjami kościelnymi, wskazał, że
należy publikować niewiele danych
statystycznych dotyczących
instytucji, tylko te, które są
niezbędne, na przykład te, które są
przesyłane do Rocznika Papieskiego
wraz z nazwiskami dyrektorów Opus
Dei. Z drugiej strony zachęcał do
upubliczniania dzieł korporacyjnych
- siedziby, charakteru, celu i
działalności - i cieszył się z prestiżu
zawodowego, jaki zdobywali jego
synowie w najróżniejszych
dziedzinach zawodowych[7].

APOSTOLSTWO "PRZYJAŹNI I
ZAUFANIA"

Chrześcijańskie przesłanie Opus Dei
rozprzestrzeniało się głównie od



osoby do osoby. Nie prowadzono
kampanii reklamowych,
propagandowych ani dużych
zgromadzeń podczas imprez
publicznych. Większość członków
Dzieła przekazywała doktrynę
chrześcijańską swoim przyjaciołom,
których poznała w pracy, w
kontaktach towarzyskich i
rodzinnych. Escrivá de Balaguer
określił tę radość spotkania z
Chrystusem w kontekście zaufania, w
bliskości, twarzą w twarz, jako
apostolstwo przyjaźni i poufności[8].
Dzięki takiej formie działania sieć
stopniowo się pomnażała. W ramach
przyjaźni zazwyczaj jeden kolega po
fachu omawiał z drugim kwestie
wiary chrześcijańskiej, a jeśli ten
wykazywał zainteresowanie,
zapraszał go do pogłębienia treści i
praktyki życia chrześcijańskiego[§].

Dzieło planowało pewne grupowe
przedsięwzięcia o charakterze
transcendentnym i społecznym,



które wymagałyby struktur
instytucjonalnych gwarantujących
im ciągłość. Inicjatywy te - zauważył
założyciel - byłyby nieliczne i
zróżnicowane, ponieważ Opus Dei
nie posiadało specyficznej formy
działania korporacyjnego. Ponadto,
rozpowszechnianie życia
chrześcijańskiego, które odbywało
się w ramach działalności zbiorowej,
było sumą osobistego apostolstwa
każdego z tych, którzy tam
pracowali[⇞].

Dyrektorzy Dzieła, zgodnie z
wyraźnymi wskazaniami Założyciela,
szanowali inicjatywy i indywidualną
spontaniczność członków w
przekazywaniu orędzia świętości
pośród świata. Dając prymat
wolności nad kontrolą, sprzyjali
pluralizmowi w działaniu świeckich i
ich obecności w różnych sferach
życia społecznego.



Jednocześnie apostolstwo członków
Opus Dei zostało określone jako
ukierunkowane w tym sensie, że
każda osoba mogła skorzystać z
sugestii w kierownictwie duchowym
na temat możliwych priorytetów w
działalności ewangelizacyjnej z
kolegami z pracy, członkami rodziny
i przyjaciółmi. W listopadzie 1956 r.
Escrivá de Balaguer dodał nowy
element do swojego podejścia do
osobistego apostolstwa
ukierunkowanego. Pomyślał, że
dyrektorzy mogliby zaproponować
miesięczny temat doktrynalny, nad
którym członkowie Dzieła mogliby
się zastanowić i pomodlić. Temu
tematowi, który nazwano intencją
miesięczną, towarzyszyłby skrypt i
wskazówki bibliograficzne, które
każdy mógłby przemyśleć, pogłębić i
upowszechnić we własnym
środowisku. Oryginalność intencji
miesięcznej polegała na tym, że była
ona przekazywana wszystkim
członkom i współpracownikom



Dzieła, a jednocześnie każdy
wprowadzał ją w życie zgodnie ze
swoją wolą. Założyciel określił to
jako "najwyraźniejszą manifestację
daru języków, o który prosiłem dla
was przez tyle lat"[9].

Również w latach pięćdziesiątych
zwrócono uwagę na różne formy
działalności, w których
rozpowszechniano przesłanie Dzieła,
w sposób bardziej uporządkowany,
tak aby objąć wszystkie fronty
formacyjne i aby każda osoba w
Opus Dei mogła współpracować
zgodnie ze swoimi możliwościami. W
tzw. zadaniu apostolskim członkowie
otrzymywali konkretne zadania,
które określały współpracę każdego z
nich w działalności ewangelizacyjnej
Dzieła, oprócz osobistego
apostolstwa, np. organizowanie
programu pomocy społecznej czy
prowadzenie zajęć z doktryny
chrześcijańskiej. Podział tych zadań



koordynowały rady lokalne każdego
ośrodka.

WOLNOŚĆ I ODPOWIEDZIALNOŚĆ W
ŻYCIU PUBLICZNYM

Autorytarny reżim generała Franco
ewoluował z czasem w kierunku
mniej izolacjonistycznych koncepcji.
Dialog z demokracjami zachodnimi
był akcentowany w kręgach
akademickich, naukowych i
gospodarczych. Zachód tolerował ten
reżim, ponieważ sprzeciwiał się on
komunizmowi. Hiszpania, która już
wcześniej prowadziła ożywioną
wymianę handlową z
demokratycznymi krajami Europy,
zawarła porozumienia obronne i
gospodarcze ze Stanami
Zjednoczonymi (1953), podpisała
konkordat ze Stolicą Apostolską
(1953), wstąpiła do ONZ (1955) oraz
do Europejskiej Organizacji
Współpracy Gospodarczej, Banku



Światowego i Międzynarodowego
Funduszu Walutowego (1958).

Wewnątrz kraju Franco
usankcjonował w Prawach
Kardynalnych zasady narodowe i
wyznaniowe, które ukształtowały
jego państwo. Fuero de los Españoles
(1945) ograniczało prawa i obowiązki
obywateli, Ley del Referéndum
Nacional (1945) ustanawiało
głosowanie w ważnych sprawach, a 
Ley de Sucesión en la Jefatura del
Estado (1947) dekretowało, że
Hiszpania jest monarchią, a
jednocześnie, że generał Franco jest
dożywotnią głową państwa. Później
Franco ogłosił Ley de Principios del
Movimiento Nacional (1958), które
ustanawiało elementy przewodnie
państwowego systemu prawnego.

Kiedy uznał, że konieczna jest
zmiana rządu, Franco nie wahał się
przeprowadzić niezbędnych reform;
w latach 1939-1962 siedmiokrotnie



zmieniał skład gabinetu. Przed
mianowaniem ministrów i wyższych
urzędników otrzymywał raporty od
swoich najbliższych doradców,
którzy brali pod uwagę
przygotowanie zawodowe i
polityczne kandydata, na ogół
wybranego z sektora
uniwersyteckiego, biznesowego,
związkowego, administracji
państwowej i wojskowej. W
gabinecie ministerialnym starał się
otaczać ludźmi o różnych
tendencjach politycznych, lojalnymi
wobec siebie i zasad reżimu.

Polityka znajdowała się w rękach elit
intelektualnych. Tradycjonaliści,
falangiści, monarchiści, zwolennicy
Juana de Borbón i propagandyści
reprezentowali główne tendencje,
które walczyły o wpływ na głowę
państwa i kierowanie aparatem
państwowym. Wszyscy
zaakceptowali ustawy zasadnicze,
które porządkowały kompetencje



państwa, i mieli korporacyjne plany
działań politycznych i społecznych.

Być może jedno z najważniejszych
starć w tamtych latach rozegrało się
między zwolennikami stanowisk
tradycyjnych a falangistami,
zwłaszcza w zakresie analizy
kulturowej elementów
historycznych, które stanowiły istotę
Hiszpanii. Jedną z wpływowych
postaci był Rafael Calvo Serer,
profesor filozofii historii, zwolennik
monarchizmu Juana de Borbón i
członek Consejo Superior de
Investigaciones Científicas (CSIC),
gdzie wydawał czasopismo
kulturalne "Arbor". Ludzie związani
z Arbor dążyli do odnowy Hiszpanii
zgodnie z myślą Menéndeza Pelayo i
Ramiro de Maeztu, mieli
monarchistyczną, katolicką i
tradycyjną wizję kraju[10].

Narodowy syndykalizm, ze swej
strony, po klęsce totalitaryzmu w II



wojnie światowej przedstawił mniej
autorytarne sformułowania. W 1951
roku Minister Edukacji Narodowej,
Joaquín Ruiz-Giménez, rozpoczął
proces reformy i, wśród innych
nominacji, przyznał stanowiska
rektorów uniwersytetów w Madrycie
i Salamance falangistowskim
profesorom, odpowiednio Pedro Laín
Entralgo i Antonio Tovarowi. Oba
stanowiska opowiadały się za
rehabilitacją i dialogiem z postawami
kulturalnymi takich intelektualistów,
jak zmarły Miguel de Unamuno czy
José Ortega y Gasset, który właśnie
powrócił z wygnania. Za ten rodzaj
otwartości zostali nazwani
liberalnymi lub lewicowymi
falangistami.

Starcia na płaszczyźnie kulturowej
między tradycjonalistami a
falangistami osiągnęły punkt
kulminacyjny we wrześniu 1953
roku. Rafael Calvo Serer napisał
artykuł "La política interior en la



España de Franco", a ponieważ w
Hiszpanii obowiązywała wcześniej
cenzura prasy, opublikował go we
francuskim czasopiśmie Écrits de
Paris. W tekście Calvo Serera
krytykuje zarówno Falange, która nie
była w stanie nadać krajowi kształtu
w latach konfliktu światowego, jak i
współpracującą z nią chadecję, która
zdławiła wszelkie próby
modernizacji politycznej w drugiej
połowie lat czterdziestych. Aby
przezwyciężyć stagnację, Calvo Serer
opowiedział się za trzecią siłą, która
zapewniłaby swobody gospodarcze
oraz przywróciłaby monarchię
parlamentarną i reprezentacyjną.

Prasa zależna od Falange Española
ostro potępiła artykuł Calvo Serera.
Ta kampania oszczerstw miała
natychmiastowe skutki polityczne i
akademickie. Ruiz-Giménez - za
zgodą Franco - usunął Calvo Serera z
redakcji "Arbor" i z innych
stanowisk, które zajmował w CSIC. W



obliczu takiego działania Calvo Serer
opuścił Hiszpanię pod pretekstem
prowadzenia przez kilka miesięcy
badań naukowych w Londynie.
Wkrótce potem pozorne zwycięstwo
falangistów nad tradycjonalistami
załamało się. Po konfrontacji między
falangistami a środowiskiem
akademickim, które chciało
zdemokratyzować samorząd
studencki, Franco zdymisjonował
Ruiza-Giméneza; ponadto Laín
Entralgo zrezygnował z funkcji
rektora Uniwersytetu Centralnego.

Calvo Serer i kilku innych ludzi
zaangażowanych w jego inicjatywy
kulturalne należało do Opus Dei.
Falangiści i ci, którzy znaleźli się
poza władzą po upadku Ruiza-
Giméneza, propagowali, że Calvo
utworzył polityczną grupę nacisku,
która chciała narzucić swój sposób
myślenia hiszpańskiemu
społeczeństwu i że Opus Dei ich
połączyło. Escrivá de Balaguer



poprosił wówczas członków Dzieła,
aby nie przywiązywali "zbyt wielkiej
wagi do tych skandalicznych
doniesień prasowych, w których
przypisuje się nam pracę polityczną,
jakiej nasz Instytut nie wykonywał i
nigdy nie będzie wykonywał"[11].
Problemem - i nie był to ostatni raz -
było to, że brano pod uwagę
fragment zamiast całości:
"Przypisywanie Opus Dei przekonań
czy też pracy zawodowej, politycznej,
ekonomicznej itp. któregokolwiek z
jego członków jest tak samo
nielogiczne, jak przypisywanie
Kolegium, Stowarzyszeniu czy
Związkowi Dziennikarzy myśli czy
działalności dwóch lub trzech jego
członków"[12].

W 1956 r. i na początku 1957 r.
niektóre władze regionalne Dzieła w
Hiszpanii nawiązały kontakty
polityczne. Franco chciał zmian na
szczeblu ministerialnym, które
pomogłyby przezwyciężyć



autarkiczny i interwencjonistyczny
system z lat czterdziestych, który
doprowadził kraj do ślepego zaułka,
stagnacji produkcji i wzrostu inflacji.
Wśród wysokich rangą urzędników,
którzy doradzali mu przy
sporządzaniu listy ministrów, byli
Luis Carrero Blanco, minister
Prezydencji, i José Luis Arrese,
minister sekretarz generalny Ruchu.
Dołączyli do nich Laureano López
Rodó, profesor prawa
administracyjnego, którego Carrero
mianował w grudniu 1956 roku
generalnym sekretarzem
technicznym w Ministerstwie
Prezydencji, Antonio Pérez,
konsyliariusz Opus Dei w Hiszpanii,
oraz Luis Valls-Taberner,
administrator regionalny Opus
Dei[**].

W lutym 1957 r. Franco zreformował
swój Gabinet. Spośród osiemnastu
ministrów, których mianował, dwóch
miało odegrać fundamentalną rolę w



hiszpańskich przemianach
gospodarczych: Alberto Ullastres,
minister handlu, prowadził katedrę
historii gospodarki powszechnej i
hiszpańskiej na Uniwersytecie
Madryckim i był prezesem organu
finansowego; Mariano Navarro
Rubio, minister finansów, wywodził
się z ruchu związkowego i był
podsekretarzem robót publicznych.
Dzięki nim rząd wprowadził politykę
wolnego rynku. W 1958 r. Hiszpania
przystąpiła do Międzynarodowego
Funduszu Walutowego, Europejskiej
Organizacji Współpracy
Gospodarczej i Banku Światowego.
Następnie Navarro Rubio i Ullastres,
wraz z odpowiednimi specjalistami
ze swoich ministerstw, wprowadzili
w życie Narodowy Plan Stabilizacji
Gospodarczej, zatwierdzony przez
Franco i hiszpańskie Kortezy w 1959
roku. W krótkim czasie działania
liberalizacyjne wzmocniły pesetę,
poprawiły ściągalność podatków,
zmniejszyły inflację i wydatki



publiczne oraz sprzyjały
inwestycjom zagranicznym. Z kolei
Ullastres i Navarro Rubio różnili się
w kwestii modeli ekonomicznych.

Ani rozdźwięki między
tradycjonalistami a falangistami, ani
fakt, że Ullastres i Navarro Rubio
należeli do Dzieła, nie powinny były
mieć wpływu na Opus Dei: instytucja
nie działała w społeczeństwie jako
grupa; większość jej hiszpańskich
członków nie brała aktywnego
udziału w debatach politycznych i
kulturalnych; wśród frankistów
należących do Dzieła istniały różnice
polityczne i oni sami odrzucali ideę
wspólnego projektu; a ludzie Dzieła
w innych krajach byli na te kwestie
obojętni. Ponadto Franco nie
traktował Opus Dei w sposób
uprzywilejowany; na przykład,
państwo nie przyznawało znacznych
dotacji na Estudio General de
Navarra.



Falangiści zareagowali jednak
przeciwko zmianom na
stanowiskach ministerialnych -
przestali być główną ideologiczną
osią reżimu - i wznowili polemiki z
poprzednich lat. Zgodnie z ich
podejściem, w którym dominowała
instytucjonalna pozycja w
społeczeństwie, twierdzili oni, że
ludzie Dzieła mieli wspólny plan
polityczny, uzgodniony z władzami
Instytutu, aby kierować losami
Hiszpanii. O tym rozumowaniu
pisała prasa krajowa i
międzynarodowa, gdy wyszło na jaw,
że dwaj nowi ministrowie wywodzą
się z Opus Dei, a także Laureano
López Rodó i kilku innych wysokich
rangą urzędników. Wiele gazet
europejskich i amerykańskich
rozpowszechniało obraz grupy
polityczno-religijnej, która
zamierzała zajmować kluczowe
stanowiska w życiu narodowym i
była wrogiem Falange[13].



Władze kościelne w niektórych
krajach, w których Dzieło zostało
założone, np. w Stanach
Zjednoczonych, wyraziły swoje
zaniepokojenie. Escrivá de Balaguer
odpowiedział, że nie może
ograniczać wolności swoich
duchowych dzieci w życiu
społecznym w żadnym kierunku, a
ich sukcesy lub porażki nie mogą być
przypisywane Dziełu. Kiedy pewien
kardynał pogratulował mu nominacji
Ullastresa, odpowiedział: "Nie dbam
o to, czy jest ministrem, czy
zamiataczem, interesuje mnie tylko
to, żeby w swojej pracy stał się
świętym"[14].

Jednocześnie rozumiał, że konieczne
jest instytucjonalne ustosunkowanie
się do opinii publicznej i partnerów
Dzieła. Komunikacja korporacyjna
odbywała się za pośrednictwem
sekretariatów rządów regionalnych
Opus Dei. Założyciel prosił ich, aby w
razie potrzeby wysyłali listy do



redakcji gazet i agencji
informacyjnych, które przypisywały
Opus Dei działalność polityczną.
Listy powinny wyjaśniać wyłącznie
duchowy charakter Dzieła oraz pełną
wolność, jaką cieszą się jego
członkowie w życiu zawodowym i
politycznym. Ponadto minimalizował
problem wobec swoich duchowych
dzieci: "Nie wolno wam
przywiązywać zbyt wielkiej wagi do
tych nieuniknionych drobiazgów"[15].

W kwietniu 1957 roku Julián
Herranz, prefekt studiów Rady
Generalnej, opublikował w
czasopiśmie Nuestro Tiempo artykuł
"Opus Dei i polityka". Herranz
podkreślił, że członkowie Dzieła
cieszą się swobodą myśli i działania
w społeczeństwie obywatelskim, nie
reprezentując instytucji. Dodał, jako
element refleksji, że nie dałoby się
wyjaśnić szybkiego
rozprzestrzeniania się Opus Dei w
tak wielu krajach i zawodach, "gdyby



Instytut zobowiązywał swoich
członków do wyznawania
określonych poglądów
politycznych"[16].

Kilka tygodni później gazety w
różnych krajach opublikowały
anonimowy raport, przypisywany
Opus Dei, krytykujący niektóre
hiszpańskie grupy opiniotwórcze. W
lipcu dyrektorzy regionalni Opus Dei
w Hiszpanii rozpowszechnili
oficjalną notę, w której zaprzeczają,
że Dzieło zostało wmieszane w
raport, odrzucają stosowanie
anonimowych notatek i dezawuują
"każdą grupę lub osobę, która używa
nazwy Instytutu do swoich działań
politycznych"[17].

W 1960 r. teolog José Luis Illanes
opublikował w czasopiśmie Studi
Cattolici artykuł, w którym
skomentował fakt, że niektórzy
ministrowie rządu Franco byli
członkami Opus Dei. Illanes wyjaśnił,



że hierarchia kościelna - zarówno
watykańska, jak i hiszpańska -
patrzyła przychylnie zarówno na
katolików, którzy przyjęli
odpowiedzialność w reżimie, jak i na
tych, którzy sprzeciwiali się
reżimowi Franco. Niuansował, że
dyktatura Franco - którą określił jako
paternalistyczną - nie opierała się na
terrorze i antykatolicyzmie, jak to
miało miejsce w czasach przed
Franco, a na ograniczaniu swobód
politycznych i prasowych[18].

Niemniej jednak w wielu
międzynarodowych mediach
utrzymywała się koncepcja
politycznego przywództwa Opus Dei
w reżimie Franco i, bardziej ogólnie,
koncepcja konserwatywnej tendencji
politycznej.

[*] Nota ogólna 336, nr 2 (5-VII-1960),
w AGP, seria E.1.3, 242-2, oraz Nota
ogólna 255, nr 2 (23-VII-1960), w AGP,
seria Q.1.3, 3-16. W tym czasie często



pojawiała się idea obecności we
wszystkich sferach działania
społeczeństwa. Na przykład w 1959
roku Asesoria Centralna zachęcała
kobiety, które chciały pracować w
mediach: "Kilka z nich będzie
pracować na stanowiskach
kierowniczych w naszych
wydawnictwach i agencjach
[wspólnych dziełach]. Pozostałe,
większość, będą rozwijać się
zawodowo w wielu
przedsiębiorstwach zewnętrznych: w
gazetach codziennych, w
tygodnikach ilustrowanych, w
czasopismach informacyjnych i
kulturalnych o najszerszym
nakładzie i wpływie we wszystkich
krajach" (Nota ogólna 166, nr 2 [22
kwietnia 1959], w AGP, seria Q.1.3,
2-14).

[†] Estatutos (1941), "Espiritu", art.
59, w PGA, seria L.1.1, 1-3-3. W latach
60. Escrivá de Balaguer wskazywał,
że należy zrezygnować z używania



słowa dyskrecja, ponieważ czasami
było ono interpretowane jako
synonim tajemnicy lub udawania:
"Nie chcę nawet słyszeć o dyskrecji:
lepiej jest mówić i robić rzeczy w
sposób naturalny" (List Josemaríi
Escrivá de Balaguer do Jesúsa
Martíneza Costasa, Rzym, 21-XI-1966,
w AGP, AGP, seria A.3.4, 285-5,
661121-2; podkreślenia w oryginale).
Stopniowo modyfikował też
początkowy pomysł, aby nie
informować - z dyskrecji i bez
konieczności - o związku z Opus Dei
własnej rodziny, na rzecz otwartego
manifestowania przynależności do
Dzieła.

[‡] Por. rozdział 15 ("Ewolucja
teologiczno-prawna").

[§] Wiadomość ta była
rozpowszechniana także w
rodzinach. Z tego powodu pierwsze
pokolenie członków obejmowało
bliskich krewnych, a z czasem



pojawiały się kolejne pokolenia z
krewnymi, którzy prosili o przyjęcie
do Dzieła. Te zwyczajowe formy
kontaktu z duchem Opus Dei nie
przekreślają innych pojedynczych
form, w których nie było kontaktu
rodzinnego czy w ramach przyjaźni.
Na przykład Szwajcarka Maria Casal
opowiedziała, jak w 1950 r. w Sewilli
poznała Opus Dei i poprosiła o
przyjęcie do niego. W tym czasie była
protestantką, a w Sewilli nie było
kobiet należących do Opus Dei. Była
prawdopodobnie pierwszą osobą,
która przeszła na katolicyzm dzięki
Opus Dei. Por. María CASAL, Una
canción de juventud. Mi vida tras los
pasos de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2019.

[⇞] Członkowie Dzieła mieli być
świadomi "odpowiedzialności, jaką
osobiście ponoszą, aby osiągnąć jak
najlepsze wykształcenie zawodowe i
doskonalić się w swojej specyficznej
dziedzinie pracy, jako środek



uświęcenia i apostolstwa" (Nota
generalna 182, nr 4 [6 grudnia 1959],
w AGP, seria Q.1.3, 2-14). W innej
nocie z tego samego roku,
skierowanej do tych, którzy mieli
pracować w Estudi General Navarra,
czytamy, "że prowadzenie tych
korporacyjnych dzieł nauczania
nigdy nie oznacza - wręcz
przeciwnie, jest koniecznym
uzupełnieniem - zaniechania naszej
pracy w ośrodkach uniwersyteckich
państwa" (Nota generalna 167, nr 4
[18-VI-1959], w AGP, seria Q.1.3,
2-14).

[**] Por. Mariano NAVARRO RUBIO, 
Mis memorias. Testimonio de una
vida política truncada por el "Caso
Matesa", Plaza & Janés, Barcelona
1991, s. 70-73; Laureano LÓPEZ
RODÓ, Memorias, Plaza & Janés,
Barcelona 1990, s. 89-101; PABLO
HISPÁN IGLESIAS DE USSEL, La
política en el régimen de Franco entre
1957 y 1969. Proyectos, conflictos y



luchas por el poder, Centro de
Estudios Políticos y Constitucionales,
Madrid, 2006, s. 13-22; Alberto
MONCADA Historia oral del Opus Dei,
Plaza & Janés, Esplugues de
Llobregat, 1992; wywiady
przeprowadzone przez autorów z
Fernando de Meer i Jesús María
Zaratiegui, 30-I-2021 (De Meer i
Zaratiegui - specjaliści w dziedzinie
historii Hiszpanii XX wieku -
rozmawiali z Rafaelem Calvo i
Antonio Fontánem o tych
wydarzeniach). W AGP zostały
również opublikowane protokoły
Rady Generalnej oraz listy Josemaríi
Escrivá de Balaguer, Rafaela Calvo
Serer, Laureano López Rodó,
Mariano Navarro Rubio, Antonio
Pérez, Luisa Valls-Taberner i Alberto
Ullastres z lat 1956 i 1957.

Te materiały bibliograficzne,
dokumentalne i historia ustna
pokazują, że ingerencja
konsyliariusza i administratora



regionalnego Opus Dei miała cel
apostolski: lepsze rozpowszechnianie
przesłania Opus Dei, a w
szczególności postęp w działalności
zbiorowej. Nie ma jednak żadnej
wzmianki o tym, że była to akcja
korporacyjna, to znaczy, że została
zaplanowana przez Komisję
Regionalną Hiszpanii lub Radę
Generalną Opus Dei; nie ma też
żadnej wzmianki o tym, że
informowali oni Escrivę de
Balaguera o tych manewrach. Jednak
mediacja konsyliariusza w latach
1956-1957 naruszyła linię, którą
przez całe życie podążał założyciel,
broniąc wolności myśli i działań
politycznych każdego członka Opus
Dei". Jak widzieliśmy, Pérez został
zwolniony z funkcji konsekratora w
1959 roku, a Valls-Taberner przestał
być zarządcą regionu w 1961 roku.
Później wyjaśnimy, że w 1962 roku w
opinii publicznej rozpowszechnił się
pogląd, że Opus Dei chce
kontrolować rząd hiszpański. W tym



czasie Escrivá de Balaguer z
naciskiem podkreślał, zarówno
wewnątrz Dzieła, jak i poza nim, że
wszyscy mają wolność w sprawach
politycznych i kulturalnych oraz że
Opus Dei ma cel duchowy i
ewangelizacyjny; przypomniał także
członkom Komisji Regionalnej dla
Hiszpanii, aby unikali ingerencji
politycznych. Jak wynika z
dokumentacji, nowy konsyliariusz,
Florencio Sánchez Bella,
skrupulatnie przyjął tę linię.

Z drugiej strony, założyciel
otrzymywał wiadomości o osobach,
które miały objąć te stanowiska, od
samych zainteresowanych i w
kontekście typowej dla Opus Dei
relacji ojcowsko-synowskiej,
zazwyczaj z prośbą o
błogosławieństwo kapłańskie. I tak,
wśród nielicznych wzmianek na ten
temat w zbiorach epistolarnych,
odnotowujemy, że na kilka miesięcy
przed objęciem funkcji ministra,



Navarro Rubio powiedział mu:
"Caudillo i Arrese mówili o mojej
nominacji na tekę ministra
skarbu" (List do Josemaríi Escrivá de
Balaguer, Madryt, 16-III-1956, w AGP,
seria M.1.1, 1025-C6). López Rodó
pisał do niego wkrótce po
mianowaniu go sekretarzem
ministerstwa przez Carrero: "Nadal
często przywołuję świętego Tomasza
Moore, a okazje nigdy nie przestają
się pojawiać, aby uświadomić sobie
wolność, jaką mamy w Dziele w
sprawach politycznych,
ekonomicznych itd." (List do
Josemaríi Escrivá de Balaguer,
Madryt, 16-III-1957, w AGP, seria
M1.1, 472-C1).

[1] Instrukcja Świętego Gabriela
(V-1935/IX-1950), nr 93-94, w AGP,
seria A.3, 90-3-1.

[2] "W Dziele wszyscy mamy swoje
pomysły, różnorodne, każdy ma swój
sposób myślenia, swój sposób bycia:



bardzo różnorodny licznik.
Mianownikiem, oprócz wiary i
moralności Kościoła, jest oddanie się
Bogu. Pod wszystkimi innymi
względami jesteśmy wolni! (Obras,
XII-1963, s. 47, w AGP, Biblioteca
P03).

[3] Constitutiones Societatis
Sacerdotalis Sanctae Crucis et Operis
Dei (1950), nr 7, w: L1.1, 12-3-2.

[4] Pismo (autograf) Josemaríi Escrivá,
9-IX-1943, w AGP, seria L.1.1, 1-3-8.

[5] Autograf Josemaríi Escrivá, 9-
IX-1943, w AGP, seria L.1.1, 1-3-8.

[6] Estatutos (1941), “Espíritu”, art. 10,
w AGP, seria L.1.1, 1-3-3.

[7] Por. Katechizm [Dzieła] (1951, wyd.
2), nr 76, w AGP, seria E.1.1, 181-2-1.

[8] Specjalne prawo zatwierdzone dla
Dzieła sankcjonowało prymat
działalności indywidualnej:



"Członkowie Opus Dei działają i
funkcjonują raczej indywidualnie niż
korporacyjnie" (Dekret Primum inter,
1950, § 21).

[9] Nota ogólna 67, nr 15 (15-XI-1956),
w AGP, seria E.1.3, 242-1; oraz Nota
ogólna 60, nr 15 (15-XI-1956), w AGP,
seria Q.1.3, 2-12. " miesięczna
intencja modlitewna" na temat o
charakterze duchowym jest
zwyczajową praktyką papieży: 
https://it.wikipedia.org/wiki/
Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
(dostęp: 27-IV-2022).

[10] Por. Onésimo DÍAZ HERNÁNDEZ,
Rafael Calvo Serer y el grupo Arbor,
Universitat de València, Valencia
2008.

[11] Nota ogólna 23, nr 1 (22-II-1956),
w AGP, seria E.1.3, 242-1; oraz nota
ogólna 53, nr 1 (10-X-1956), w AGP,
seria Q.1.3, 2-12.

https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa
https://it.wikipedia.org/wiki/Rete_Mondiale_di_Preghiera_del_Papa


[12] Nota ogólna 308, nr 2, c (16-
III-1952), w AGP, seria E.1.3, 242-1.

[13] Zobacz na przykład: Daily
Telegraph, 1-III-1957; The Observer,
3-III-1957; Daily Express, 12-III-1957;
Time, 18-III-1957; Le Monde, 7-
VI-1957.

[14] Wspomnienie Juliána Herranza
Casado, cytowane w Andrés
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador
del Opus Dei, III, o. c., str. 526. Z
kontekstu wydaje nam się, że
wyrażenie to nie jest uwłaczające dla
pracy zamiatacza ulic.

[15] Nota ogólna 90, nr 6 (7-III-1957), w
AGP, seria E.1.3, 242-1; oraz Nota
ogólna 79, nr 6 (15-IV-1957), w AGP,
seria Q.1.3, 2-12.

[16] Julián HERRANZ, "El Opus Dei y la
política", Nuestro Tiempo 34
(IV-1957) 394.



[17] Nota de la Secretaría del
Consiliario del Opus Dei en España,
Madrid, 12-VII-1957, publicada en
Julián HERRANZ, "El Opus Dei",
Nuestro Tiempo, 97-98 (1962) 12.

[18] Por. José Luis ILLANES, "L'azione
politica dei cattolici nella Spagna
d'oggi", Studi Cattolici: Rivista di
teologia pratica, IV-17 (1960) 54.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/historia-opus-dei-dzialanie-

indywidualny-w-spoleczenstwie/
(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dzialanie-indywidualny-w-spoleczenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dzialanie-indywidualny-w-spoleczenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-dzialanie-indywidualny-w-spoleczenstwie/

	Historia Opus Dei: Działanie indywidualny w społeczeństwie

