
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Doktryna siewu

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

27-07-2022

20

Doktryna siewu

ESCRIVÁ DE BALAGUER bez przerwy
wyjaśniał, że główne apostolstwo
ludzi z Opus Dei polegało na
przekazywaniu doktryny katolickiej
poprzez kontakt osobisty. Nie sposób



udokumentować wszystkich
przejawów tego apostolstwa, które
założyciel nazwał apostolstwem
przyjaźni i zaufania: przykład i
świadectwo życia chrześcijańskiego
oraz rozmowy z kolegami z pracy,
przyjaciółmi, sąsiadami i krewnymi.

WSPÓŁPRACOWNICY I MŁODZIEŻ

Od początku w domach studenckich,
kolegiach i domach rekolekcyjnych
organizowano środki formacji
doktrynalnej, kursy i konferencje
poświęcone nauczaniu Kościoła na
tematy będące przedmiotem debaty
publicznej, takie jak bioetyka,
małżeństwo i rodzina. Działania te
nasiliły się, gdy Jan Paweł II,
zaniepokojony rosnącym
sekularyzmem w Europie i Ameryce
Północnej, wezwał Kościół do
zaangażowania się w "nową
ewangelizację" krajów tradycyjnie
katolickich. Na zakończenie
sympozjum Rady Konferencji



Biskupów Europejskich, które odbyło
się w Rzymie w październiku 1985 r.,
wezwał do odnowienia zapału
misyjnego[1]. Dwa miesiące później
Del Portillo napisał list pasterski do
wiernych i współpracowników
Prałatury, wzywając ich do
współpracy w tym zadaniu, a sam
podwoił swoje wysiłki
duszpasterskie, odbywając częste
podróże po Europie[2].

W 1986 r. centralne organy Opus Dei
zorganizowały w Rzymie kilka
spotkań dla dyrektorów i dyrektorek
regionalnych z Europy, Stanów
Zjednoczonych i Kanady, aby
pobudzić apostolstwo członków
Dzieła w zakresie nowej
ewangelizacji, która rozpoczęła się
od chrześcijańskiego świadectwa w
sferze rodzinnej i zawodowej.
Podobne spotkania odbyły się w
Torreciudad dla osób z regionów
anglojęzycznych oraz w domu



rekolekcyjnym Hohewand w Austrii
dla osób niemieckojęzycznych.

Aby przyczynić się do nowej
ewangelizacji, wiele domów
studenckich prowadzonych przez
Opus Dei zapraszało czołowych
profesorów katolickich do
wygłaszania wykładów na temat
historii Kościoła i wkładu chrześcijan
w rozwój kultury europejskiej. W
miastach Europy, Stanów
Zjednoczonych i Kanady w
niektórych wykładach analizowano
dokumenty magisterium 
Reconciliatio et paenitentia,
Familiaris consortio oraz instrukcję 
Libertatis conscientia Kongregacji
Nauki Wiary o wolności i
wyzwoleniu chrześcijańskim[3].

Dyrektorzy Dzieła zachęcali
współpracowników do nauczania
katechizmu własnych dzieci i
przyjaciół dzieci. W samej Hiszpanii
nauczaniem objęto około dwudziestu



tysięcy dzieci. W Nowym Jorku jeden
z supernumerariuszy założył Narnia
Clubs, program nauczania religii w
domu dla katolickich uczniów
uczęszczających do szkół, w których
religia nie była nauczana.

Władze Opus Dei zachęcały wielu
młodych ludzi z Dzieła i jego
przyjaciół do podjęcia studiów
uniwersyteckich w zakresie
nauczania, komunikacji, reklamy i
innych dziedzin, które odpowiadają
chrześcijańskiej wizji życia ludzkiego
i społeczeństwa. Zachęcali również
studentów do rozważenia tematów
prac doktorskich, które miałyby taki
właśnie charakter doktrynalny.
Przygotowano też kilku
supernumerariuszy do prowadzenia
kursów formacji chrześcijańskiej i
klubów rodzinnych.

W regionach o bardziej zbiorowej
działalności wielu młodych ludzi,
którzy przychodzą na formację



Dzieła świętego Rafała, pochodzi ze
szkół, które są dziełami
korporacyjnymi i osobistymi, a
przede wszystkim byli świadkami
chrześcijańskiego życia swoich
rodziców. Na przykład w Hiszpanii w
1988 roku 60% chłopców, którzy
ubiegali się o przyjęcie do szkoły,
było dziećmi supernumerariuszy[4].

Pod koniec lat 70. członkowie Dzieła
w różnych częściach świata
zauważyli, że w związku z
postępującą sekularyzacją sporo
osób uczęszczających do kół niewiele
wie o religii. W krajach o tradycji
chrześcijańskiej często "spotykało się
młodych ludzi lub profesjonalistów,
którzy nie znają nawet najbardziej
elementarnych modlitw, nie znają
pewnych prawd wiary lub mają
wypaczone sumienie w odniesieniu
do zasad i nakazów samego prawa
naturalnego"[5]. Aby zaradzić tej
sytuacji, organizowano zajęcia z
podstaw wiary katolickiej. Na



podstawie tych doświadczeń Rada
Generalna opracowała szczegółowy
program Podstawowego Kursu
Formacji Ludzkiej i Chrześcijańskiej,
skierowanego przede wszystkim do
młodych ludzi otwartych na
poznanie Boga i kontakt z Nim, ale
którym brakuje niezbędnego
wsparcia.

Te podstawowe kursy rozpoczęły się
na całym świecie w 1980 roku[6].
Zajęcia odbywały się w różnych
formach: od wykładów w dużych
grupach po indywidualne
wyjaśnienia. W większości
przypadków przyjęły one model
zajęć w małych grupach raz w
tygodniu, raz na dwa tygodnie lub
raz w miesiącu. Pełny program był
zwykle realizowany w ciągu roku
akademickiego. Następnie
zainteresowani słuchacze
kontynuowali swoją formację na
kręgach świętego Rafała. W 1982
roku Rada Generalna przesłała



szczegółowe uwagi, które miały
ułatwić przygotowanie zajęć[7]. W
następnych latach kursy podstawowe
stały się ważnym aspektem
apostolstwa Opus Dei, zwłaszcza
wśród młodych ludzi. Na przykład,
jeśli chodzi o kobiety, to w 1987 roku
na całym świecie w chrześcijańskich
kursach formacyjnych uczestniczyło
5155 uczennic i 1848 pracownic
domowych[8].

Ze swej strony ksiądz numerariusz
Francisco Fernández Carvajal napisał
w latach 1986-1991 siedem tomów
zatytułowanych Hablar con Dios
(Rozmowy z Bogiem). W tym dziele
zebrano czterysta pięćdziesiąt
medytacji, z których jedne dotyczą
cykli roku liturgicznego - Adwentu,
Bożego Narodzenia, Wielkiego Postu,
Wielkanocy i czasu zwykłego - a inne
dni świątecznych. Zawiera ono wiele
pism świętego Josemaríi oraz innych
autorów duchowych, zarówno
klasycznych, jak i współczesnych.



Jego pouczający styl stał się
popularny wśród katolików
wszystkich grup, od wspólnot
kontemplacyjnych po zwykłych
wiernych. Sprzedano je w ponad
dwóch milionach egzemplarzy w
dziewięciu różnych językach[9].

FORMACJA OSÓB W DZIELE

Od samego początku założycielowi
zależało na tym, aby członkowie
Opus Dei dobrze znali nauczanie
Kościoła. Pomogłoby im to w
doskonaleniu własnego życia
wewnętrznego, w wyjaśnianiu
kolegom, przyjaciołom i krewnym
istoty wiary oraz w zrozumieniu
stanowisk sprzecznych z prawdami
Kościoła, gdy napotykają je w
lekturach i w debacie publicznej.
Podczas rekolekcji wierni Dzieła
zapoznali się z Katechizmem św.
Piusa X, z dodatkiem obejmującym
magisterium kolejnych papieży i
Soboru Watykańskiego II. Od 1992



roku Katechizm Kościoła
Katolickiego stał się podstawowym
tekstem wykorzystywanym na
kursach formacji chrześcijańskiej, na
kręgach i w medytacjach[10].

Nauczanie nie ograniczało się do
studiowania katechizmu. Coroczne
rekolekcje dla supernumerariuszy
oraz roczne kursy dla przyłączonych
i numerariuszy obejmowały zajęcia z
filozofii i teologii dostosowane do
poziomu naukowego uczestników. W
regionach, gdzie było to możliwe ze
względu na liczbę członków,
organizowano dla
supernumerariuszy dwuletnie kursy
studiów o bardziej intensywnej
formacji. Według noty przesłanej z
kurii prałatury z Rzymu, pierwszym
celem studiów było "zapewnienie
supernumerariuszom solidniejszej
formacji doktrynalnej oraz szerszego
i głębszego poznania ducha Dzieła".
Aby to osiągnąć, w programie
nauczania znalazły się zajęcia z



filozofii i teologii, a także te związane
z duchem Opus Dei. Programy te
miały również na celu "pomoc
uczestnikom w rozwijaniu ich
osobistego apostolstwa przyjaźni i
zaufania oraz ducha inicjatywy w
promowaniu i podtrzymywaniu
działalności apostolskiej"[11].

W przypadku numerariuszy
formacja doktrynalna obejmowała
instytucjonalne studia filozoficzne i
teologiczne, które w przypadku
mężczyzn były zorganizowane
podobnie jak program nauczania do
święceń kapłańskich, choć
otrzymywał je tylko niewielki
odsetek[12]. Większość numerariuszy
ukończyła studia w swoim regionie,
ale niektórzy mężczyźni udali się do
Kolegium Rzymskiego Świętego
Krzyża, a niektóre kobiety do
Kolegium Rzymskiego Świętej Marii.
Prawie wszyscy numerariusze,
którzy przyjęli święcenia, studiowali
w Kolegium Rzymskim.



Na krótko przed śmiercią założyciela
Dzieła, Kolegium Rzymskie Świętego
Krzyża przeniosło się do nowej
siedziby w Cavabianca,
wybudowanej na obrzeżach Rzymu.
Na miejscu znajduje się przestronny
kompleks mieszkalny z salami
wykładowymi, biblioteką i terenami
sportowymi. Dzięki tej
przeprowadzce biura Rady
Generalnej w Villa Tevere zyskały
więcej miejsca. Alvaro del Portillo ze
szczególną uwagą śledził postępy
Kolegium Rzymskiego, które
zapewniło nowe promocje
dyrektorów i księży wysyłanych do
wszystkich regionów Dzieła. W
latach 1975-1994 powołał do
kapłaństwa 842 numerariuszy, przy
czym rocznie promował od
czterdziestu do pięćdziesięciu osób.
Począwszy od 1982 r. - co było od
dawna życzeniem Escrivá de
Balaguer - niektórzy przyłączeni po
uzyskaniu doktoratu kościelnego



otrzymywali rokrocznie święcenia
kapłańskie.

Rzymskie Kolegium Świętej Marii
przeniosło się w 1992 r. z Villa delle
Rose w Castel Gandolfo do Villa
Balestra w Rzymie. Nowa lokalizacja
umożliwiła przyjęcie większej liczby
studentów, zmniejszyła liczbę osób
przenoszących się na studia
licencjackie i doktoranckie na
Papieskim Uniwersytecie Świętego
Krzyża oraz ułatwiła kontakty z
dyrektorkami Asesora Centralnej.
Krótko przedtem, w 1989 r.,
Międzynarodowy Instytut Nauk
Pedagogicznych zakończył
działalność, ponieważ studenci,
którzy uczęszczali do Kolegium
Rzymskiego, byli już absolwentami
lub mieli wyższe wykształcenie
akademickie. W ten sposób będą
mogli skoncentrować się na studium
quadrennium teologicznego i
formacji szczegółowej w duchu i
apostolstwie Opus Dei, aby stać się



dyrektorami i nauczycielami w
Studium generale regionów[13].

W formacji swoich członków,
współpracowników i innych osób
uczęszczających na zajęcia i do
ośrodków formacyjnych Opus Dei
preferuje się używanie tekstów
tradycyjnych. Na przykład w 1978
roku Rada Generalna zasugerowała
korzystanie z dwóch klasycznych
podręczników teologicznych -
Diekampa-Hoffmanna dla dogmatyki
i Prümmera dla moralności -
napisanych przed Soborem
Watykańskim II[14]. Członkom Dzieła
zaleca się lekturę kilku rozpraw z
zakresu współczesnej filozofii i
teologii[*]. W następnych latach
zarówno recepcja magisterium Jana
Pawła II - który głosił doktrynę
katolicką w dialogu ze współczesną
kulturą - jak i powstanie Papieskiego
Uniwersytetu Świętego Krzyża oraz
relacje między teologami należącymi
do Dzieła a innymi badaczami



doprowadziły do postępującej
refleksji nad myślą współczesnych
autorów.[†]

Del Portillo rozpowszechniał także
instrukcję Stolicy Apostolskiej
Libertatis nuntius (1984), która
wskazywała na błędy niektórych
autorów związanych z teologią
wyzwolenia[15]. Prałat określił
kwestie poruszane przez ten nurt
jako "bardzo ważną sprawę, która
wpływa na życie społeczeństwa i
ludzi" i wezwał do "wnikliwej i stałej
katechizacji", aby "zwalczać błędy
dotyczące natury Odkupienia i
Kościoła". Prosił, aby we wszystkich
środkach formacji członków i
współpracowników Dzieła
podkreślano "prymat tego, co
nadprzyrodzone, nad tym, co
naturalne i ziemskie; rzeczywistość
grzechu i Odkupienia; teologiczną
istotę życia chrześcijańskiego;
nadzieję życia wiecznego;
chrześcijański sens cierpienia;



nadprzyrodzony charakter misji
Kościoła"[16]. Dodał, że chrześcijanie
muszą czuć się "odpowiedzialni za to,
by żyć na serio - każdy w swoim
miejscu w świecie - sprawiedliwie i z
miłością, i pomagać innym, by tak
żyli"[17].

Pod koniec lat 80. i na początku
nowej dekady nastąpiła wielka
zmiana społeczna, która objęła
wszystkie warstwy społeczne, a w
szczególności rolę kobiet w
społeczeństwie i w domu. Należało to
uwzględnić w formacji i
profesjonalnym podejściu do prac
domowych. W związku z tym istotna
część szkolenia zawodowego
numerari pomocniczych odbywała
się podczas centrum studiów, na ogół
w szkole, która była oficjalnie
uznana za ośrodek szkolenia
technicznego w branży hotelarskiej i
gastronomicznej. Jeśli chodzi o sferę
duchową i apostolską, formacja w
centrum studiów była taka sama jak



ta, którą otrzymali inni członkowie
Opus Dei: obcowanie z Chrystusem,
poznanie nauki Kościoła i ducha
Opus Dei. Cechą charakterystyczną
tej formacji młodych numerari
pomocniczych było to, że swoją pracę
w Administracji rozumieli nie tylko
jako zadanie zawodowe, ale także
jako istotne apostolstwo dla całego
Dzieła: troska o każdą osobę i
tworzenie rodzinnej atmosfery w
domach. W tym sensie centra
studiów były miejscem, w którym
nauczyły się, że nie są tylko i głównie
kucharkami czy sprzątaczkami, ale
osobami pracującymi we własnych
domach, które oddają swoje
matczyne serce na służbę innym.

Równocześnie zdobywały
kwalifikacje w swoim zawodzie.
Niektóre szkoły uzyskały uznanie
swoich programów, dzięki czemu po
ich ukończeniu słuchacze
otrzymywali oficjalny certyfikat lub
dyplom w zakresie zarządzania



hotelarstwem lub gastronomią.
Programy nauczania były również
dostosowywane do oficjalnych
standardów, czasem po długich
negocjacjach z rządami lub
instytucjami akademickimi[18].
Równocześnie programy
dostosowywały się do tempa zmian
społecznych. Jeszcze w połowie lat
70. znaczna liczba numerari
pomocniczych nie miała ukończonej
szkoły podstawowej do czasu
rozpoczęcia kursu w centrum
studiów, co sprawiło, że ukończenie
edukacji podstawowej stało się
priorytetem. Z biegiem lat ogólny
poziom wykształcenia wzrastał i taka
nauka w szkole podstawowej nie
była już potrzebna[19]. W krajach
bardziej rozwiniętych dziewczęta,
które prosiły się o admisję jako
numerarie pomocnicze, miały
ukończoną co najmniej szkołę
średnią[20].



Ze względu na znaczenie
Administracji dla życia rodzinnego w
Opus Dei, Escrivá de Balaguer chciał,
aby wszystkie numerarie miały
jakieś doświadczenie w obowiązkach
domowych. W 1978 roku, kiedy czas
przeznaczony na te zadania został
zredukowany, Don Alvaro
podkreślał, że, "fundamentalne
znaczenie dla naszej pracy ma to,
aby siedziby Ośrodków były otoczone
opieką jak domy rodzinne: byłoby
bardzo smutne, gdyby nowe
powołania nie były formowane w tej
tradycji, która podtrzymuje i broni
ducha"[21]. Na przykład w programie
nauczania dla numerari z 1986 r.
określono zadania, które można
wykonywać w Administracji w
niepełnym wymiarze godzin, oprócz
pracy w pełnym wymiarze godzin
przez półtora miesiąca[22]. Po latach
zaznaczono, że wszystkie numerarie,
zgodnie z życzeniem założyciela,
powinni poświęcić "trochę czasu"[23]



na prace charakterystyczne dla
administracj[‡].

Ponieważ kształcenie w zakresie
prowadzenia gospodarstwa
domowego i zarządzania hotelami
nie było oferowane w środowisku
akademickim przed połową lat 80.
ubiegłego wieku, kolejne regiony
dołączyły do tych, które już posiadały
wyższe studia w zakresie nauk o
gospodarstwie domowym w ramach 
Studium Generale Opus Dei. Tak było
w szczególności w Argentynie (1976),
Brazylii (1977), Włoszech (1981), na
Filipinach (1983) i w Stanach
Zjednoczonych (1987). Na przykład
fakultet, który działał w Buenos
Aires, nosił nazwę Instituto Superior
de Administración de Servicios en
Hogar e Instituciones. Kadra
profesorska ukończyła studia w
Meksyku, Kolumbii lub Hiszpanii.
Kurs trwał cztery lata, łącznie z
praktykami, i kończył się uzyskaniem
prywatnego dyplomu licencjata.



Każdego roku studia kończy od
pięciu do ośmiu osób.

Pod koniec lat 80. sytuacja społeczna
ponownie się zmieniła. Z jednej
strony, wyższe studia w zakresie
nauk o gospodarstwie domowym
były dostępne na wielu
uniwersytetach i w
wyspecjalizowanych instytucjach,
które nadawały również oficjalne
stopnie naukowe; z drugiej strony,
większość numerari - również
przyszłych administratorek -
kontynuowała studia
uniwersyteckie. Z tych powodów w
1989 roku zlikwidowano fakultety
nauk o gospodarstwie domowym w 
Studium Generale[24].

Niektóre z najstarszych i najlepiej
prosperujących fakultetów nauk o
gospodarstwie domowym zostały
włączone do uniwersytetów: Escuela
de Administración de Instituciones
(Mexico City) została połączona z



Universidad Panamericana; Escuela
Superior de Administración
Montemar (Lima), która
przyznawała uznawany zawodowy
tytuł licencjata, stała się Instituto de
Educación Superior przy Universidad
de Piura; a Instituto Femenino de
Estudios Superiores (Guatemala
City), który przez trzydzieści lat
nadawał oficjalne stopnie naukowe
dzięki umowie z Universidad de San
Carlos, połączył się w 1997 roku z
Universidad del Istmo.

W Hiszpanii Centro de Estudios e
Investigación de Ciencias Domésticas
(CEICID) przeniosło swoją siedzibę z
Madrytu do Pampeluny w 1989 roku
i zmieniło podejście, ponieważ dla
niektórych numerari spędzenie
czterech lat w Madrycie w celu
uzyskania dyplomu z nauk o
gospodarstwie domowym, który - w
przeciwieństwie do innych krajów -
nie był oficjalnie uznawany,
wymagało znacznego wysiłku. W



Pampelunie mogli oni ukończyć
studia wyższe na Uniwersytecie
Nawarry oraz odbyć specjalistyczne
kursy w CEICID na temat
zarządzania i pracy administracji.
CEICID stała się w ten sposób
centrum studiów dla absolwentów,
skoncentrowanym na
profesjonalizacji opieki nad
człowiekiem.

W pozostałych regionach takie studia
zawodowe odbywały się w
ośrodkach publicznych i
prywatnych. Ze swej strony
dyrektorki Dzieła zapewniały
przyszłym administratorkom
specjalne szkolenia na takie tematy,
jak regulamin Administracji i
formacja numerari pomocniczych[25].

DUCHOWIEŃSTWO DIECEZJALNE

Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża przeżywało ważne momenty
w swoim rozwoju. Jeden z nich jest
związany z latami poprzedzającymi



kryzys posoborowy, kiedy to Dzieło
rozprzestrzeniało się w krajach, w
których Opus Dei zostało założone,
ponieważ księża numerariusze
rozpowszechniali przesłanie Dzieła
wśród swoich kolegów diecezjalnych.
Z drugiej strony, w latach
posoborowych kapłani należący do
Stowarzyszenia Kapłańskiego byli
niekiedy niezrozumiani lub
odrzucani przez innych duchownych
z powodu swojego powołania do
Dzieła. W szczególności, jak
widzieliśmy, Escrivá de Balaguer
prosił członków Opus Dei o
zachowanie roztropności w obliczu
ewolucji doktryny i liturgii. Ci, którzy
nie podzielali tej postawy, określali
księży ze Stowarzyszenia
Kapłańskiego jako osoby
zachowujące tożsamość kapłańską,
która została już wyparta, i z tego
powodu trudno im było szerzyć
atrakcyjną i awangardową drogę
świętości kapłańskiej w diecezji.



W sumie, nie licząc tysięcy księży
numerariuszy i przyłączonych
inkardynowanych do Prałatury Opus
Dei, Stowarzyszenie Kapłańskie
Świętego Krzyża wzrastało
stopniowo z 1237 członków - 945
przyłączonych i 292
supernumerariuszy - w 1975 roku do
1839 - 1165 przyłączonych i 674
supernumerariuszy - w 1993 roku[26].

Dyrektorzy ośrodków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża zachęcali
poszczególnych księży do
pielęgnowania klimatu przyjaźni i
braterstwa wśród swoich przyjaciół
diecezjalnych. W ośrodkach
organizowali nieformalne spotkania,
konferencje, kręgi i rekolekcje.

Wraz z utworzeniem w 1988 roku
Wydziału Filozofii Kościelnej,
Uniwersytet Nawarry zaoferował
pełen zakres studiów kościelnych
niezbędnych dla osób



przygotowujących się do kapłaństwa:
cykl maturalny, licencjacki i
doktorancki, z takimi profesorami
jak José María Casciaro, Pedro
Rodríguez, Lucas Francisco Mateo-
Seco, Jutta Burggraf i Mariano
Artigas[27]. W tym samym roku Opus
Dei otworzyło Międzynarodowe
Kolegium Kościelne Bidasoa w
Pampelunie dla seminarzystów
wysłanych przez swoich biskupów
na studia na Uniwersytecie
Nawarry[28].

W 1983 r. Alvaro del Portillo uznał,
że nadszedł czas, aby położyć
pierwsze kamienie pod budowę
uniwersytetu kościelnego w Rzymie.
Oprócz tego, że założyciel Opus Dei
wyraził przed nim pragnienie, aby w
Wiecznym Mieście powstało miejsce
formacji kapłanów, miał poparcie
papieża[29]. Rozpoczęcie projektu
wymagało znalezienia budynku,
znalezienia wykładowców,
zapewnienia trwałości finansowej



projektu, uzyskania formalnej zgody
Stolicy Apostolskiej i znalezienia
studentów w czasie, gdy liczba
powołań kapłańskich i zakonnych
była mniejsza niż w poprzednich
dziesięcioleciach i gdy wielu
wydawało się, że w Rzymie jest
nadmiar uniwersytetów i wydziałów
kościelnych.

Problem budynku został rozwiązany
poprzez wynajęcie nieruchomości
należącej do Stolicy Apostolskiej i
nabycie innej. Trudności
administracyjne zostały
przezwyciężone dzięki formule
przejściowej, która ustanowiła
rzymskie sekcje kościelnych
wydziałów teologii i prawa
kanonicznego na Uniwersytecie
Nawarry[30]. Rzymskie Centrum
Akademickie Świętego Krzyża
otworzyło swoje podwoje w
październiku 1984 r. z 41
studentami. W 1990 r. Kongregacja
Wychowania Katolickiego



zatwierdziła je jako Ateneum na
wydziałach teologicznym i
filozoficznym[31]. W tym samym roku
dyrekcja i służby administracyjne
zaczęły się przenosić do Palazzo
dell'Apollinare, obok Piazza
Navona[32]. W 1995 r. przekształciło
się w Papieskie Ateneum, z
wydziałami teologii, filozofii i prawa
kanonicznego oraz Wyższym
Instytutem Nauk Religijnych. W 1996
r. rozpoczął działalność czwarty
wydział - Komunikacji Społecznej
Instytucjonalnej, który przygotowuje
kapłanów, świeckich i zakonników
do pełnienia funkcji rzeczników
prasowych w diecezjach, instytutach
zakonnych i innych
rzeczywistościach kościelnych.

Wyposażenie obiektów i koszty
bieżące wymagały dużego wysiłku
kadrowego i finansowego. Ponadto
wielu studentów pochodziło z
diecezji w Ameryce Południowej, Azji
i Afryce, których nie stać było na



opłacenie czesnego. Aby pomóc w
zaspokojeniu tych potrzeb, w 1989
roku niektórzy wierni i
współpracownicy Opus Dei założyli
w Hiszpanii Fundację CARF (Centro
Académico Romano Fundación), do
której później dołączyły podobne
fundacje w takich krajach, jak
Niemcy, Chile, Stany Zjednoczone i
Włochy.

Wkład Opus Dei w formację księży
diecezjalnych nie ograniczał się do
tych instytucjonalnych wyzwań. W
1986 r. około trzydziestu księży
numerariuszy Opus Dei pracowało
jako nauczyciele i kierownicy
duchowi w seminariach różnych
diecezji, na prośbę miejscowych
ordynariuszy[33].

Biskupi diecezjalni powierzyli kilka
kościołów w różnych częściach
świata księżom z prezbiteratu Opus
Dei. Ważnym przypadkiem była
parafia Sant'Eugenio a Valle Giulia,



położona nieco mniej niż kilometr od
siedziby Opus Dei w Rzymie. Kościół
został ukończony w 1951 r. z
funduszy ofiarowanych Stolicy
Apostolskiej przez katolików z całego
świata dla uczczenia dwudziestej
piątej rocznicy święceń biskupich
papieża Piusa XII. W 1981 r. został on
powierzony kapłanom Dzieła i
wkrótce stał się miejscem, gdzie
odprawia się wiele uroczystości
liturgicznych związanych z życiem
Prałatury, takich jak święcenia
diakonatu i kapłaństwa czy Msze
święte we wspomnienie św.
Josemarii.

Z okazji beatyfikacji założyciela,
Opus Dei ofiarowało Ojcu Świętemu
kościół w południowej części Rzymu,
dedykowany założycielowi. Budowa
parafii pod wezwaniem bł. Josemaríi
rozpoczęła się w 1994 roku. Dwa lata
później Jan Paweł II dokonał
uroczystej inauguracji nowego
kościoła[34].



Parafia Najświętszej Maryi Panny
Anielskiej w Chicago (Illinois)
powstała na początku XX wieku jako
parafia dla polskiej kolonii, ale
stopniowo, w miarę jak zmieniała się
struktura społeczna okolicy, coraz
mniej Polaków uczęszczało do
parafii, a ogromny kościół, który
mógł pomieścić prawie dwa razy
więcej osób niż katolicka katedra w
Chicago, wyraźnie podupadł. W 1988
r. archidiecezja chicagowska
postanowiła go zburzyć, ponieważ
stał się niebezpieczny. W odpowiedzi
na protesty parafian, kardynał
Bernardin powierzył parafię księżom
z Opus Dei. Dzięki zbiórce pieniędzy
w 1999 r. kościół został całkowicie
odrestaurowany. Z biegiem lat w
dzielnicy zaczęli osiedlać się
imigranci z Ameryki Łacińskiej i
młodzi profesjonaliści. Obecnie
parafia jest wspólnotą
wielokulturową i wieloetniczną, w
której Eucharystie sprawowane są w



języku angielskim, hiszpańskim i
polskim.

W tamtych czasach istniały inne
kościoły powierzone księżom Opus
Dei, takie jak kościół Santa María de
la Paz (Gwatemala City, 1981), parafia
San Pantaleón (Kolonia, 1987),
parafia St. Ambroise (Montreal, 1989)
i kościół Świętej Rodziny z Nazaretu
(Caracas, który zainaugurował swoją
ostateczną siedzibę w 1998 roku i
który od 2002 roku będzie nosił w
swoim tytule również wezwanie
świętego Josemaríi). Każdy kościół
rozwijał swoje własne działania, a
także własne praktyki pobożności. Z
czasem zaczęto świątynie te
postrzegać jako miejsca, w których
łatwo znaleźć spowiedników, gdzie
można było odprawiać comiesięczne
rekolekcje i wspólnie planować inne
inicjatywy duszpasterskie.

[*] Wśród tych intelektualistów był
przez kilka lat Joseph Ratzinger.



Powód sięga roku 1969, kiedy to 38
teologów - wśród nich jeden
Ratzinger - opublikowało
oświadczenie na temat wolności i
funkcji teologii w Kościele. Wkrótce
potem L'Osservatore Romano
stwierdziło, że oświadczenie to
zasługuje na poważne zastrzeżenia.
Escrivá de Balaguer zaznaczył, że w
ramach ostrożności należy prosić o
pozwolenie na czytanie dzieł tych
autorów (por. Nota ogólna 3/69 [22-
I-1-1969], w AGP, seria E.1.3, 246-1).
Alvaro del Portillo, który był
konsultorem Kongregacji Nauki
Wiary w latach 1966-1983, utrzymał
te środki doktrynalne - na przykład
w Studia generalia i na Wydziale
Teologicznym Uniwersytetu Nawarry
- przez pewien czas, ponieważ
znaczna część współczesnej teologii
nie została jeszcze poddana
weryfikacji. Okoliczności zmieniły
się wraz z nastaniem Jana Pawła II,
mianowaniem kardynała Ratzingera
prefektem Kongregacji Nauki Wiary i



rozpoczęciem przez teologów
należących do Opus Dei
intensywniejszych studiów nad
współczesnymi pisarzami. W 1998 r.
kardynał Ratzinger otrzymał tytuł
doktora honoris causa Uniwersytetu
Nawarry.

[†] Ważnym projektem była kolekcja
Crítica Filosófica, wydawana przez
Editorial Magisterio Español, która w
latach 1975-1987 opublikowała 64
książki. Autorzy - filozofowie i
teologowie, w większości członkowie
Opus Dei - dokonali oceny treści i
myśli głównych dzieł filozoficznych
historii nowożytnej i współczesnej z
perspektywy wiary katolickiej.
Jednak przedłużanie się
nadzwyczajnych środków podjętych
w latach sześćdziesiątych przez
założyciela utrudniało utrzymywanie
się w czołówce studiów
filozoficznych, teologicznych i prawa
kanonicznego.



[‡] W ostatnich latach, w następstwie
większej świadomości znaczenia
kultury opartej na wzajemnej
dbałości i opiece, która dotyczy
zarówno mężczyzn, jak i kobiet,
numerariusze poświęcają więcej
czasu na prace domowe, przejmując
niektóre zadania tradycyjnie
wykonywane przez administrację.

[1] Por. JAN PAWEŁ II, "Discorso di
Giovanni Paolo II ai partecipanti al
VI Simposio del Consiglio delle
Conferenze Episcopali d'Europa", 11-
X-1985, w: AAS LXXVIII (1986)
178-189.

[2] Po nawiązaniu do "współczesnego
pogaństwa", które za wszelką cenę
dąży do dobrobytu materialnego, Del
Portillo ubolewał nad tymi, którzy
"ze śmieszną i zarozumiałą dumą
chcą wynieść biedne stworzenie na
swoje miejsce, które utraciło swoją
nadprzyrodzoną godność i swoją
ludzką godność, i zostało



zredukowane - to nie jest przesada:
to widać wszędzie - do macicy, do
seksu, do pieniędzy". I, cytując Jana
Pawła II, wskazuje, że reakcja
nadejdzie ze strony nowych
ewangelizatorów, "zwiastunów
Ewangelii, znawców
człowieczeństwa, którzy znają
dogłębnie serce dzisiejszego
człowieka": Alvaro DEL PORTILLO,
List pasterski, 25 grudnia 1985, nr
376 i 378, w AGP, Biblioteca, P17. Por.
Javier ECHEVARRÍA, "Przemówienie
księdza prałata na kongresie z okazji
stulecia urodzin biskupa Álvaro del
Portillo, Papieski Uniwersytet
Świętego Krzyża, Rzym (12-III-2014)",
w: Romana, 58 (I-VI, 2014) 110-129.

[3] Por. AGP, seria R1.1.3, 32-2.

[4] Por. streszczenie protokołu komisji
służby do Hiszpanii, 4 II 1989, w AGP,
seria E.2.1.

[5] Por. Komunikat ogólny 15/80, nr 3,
w AGP, seria E.1.3, 1138.



[6] Por. idem.

[7] Por. Komunikat ogólny 13/82, w
AGP, seria E.1.3, 1138. E.1.3, 1138.

[8] Por. AGP, seria R1.1.3, 2-32.

[9] Por. Francisco FERNÁNDEZ
CARVAJAL, Hablar con Dios (siedem
tomów), Palabra, Madrid 2017, 26
wyd.

[10] Por. Komunikat ogólny 123/92, w
AGP, seria E.1.3, 1146.

[11] Komunikat ogólny 138/76, w AGP,
seria E.1.3, 1137.

[12] W połowie lat osiemdziesiątych
istniały dwadzieścia cztery centra
studiów dla numerariuszy,
trzydzieści dla numerari,
dwadzieścia dwa dla numerari
pomocniczych, trzynaście dla
przyłączonych [mężczyzn] i tyle
samo dla przyłączonych [kobiet],
plus około dwudziestu centrów



bardziej intensywnej formacji (por.
sprawozdanie prefekta studiów na
Kongres Generalny, faza męska,
Rzym, 3IX-1984, w AGP, seria D.2;
oraz dane na Kongres Generalny,
faza żeńska, IX-1984, w AGP, D.2).

[13] Por. 4817/89, w AGP, R4.2.2.2, 7-58.

[14] Por. Komunikat ogólny 118/78,
AGP, seria E.1.3, 1137.

[15] "De quibusdam rationibus
"Theologiae Liberationis"", w AAS
LXXVI (1984) 876-909.

[16] Komunikat ogólny 160/84,
odpowiednio nr 7, 1 i 3, w AGP, seria
E.1.3, 1137.

[17] Komunikat ogólny 140/84, nr 8, w
AGP, seria E.1.3, 1137.

[18] Por. np. doświadczenie z
Montemar (Lima), Pf 209/79, w AGP,
seria R, seria R6.3.



[19] Por. AGP, seria R6.2.2, 8-1; Hf
86/81, w AGP, seria R6.2.2, 4-28; oraz
Hf 517/84, w AGP, seria R6.2.2, 4-28.

[20] Por. AGP, seria R4.5, 38-2; oraz Euf
196/79, w AGP, seria R6.2.2, 4-28.

[21] Pismo Alvaro del Portillo, 1978, w
AGP, seria B.1.3.

[22] Por. AGP, seria R6.2.2.2, 3-21.

[23] Konsultacje z Asesorią Centralną,
10 października 1989 r., w AGP, seria
R4.2.4, 2-20.

[24] Por. Komunikat ogólny 162/89, 6-
XI-1989, w AGP, seria R4.2.4, 2-20.

[25] Por. Konsultacja Asesorii
Centralnej, 27 V-1989, w AGP, seria
R4.2.4, 2-20.

[26] Por. AGP, seria I.4, 1350.

[27] http://www.unav.edu/web/facult...
(ostatnia konsultacja, 17-VII-2020).

http://www.unav.edu/web/facultad-eclesiastica-de-filosofia/origen-desarrollo-y-fines


[28] http://www.ceibidasoa.org/01/e...
(ostatnia konsultacja, 17-VII-2020).
Odpowiednia Kongregacja
[Congregatio de Institutione Catholica
(de Seminariis atque Studiorum
Institutis)] erygowała
Międzynarodowe Kolegium
Kościelne w Bidasoa 14 lipca 1988
roku.

[29] Por. Javier MEDINA BAYO, Álvaro
del Portillo, dz. cyt. s. 543-544.

[30] Kongregacja Wychowania
Katolickiego zatwierdziła to
porozumienie dekretem z dnia 8
stycznia 1985 r. z mocą obowiązującą
od 15 października 1984 r. (por.
Komunikat ogólny 111/85, w AGP,
seria E.1.3, 1139).

[31] Patrz: Nota ogólna 101/90, w AGP,
seria E.1.3, 1145.

[32] Por. Antonio MIRALLES, "Il germe
di una nuova istituzione
universitaria", en Pontificia

http://www.ceibidasoa.org/01/espanol-quien-somos/


Università della Santa Croce. Dono e
Compito: 25 anni di attività, Silvana,
Milán 2010, str. 40-47.

[33] Por. AGP, seria I.4, 3116.

[34] Por. AGP, seria G1.5, 3237.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/historia-opus-dei-doktryna-

siewu/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-doktryna-siewu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-doktryna-siewu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-doktryna-siewu/

	Historia Opus Dei: Doktryna siewu

