
opusdei.org

Historia Opus Dei:
Beatyfikacja
założyciela

Fragment książki Historia Opus
Dei (José Luis González Gullón,
John F. Coverdale).

27-07-2022

23

Beatyfikacja założyciela

DZIEDZICTWO Escrivá de Balaguer,
bardziej niż w jego pismach, można
odnaleźć w jego postępowaniu.
Miłości do Chrystusa i Kościoła uczył



przede wszystkim przykładem a
także słowem i swoimi publikacjami.
Dla wielu ludzi Droga była
pierwszym sposobem kontaktu z
Opus Dei. Mimo swej zwięzłości stała
się ona bogatym źródłem materiału
do modlitwy myślnej oraz do
przygotowania pogadanek na temat
świętości i apostolstwa w życiu
codziennym. Do chwili śmierci
opublikował również Różaniec
Święty,Rozmowy z Prałatem Escrivą i 
To Chrystus Przechodzi,
przetłumaczone na główne języki
europejskie.

W latach 1977-1987 ukazały się
cztery dzieła pośmiertne w języku
hiszpańskim, które zostały również
przetłumaczone na kilka języków: 
Amigos de Dios [Przyjaciele Boga], z
osiemnastoma homiliami; Surco
[Bruzda], książka podobna do 
Camino [Droga], z 1000 punktów do
medytacji; Forja [Kuźnia], również
podobna do dwóch poprzednich, z



1055 punktami zaczerpniętymi w
dużej mierze z Apuntes íntimos; Vía
Crucis [Droga Krzyżowa], która łączy
rozważania każdej stacji z kilkoma
komentarzami do medytacji; oraz 
Amar a la Iglesia [Kochać Kościół], z
trzema homiliami na temat Kościoła i
kapłaństwa. Książki te, wydane pod
kierunkiem Alvaro del Portillo,
zwiększyły ilość materiałów
dostępnych dla wiernych i osób
zainteresowanych poznaniem ducha
Opus Dei i sposobów jego realizacji w
życiu.

SPRAWA KANONIZACJI

Ludzie z Opus Dei mieli wiele
powodów, aby domagać się
kanonizacji Josemaríi Escrivá de
Balaguer[1]. Ci, którzy go znali i
odnieśli korzyści z kontaktów z nim,
uważali go za świętego. Z tego
powodu w ciągu pięciu lat po jego
śmierci zebrano i skatalogowano
jego pisma, notatki z głoszonych



przez niego kazań i inne zapiski.
Członkowie Dzieła i inni, którzy go
znali, napisali osobiste świadectwa o
jego życiu. O otwarcie jego sprawy
beatyfikacyjnej i kanonizacyjnej
zwróciło się do Stolicy Apostolskiej
sześć tysięcy osób z ponad stu
krajów, w tym 69 kardynałów, 241
arcybiskupów i 987 biskupów, czyli
ponad jedna trzecia wszystkich
biskupów na świecie. Ponadto
otrzymano czterdzieści jeden listów
w tej sprawie od przełożonych
zakonów i zgromadzeń zakonnych[2].
A jednak najbardziej uderzające były
tysiące relacji o łaskach, pisanych
przez ludzi z różnych środowisk,
pokazujących, jak zwracali się do
Boga za wstawiennictwem Escrivy de
Balaguer. Sam papież Paweł VI
powiedział Del Portillo w 1976 roku,
że uważa założyciela za "jednego z
ludzi, którzy otrzymali najwięcej
charyzmatów w historii Kościoła i
którzy z największą hojnością
odpowiedzieli na dary Boże"[3].



Niemal natychmiast po jego śmierci
zaczęto rozprowadzać w wielu
językach obrazki z fotografią i krótką
modlitwą do prywatnego użytku,
prosząc w niej Boga o łaski za
wstawiennictwem założyciela.
Wydawano też biuletyny o jego życiu
i łaskach przypisywanych jego
pośrednictwu. Dekadę później, w
1984 r., biuletyny były już dostępne
dla trzech milionów abonentów[4].

W siedzibie zarządu regionalnego
Dzieła w Madrycie zebrano i
uporządkowano liczne materiały
dotyczące życia założyciela, w tym
wspomnienia osób, które go znały,
oraz kopie dokumentów
przechowywanych w archiwach
cywilnych i kościelnych. Ponadto
dostarczono dokumentację i
udzielono pomocy kilku pisarzom,
którzy pisali biografie założyciela.
Pierwsza z nich to Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei, która



ukazała się po hiszpańsku w 1976
roku. Jej autor, Salvador Bernal,
ukazał szerokiej publiczności
osobowość i przesłanie świętego
Josemaríi poprzez główne etapy jego
życia. Później, w latach 80., pojawiły
się inne biografie, wśród których
wyróżnia się pięciu pisarzy z
różnych krajów europejskich:
François Gondrand, Peter Berglar,
Andrés Vázquez de Prada, Hugo de
Azevedo i Ana Sastre[5]. Mieli oni
tylko częściowy dostęp do
materiałów archiwalnych, ponieważ
musiały one być uprzednio
sprawdzone przez Kongregację
Spraw Kanonizacyjnych[6].

Pisma Josemaríi Escrivá de Balaguer,
jego biografie, obrazki do modlitwy i
biuletyny informacyjne to przejawy
przeświadczenia o jego świętości, co
jest podstawowym warunkiem
rozpoczęcia procesu
kanonizacyjnego. Na poparcie
oficjalnej prośby postulatora



zaprezentowano dwa woluminy
świadectw osób, które uznały go za
świętego. W drugim tomie zebrano
kolejne 1500 relacji o łaskach
przypisywanych jego
wstawiennictwu. W ostatnim tomie,
liczącym sześćset stron,
zamieszczono reprodukcje
niektórych artykułów
opublikowanych w prasie
międzynarodowej na temat
założyciela Opus Dei w ciągu
czterech lat po jego śmierci, w tym
dziewięć podpisanych przez
kardynałów[7].

Ponieważ Escrivá de Balaguer zmarł
w Wiecznym Mieście, dochodzenie w
sprawie procesu leżało w gestii
diecezji rzymskiej. Wikariusz
papieski, kardynał Ugo Poletti,
zadekretował oficjalne
wprowadzenie tej sprawy w lutym
1981 roku. W ciągu pięciu lat
trybunał kościelny przesłuchał
dwudziestu sześciu świadków na



temat życia Escrivy de Balaguera,
wśród nich trzech kardynałów,
dwóch arcybiskupów, jednego
biskupa, jedenastu księży i
dziewięciu świeckich, w tym dwóch
byłych członków Opus Dei. Ponieważ
ich relacje z założycielem przez lata
były bardzo bliskie, zeznania Álvaro
del Portillo i Javiera Echevarríi były
nader obszerne[8].

Do trybunału w Rzymie wpłynęło
siedemnaście listów od osób
sprzeciwiających się beatyfikacji.
Niektóre z nich pochodziły od
rodziców niezadowolonych z faktu,
że ich dzieci wstąpiły do Opus Dei.
Trybunał ten, złożony ze specjalistów
spoza Opus Dei, odpowiedział, że
okoliczności, w jakich młodzi ludzie
wstąpili do Opus Dei, nie były
wystarczająco związane z osobą
Escrivy de Balaguer, aby zakłócić
jego proces kanonizacyjny. Inne
osoby przesyłały teksty homilii
założyciela, które według nich były



krytyczne wobec papieża i Kościoła.
Trybunał odpowiedział, że homilie
zostały dołączone do dokumentacji
przedstawionej przez postulatora i
dowodzą, że Josemaría Escrivá był
człowiekiem wiary[9].

Ponieważ wielu świadków mieszkało
w Hiszpanii lub mówiło po
hiszpańsku, utworzono drugi
trybunał, który zbierał zeznania w
diecezji madryckiej. Jego członkowie
zostali mianowani przez kardynała
Vicente Enrique y Tarancón. W
przeciwieństwie do trybunału w
Rzymie, który rozpatrywał kilka
spraw, trybunał w Madrycie miał za
zadanie jedynie zebrać zeznania
dotyczące Escrivá de Balaguer, dzięki
czemu mógł działać szybciej. Do
przewodniczenia przesłuchaniom
kardynał Enrique y Tarancón wybrał
ojca Rafaela Péreza, augustianina,
który wcześniej pracował w
Kongregacji Spraw Kanonizacyjnych.
Trybunał ten - w którym nie było



członków Dzieła - przesłuchał
sześćdziesięciu świadków, w tym
dwóch arcybiskupów, sześciu
biskupów, siedemnastu księży, pięciu
zakonników i trzydziestu świeckich,
z których ośmiu było byłymi
członkami Opus Dei[10].

Świadkowie powołani przez oba
trybunały znali założyciela na
przestrzeni niemal całego jego życia,
w różnych jego okresach. Niektórzy
zeznawali długo, inni krótko, ale
razem przedstawili pełny obraz jego
drogi życiowej i sposobu, w jaki
realizował cnoty chrześcijańskie.
Większość z nich podkreślała siłę
przesłania świętości w zwykłych
okolicznościach, niektórzy mówili, że
jego dobroczynność przejawiała się
w szczerej sympatii, niektórzy
małżonkowie wspominali, jak
pomógł im zrozumieć, że życie
małżeńskie jest drogą do świętości, a
kilku członków zakonów stwierdziło,
że ułatwił im rozeznanie powołania.



Jeden z biskupów wyjaśnił
szczegółowo, że założyciel pomógł
mu skupić się na powołaniu
kapłańskim, a nie na karierze
akademickiej. Kilku byłych członków
Opus Dei również pozytywnie
wypowiadało się o cnotach Escrivy.

Wśród dokumentów przekazanych
Stolicy Apostolskiej znalazły się
krytyczne publikacje napisane przez
dwie osoby, które znały go osobiście:
Alberto Moncada i María Angustias
Moreno[11]. Postulator zaproponował
obu jako świadków. Moncada złożył
zeznania w listopadzie 1982 roku. W
liście do Kongregacji Spraw
Kanonizacyjnych sędziowie, którzy
wysłuchali jego zeznań, stwierdzili,
że są one niewiarygodne i nie
powinny być brane pod uwagę ze
względu na wyraźne odrzucenie
założyciela. Kongregacja przyjęła w
tym duchu uchwałę[12]. Ze swej strony
Moreno nie odpowiedziała na
pisemne zaproszenie do złożenia



zeznań, ale jej publikacje zostały
włączone do dokumentacji.
Ponieważ jej pisma i wystąpienia w
telewizji sugerowały, że jej zeznania
będą niewiarygodne, a ponadto nie
odpowiedziała ona na prośbę o
złożenie zeznań, trybunał oznajmił
kongregacji, że nie widzi potrzeby
żądania od niej ustnego
oświadczenia. Kongregacja wyraziła
zgodę. Jakiś czas później, po
zakończeniu śledztwa, Moreno
zwróciła się z prośbą o złożenie
zeznań, a sąd postanowił nie
wznawiać postępowania[13].

Oba trybunały zebrały w sumie
prawie jedenaście tysięcy stron
przepisanych zeznań ustnych,
otrzymały od postulatora trzynaście
tysięcy stron pism założyciela oraz
jedenaście tomów dokumentów
zebranych z trzystu
dziewięćdziesięciu archiwów
publicznych i prywatnych. Czterem
teologom zlecono przestudiowanie



pism założyciela. Jeden z nich
napisał: "Aparat dowodowy tej
sprawy jest tak bogaty, że nie można
by sobie życzyć więcej"[14].

W 1982 r. kardynał Enrique y
Tarancón powołał kolejny trybunał,
który miał zbadać nagłe uzdrowienie
przypisywane wstawiennictwu
Escrivy de Balaguer u karmelitanki
bosej, cierpiącej na poważną,
zagrażającą życiu chorobę. W
kwietniu trybunał stwierdził, że
uzdrowienie nie ma naturalnego
wytłumaczenia i należy je przypisać
wstawiennictwu Josemaríi Escrivy.
Kardynał Enrique y Tarancón
przesłał akta tego procesu do
Rzymu[15].

Na sprawozdawcę w sprawie Escrivá
de Balaguer kongregacja wybrała
dominikanina Ambrogio Eszera,
weterana kongregacji, znanego z
powagi, z jaką wykonywał swoją
pracę[16]. Ze swej strony postulator



zebrał grupę członków Opus Dei,
którzy byli specjalistami w dziedzinie
teologii, historii i prawa
kanonicznego, a także kilku
ekspertów komputerowych. Zespół
ten przygotował liczące sześć tysięcy
stron positio, które zostało
ukończone w czerwcu 1988 roku.
Sprawozdawca stwierdził, że zostało
ono dobrze wykonane[17].

Positio powierzono grupie
konsultorów teologicznych
kongregacji. Siedmiu z dziewięciu
konsultantów opowiedziało się za
heroicznością cnót. Jeden z nich
określił Escrivę jako "kompletny i
atrakcyjny model świętości, której
najbardziej potrzebuje współczesny
świat". Inny wskazał na niego jako
"mistrza duchowości na nasze czasy"
i "człowieka posłanego przez Boga,
aby odnowić i ożywić ducha
chrześcijańskiego w obojętnym
świecie"[18]. Z drugiej strony, ksiądz
Justo Fernández Alonso wyraził



negatywną opinię, a regens
Penitencjarii Apostolskiej Luigi De
Magistris opowiedział się za
opóźnieniem procesu. Później jeden
z włoskich magazynów opublikował
przeciek tej opinii, nie ujawniając
nazwiska jej autora. Konsultor
podsumował swoje zastrzeżenia
stwierdzeniem, że rozsądnie byłoby
dać więcej czasu i że należy
dogłębnie zbadać trzy kwestie:
napięcia między Escrivą de Balaguer
a jezuitami, jego osobiste odczucia
dotyczące widocznego braku pokory
założyciela oraz obfitość zjawisk
mistycznych w życiu Escrivy de
Balaguer[19].

Pomimo zastrzeżeń obu konsultorów,
relator, o. Eszer, uznał, że nie są
potrzebne żadne dalsze badania ani
świadectwa, ponieważ "procedury
procesowe, zbieranie i analiza źródeł
dokumentalnych oraz kolejne studia
historyczno-dokumentalne są także
przykładem skrupulatnej



dokładności, solidnego aparatu
krytycznego oraz mądrego i pewnego
pogłębiania wiedzy"[20]. Eszer uznał,
że sprawa dojrzała do tego, by
przekazać ją kardynałom i biskupom
należącym do Kongregacji Spraw
Kanonizacyjnych. Po
przeanalizowaniu materiału, w
marcu 1990 r. zarekomendowali
Ojcu Świętemu nakazanie
opublikowania dekretu o
heroiczności cnót. Papież
promulgował go 9 kwietnia. Po
obszernym streszczeniu biografii
Escrivy de Balaguer, dekret
wskazywał, że "najbardziej
charakterystyczne cechy jego postaci
można odnaleźć nie tylko w jego
nadzwyczajnych darach jako
człowieka czynu, ale także w jego
życiu modlitwy i w tym wytrwałym
doświadczeniu jedności, które
uczyniło go będącym w drodze,
pośród świata kontemplatykiem"[21].



W czerwcu 1990 r. konsultorzy
medyczni kongregacji jednogłośnie
stwierdzili, że natychmiastowe
uzdrowienie siostry karmelitanki
bosej, cierpiącej na złożony, ostry
stan kliniczny o niekorzystnym
rokowaniu, nie może być wyjaśnione
przyczynami naturalnymi. Również
konsultorzy teologiczni kongregacji
jednogłośnie opowiedzieli się za
cudownym charakterem
uzdrowienia. W lipcu 1991 r. Jan
Paweł II ogłosił dekret o cudownym
uzdrowieniu i podjął decyzję o
beatyfikacji.

17 maja 1992 r. - siedemnaście lat po
śmierci Escrivy de Balaguer i
jedenaście lat po otwarciu procesu -
od dwustu do trzystu tysięcy ludzi,
według różnych szacunków mediów,
wypełniło Plac Świętego Piotra i
wylało się na Via della Conciliazione.
Trzydziestu pięciu kardynałów i
około trzystu biskupów wzięło udział
we Mszy świętej beatyfikacyjnej



kanosjańskiej zakonnicy Józefiny
Bakhity i Josemarii Escrivy de
Balaguer, celebrowanej przez
papieża Jana Pawła II.

W swojej homilii Papież podkreślił
przesłanie założyciela Opus Dei:
"Błogosławiony Josemaría z
nadprzyrodzoną intuicją
niestrudzenie głosił powszechne
wezwanie do świętości i apostolstwa.
Chrystus wzywa wszystkich do
uświęcania się w rzeczywistości
życia codziennego; dlatego praca jest
także środkiem osobistego
uświęcenia i apostolstwa, jeśli jest
przeżywana w zjednoczeniu z
Jezusem Chrystusem, ponieważ Syn
Boży, wcielając się, zjednoczył się w
pewien sposób z całą rzeczywistością
człowieka i z całym stworzeniem
(por. Dominum et vivificantem, 50).
W społeczeństwie, w którym
niepohamowana żądza posiadania
rzeczy materialnych czyni z nich
bożka i przyczynę oddalenia się od



Boga, nowy Błogosławiony
przypomina nam, że te same
rzeczywistości, będące dziełem Boga
i ludzkiej pomysłowości, jeśli są
właściwie wykorzystywane na
chwałę Stwórcy i w służbie ludziom,
mogą być dla człowieka drogą do
spotkania z Chrystusem. Wszystkie
sprawy na ziemi - nauczał - nawet
ziemska i doczesna działalność
człowieka, muszą być skierowane ku
Bogu" (List z 19 marca 1954 r.)"[22].

KONTROWERSJE

Beatyfikacja Escrivá de Balaguer
została przyjęta z radością nie tylko
przez tłumy zgromadzone na Placu
św. Piotra, ale także przez członków,
współpracowników i przyjaciół Opus
Dei na całym świecie oraz przez
wiele osób, które nie miały kontaktu
z tą instytucją, ale poznały
założyciela i jego przesłanie dzięki
jego pismom i licznym artykułom
prasowym. Zarówno przed



uroczystością, jak i po niej, w
gazetach i czasopismach na całym
świecie pojawiały się artykuły
sławiące jego życie i jego świętość.

Beatyfikacja wywołała jednak także
krytyczne komentarze. Niektóre z
nich nie miały wiele wspólnego z
osobą Escrivá de Balaguer.
Wydawały się być motywowane
raczej odrzuceniem ministrów
reżimu Franco, którzy należeli do
Opus Dei lub oskarżeniami, że
instytucja ta była wpływowym
elementem konserwatywnym w
Kościele. Inne artykuły cytowały
niektórych byłych członków Opus
Dei, którzy zamiast odnosić się
osobiście do założyciela, ubolewali
nad błędami innych członków Dzieła.

Krytykę Escrivá de Balaguer i
możliwości jego beatyfikacji można
podzielić na cztery grupy, choć każde
uproszczenie z konieczności pominie
niektóre aspekty i zatraci niuanse, a



mianowicie: że miał zły charakter i
czasami okazywał go na zewnątrz; że
popierał Franco; że sympatyzował z
Hitlerem i nazizmem; że brakowało
mu pokory.

Największa krytyka jego postaci
wyszła od Maríi del Carmen Tapia,
która na krótko przed beatyfikacją
wydała książkę, w której określiła go
jako tyrana, który traktował ją
niesprawiedliwie, w sposób
niegrzeczny i obraźliwy[23]. Jej
wypowiedzi zostały podchwycone
przez amerykański tygodnik
Newsweek i inne publikatory.
Escrivá de Balaguer miał silny
temperament i bywał niekiedy
wściekły. Komentuje to on sam, że w
niektórych przypadkach było to
konieczne, a w innych wynikało z
tego, że "jestem biednym
człowiekiem". Jednocześnie był to
człowiek niezwykle uprzejmy i czuły
zazwyczaj wobec swoich duchowych
dzieci i innych ludzi, a jeśli czasem



reagował ostro, to zaraz to
naprawiał[24]. Sama Tapia, która
przed beatyfikacją Escrivy w swojej
książce przedstawiła jego negatywny
obraz, wydała na krótko przed
kanonizacją oświadczenie, w którym
stwierdziła: "Nigdy nie uważałam
jego silnego charakteru za
przeszkodę w jego świętości i w
konsekwencji w jego kanonizacji". I
dalej przekonuje: "Kolejnym błędem,
i to poważnym, byłoby
wykorzystanie informacji zawartych
w mojej książce do podania w
wątpliwość świętości założyciela
Opus Dei"[25].

Oskarżenie, że Escrivá de Balaguer
był pro-Franco, opiera się przede
wszystkim na fakcie, że kilku
członków Opus Dei było ministrami
w rządach i na innych stanowiskach
administracji państwowej reżimu
Franco i że założyciel nie zabronił im
tego. Poszanowanie wolności
politycznej jej członków jest



podstawową zasadą w Opus Dei.
Znany watykanista pisze:
"Oskarżenie o bycie pro-Franco nie
jest możliwe do utrzymania, z
wyjątkiem ogólnego sensu, że
większość hiszpańskich katolików
popierała Franco na początku". I,
kontynuuje, "najwięcej można
powiedzieć, że Escrivá nie był też
anty-Franco. Jego główną troską
wydawała się stabilność
hiszpańskiego społeczeństwa,
utrzymanie na dystans radykalnych
ruchów, które mogłyby wznowić
okropności wojny domowej. Escrivá
nie próbowała podawać też
konkretnych rozwiązań politycznych
nawet swoim członkom czy władzom
hiszpańskim"[26].

Twierdzenie o sympatii do nazizmu i
potępienie antysemityzmu opiera się
wyłącznie na zarzutach byłego
członka Opus Dei, księdza Vladimira
Feltzmanna. Twierdził, bez
dowodów, że Escrivá de Balaguer



powiedział, że Hitler został
niesprawiedliwie oskarżony o zabicie
sześciu milionów Żydów, podczas
gdy w rzeczywistości nakazał
zamordowanie tylko czterech
milionów[27]. Nie ma dalszych źródeł
na poparcie tego zarzutu, który
wydaje się być niewiarygodny.
Sympatyk nazizmu może powiedzieć,
że Hitler miał dobre powody, by
zabijać Żydów, lub zaprzeczyć
okrucieństwu swoich mordów, ale
trudno uwierzyć, że uznałby za
dobrą obronę twierdzenie, że Hitler
nie zabił sześciu milionów Żydów,
lecz tylko cztery[28].

Co więcej, publiczne okazywanie
przez założyciela sympatii do narodu
hebrajskiego i poszczególnych Żydów
jest dobrze udokumentowane. Rabin
Leon Klenicki, dyrektor do spraw
międzywyznaniowych dla Anti-
Defamation League, który był w
kontakcie z Opus Dei przez ponad
dekadę, powiedział: "Nigdy nie



odkryłem żadnych antysemickich
odniesień w pismach Opus Dei tutaj
w Stanach Zjednoczonych lub za
granicą"[29]. Rabin Angel Kreiman,
międzynarodowy wiceprezes
Światowej Rady Synagog i
współpracownik Dzieła, dał
świadectwo swojej wdzięczności:
"Członkowie Opus Dei pomogli mi, od
początku moich studiów w
seminarium [rabinicznym], wytrwać
w moim powołaniu"[30].

Zarzut, że założycielowi brakowało
pokory, wiąże się albo z odrzuceniem
fundacji jako wydarzenia
charyzmatycznego, albo z niewiedzą,
że w sprawach dotyczących życia
Dzieła i jego relacji z Bogiem szukał
opinii innych. Jego upór, że otrzymał
ducha Opus Dei i że był
przewodnikiem tej instytucji, wyda
się niepokorny każdemu, kto nie
akceptuje tych realiów. Beatyfikując
założyciela, Kościół zaaprobował
jego działania i tym samym



zinterpretował w sposób pozytywny
wypowiedzi i postawy, które
wskazywałyby na brak pokory, gdyby
Opus Dei było jedynie wymysłem
Escrivá de Balaguera.

Inne krytyczne uwagi dotyczyły nie
świętości założyciela, ale sprawy
prowadzenia procesu, który
doprowadził do jego beatyfikacji.
Wymieniono cztery czynniki: że
przesłuchano niewielką liczbę
krytycznych świadków, a innych
odrzucono; brak adwokata diabła;
wpływy Opus Dei w procesie; i
szybkość, z jaką zakończono sprawę.

Członkowie madryckiego trybunału
zdecydowali się przesłuchać tylko
dwóch świadków przeciwnych,
ponieważ byli to jedyni, którzy
znając założyciela, publicznie
wyrazili swój sprzeciw, nawet na
piśmie. Gdy pod koniec procesu
jeszcze kilku chciało zeznawać,
arcybiskup Madrytu ponownie



zwołał trybunał, który po
zapoznaniu się z dokumentacją
doszedł do wniosku, że mają oni tak
silną niechęć do Escrivá de Balaguer,
że nie można ufać ich zeznaniom.
Nie ma szczegółowych dowodów na
to, jak i dlaczego trybunał podjął tę
decyzję, a patrząc na to, jak postępy
w procesie były śledzone przez
media, być może pożądane byłoby
przesłuchanie większej liczby
przeciwnych świadków; jednak w
tamtym czasie odpowiedzialni
urzędnicy nie postrzegali tego w ten
sam sposób. Dominikanin Eszer,
który prowadził proces w Rzymie,
uznał, że positio jest kompletne i że
dalsze uzupełniające badania nie
wzbogacą go w istotny sposób[31]. Nie
wydaje się, by uważano za konieczne
posiadanie kolejnych przeciwnych
świadectw dla ochrony przed
krytyką, nawet gdyby te twierdzenia
były bezwartościowe. A może
rozważano taką możliwość, ale
pozostawiono tak jak jest, gdyż



przedstawieni świadkowie przeciwni
nie zostali uznani za godnych
zaufania w swoich wypowiedziach, a
oficjalne zasady prowadzenia
procesu beatyfikacji wymagają, aby
wszyscy byli godni zaufania.

Proces rozpoczął się w ramach
prawnych, które uwzględniały postać
adwokata diabła. W miarę postępu
procesu, przepisy zmieniały się, a
rola adwokata diabła została
podzielona między relatora, który
musiał odkryć słabe strony
kandydata i poruszyć je z
postulatorem, aby ten mógł udzielić
wyczerpującej odpowiedzi na te
wątpliwości, a promotora
sprawiedliwości, który czuwał nad
zgodnością postępowania z prawem.
Niezależnie od tego, czy nowe normy
były lepsze czy gorsze od starych,
dochodzenia zostały
przeprowadzone, według relatora,
"w najbardziej rygorystycznym
poszanowaniu kryteriów prawnych i



metodologii naukowej wymaganej
przez Kościół w tak delikatnej
materii"[32].

Krytycy wysunęli szereg oskarżeń o
nadmierny wpływ Opus Dei na
sprawę, najczęściej w sposób
ogólnikowy. Dla nich Opus Dei albo
kupiło beatyfikację, albo wywarło
presję na urzędników kościelnych.
Według znanego watykanisty sukces
sprawy ma proste i mniej złowrogie
wyjaśnienie, i jest chyba
najsilniejszym argumentem
przeciwko hipotezie, że Opus Dei
zmanipulowało beatyfikację: "Nie
było ku temu powodów, bo Jan Paweł
II był po ich stronie i musieli tylko
czekać, aż papiery trafią na jego
biurko"[33].

Beatyfikacja Escrivy de Balaguer
dwanaście lat po otwarciu jego
procesu była w tym czasie najszybszą
współczesną beatyfikacją, w dużej
mierze dzięki nowym regułom



ogłoszonym przez Pawła VI i Jana
Pawła II. Reguły te ułatwiały innym
procesom jeszcze szybsze
postępowanie, czasem od śmierci, a
czasem od początku procesu: Matka
Teresa - cztery lata; hiszpański Cygan
Ceferino Giménez Malla, El Pelé -
cztery lata; młoda świecka z ruchu
Focolare, Chiara Badano - jedenaście
lat; sam papież Jan Paweł II - sześć
lat. To, że sprawa Escrivá de
Balaguer ruszyła szybko, nie dziwi.
John Allen w artykule na temat
beatyfikacji Jana Pawła II wymienił
pięć czynników, które oprócz opinii o
świętości i doniesień o cudach czynią
sprawę szybką. Wydaje się, że cztery
z tych pięciu były obecne w
przypadku Escrivá de Balaguer.

Po pierwsze, stoi za nimi
"organizacja, całkowicie oddana
sprawie". Opus Dei z pewnością było
zainteresowane sprawą kanonizacji.
Znalazła ona wśród swoich członków
skutecznego postulatora, włoskiego



księdza Flavio Capucciego, i zebrała
zespół ludzi - z samym Alvaro del
Portillo na czele - posiadających
niezbędną wiedzę z zakresu teologii,
prawa kanonicznego, historii,
archiwistyki i informatyki. Po drugie,
być "pierwszym", zwykle w
określonym obszarze geograficznym
lub wśród grupy
niereprezentowanych osób". Ten
czynnik nie występował w
przypadku Escrivá de Balaguer,
ponieważ było już wielu
hiszpańskich księży, którzy byli
świętymi. Po trzecie, "kwestia
polityczna lub kulturowa
symbolizowana w kandydacie (...),
która daje mu poczucie pilności". W
tym przypadku duch Opus Dei,
dobrze znana lojalność Escrivá de
Balaguera wobec papieża, biskupów i
Magisterium, a także pragnienie
Kościoła, by zachęcić świeckich i
księży diecezjalnych do
poszukiwania świętości, a nie
zadowalania się życiem w



przeciętności, pomogły zrozumieć,
dlaczego Kościół szybko popierał
sprawę tego, który został określony
przez Jana Pawła II mianem
"świętego zwyczajności"[34]. Po
czwarte, "sprawy bywają
przyspieszone, ponieważ Papież
odczuwa osobistą skłonność". Jan
Paweł II znał i podziwiał nauczanie
Escrivá de Balaguer i założoną przez
niego instytucję. Uderzającym
gestem była jego decyzja o
udostępnieniu placu św. Piotra i
ołtarza papieskiego na Mszę św.
dziękczynną odprawioną przez Del
Portillo dzień po beatyfikacji, a
następnie Echevarríi na kanonizację.
I, po piąte, "szybkie sprawy na ogół
cieszą się przytłaczającym
poparciem hierarchii"[35]. Jedna
trzecia biskupów świata poprosiła
Stolicę Apostolską o otwarcie procesu
Escrivá de Balaguer, a w beatyfikacji
uczestniczyło ponad trzydziestu
kardynałów i trzystu biskupów.
Zestawiając te wszystkie czynniki



razem, nie dziwi tak bardzo, że
sprawa założyciela Dzieła posunęła
się pilnie.

Do tych czynników należy dodać
instrukcję prowadzenia procesów
dotyczącą ewentualnych cudów
przypisywanych wstawiennictwu
kandydata. W przypadku Josemaríi
Escrivá de Balaguer, gdy proces był
jeszcze w fazie zbierania świadectw
o jego życiu i cnotach, postulator
przedstawił jeszcze dwa inne
możliwe cuda; ponadto w
dokumentach przesłanych do
kongregacji było więcej przypadków,
które mogły być przedmiotem
procesu.

Po beatyfikacji wzrosło nabożeństwo
do bł. Josemarii, rozpowszechniły się
jego pisma i biografie, poświęcono
mu wizerunki w kościołach, na
ulicach i placach, na pięciu
kontynentach.



[1] Kościół "proponuje mężczyzn i
kobiety, którzy odznaczają się
świetlistym przykładem miłości i
innych cnót ewangelicznych, aby byli
czczeni i przywoływani": Jan Paweł
II, Konstytucja Apostolska Divinus
perfectionis Magister, 25 stycznia
1983, AAS LXXV (1983) 349. W tej
konstytucji papież uprościł i
unowocześnił sprawy kanonizacji,
aby chrześcijanie mieli bliskie im w
czasie wzory świętości. Ustanowił on
jednolity proces diecezjalny, pod
nadzorem Stolicy Apostolskiej, oraz
możliwość rozpoczęcia procesu po
pięciu latach od śmierci kandydata.
Zniósł on postać promotora wiary,
zwanego "adwokatem diabła",
którego misją było ukazanie słabości
kandydata z punktu widzenia
świętości. Zastąpił go promotor
sprawiedliwości, którego zadaniem
jest czuwanie nad przestrzeganiem
prawa w ramach prowadzonego
procesu. Model ten zmienił się z
procesu z prokuratorem i obrońcą w



coś na kształt pracy doktorskiej z
historii (por. Kenneth L.
WOODWARD, Making Saints, Simon
and Schuster, New York 1990, s. 91).

Zgodnie z nowymi procedurami,
pierwszym krokiem jest wyznaczenie
postulatora, który promuje sprawę
jako przedstawiciel
zainteresowanych podmiotów:
zbiera jak najwięcej informacji o
kandydacie; sporządza listę
świadków, zarówno przychylnych,
jak i nieprzychylnych, którzy mają
zeznawać przed trybunałem
diecezjalnym; poszukuje pism i
dokumentów dotyczących
kandydata. Następnie biskup
diecezjalny powołuje trybunał, który
przyjmuje zeznania świadków.
Biskup wybiera też panel ekspertów
teologicznych, którzy sprawdzają,
czy dokumentacja nie jest sprzeczna
z wiarą i moralnością. Jeśli raporty
ekspertów są pozytywne, biskup
zamyka etap diecezjalny i przesyła



dokumentację do Kongregacji do
Spraw Kanonizacyjnych.

W Rzymie Kongregacja wyznacza
sprawozdawcę, który wraz z
postulatorem sporządza oficjalne
sprawozdanie, zwane technicznie
Positio super vita et virtutibus lub
krócej positio. Jest to synteza całej
dokumentacji zgromadzonej w
etapach proceduralnych. Następnie
komisja teologów bada positio i
przekazuje swoją opinię innej
komisji kardynałów, którzy decydują,
czy polecić Ojcu Świętemu wydanie
dekretu o heroiczności cnót - lub, jak
kto woli, o męczeństwie, o cudzie lub
o ofiarowaniu życia za bliźniego -
czyli dokumentu opisującego życie
kandydata i stwierdzającego, że
umarł on śmiercią świętą. Ponadto
Kościół wymaga cudu -
niekoniecznego w przypadku
męczeństwa - który można przypisać
słudze Bożemu. Domniemane cuda
są badane w diecezji w procedurze



analogicznej do tej dotyczącej życia i
cnót. W przypadku stwierdzenia, że
za wstawiennictwem kandydata
dokonał się cud, materiał jest
przesyłany do Kongregacji Spraw
Kanonizacyjnych, która
przeprowadza proces z udziałem
komisji naukowej i teologicznej. Jeśli
wnioski są pozytywne i papież je
zatwierdza, wydawany jest dekret o
cudzie i kandydat może zostać
beatyfikowany w publicznej
ceremonii. Od tego momentu jest
publicznie czczony w miejscach
związanych z jego życiem.

Procedura kanonizacji osoby
beatyfikowanej jest znacznie krótsza,
ponieważ nie prowadzi się dalszych
badań nad życiem tej osoby. Jedyne
istotne wymagania to drugi cud,
który miał miejsce po beatyfikacji,
szerokie rozpowszechnienie sławy
świętości oraz decyzja Ojca Świętego
o celebracji kanonizacji. Podczas
uroczystości kanonizacyjnej zostaje



wpisany do kanonu czyli oficjalnej
listy osób, które Kościół uznaje za
świętych, to znaczy zjednoczonych z
Bogiem w niebie, a Stolica Apostolska
zezwala na publiczny kult podczas
ceremonii liturgicznych na całym
świecie.

[2] Por. Flavio CAPUCCI, Josemaría
Escrivá, santo. El itinerario de la
causa de canonización, Rialp, Madrid
2009, str.18. Capucci był
postulatorem sprawy założyciela
Opus Dei.

[3] Cytowany w Álvaro DEL
PORTILLO, Entrevista sobre el
fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
2014, wydanie 10, str. 213.

[4] Dane zaczerpnięte z materiałów
przygotowanych na Kongres
Generalny Opus Dei w 1984 roku, w
AGP, seria D.2.

[5] Por. François GONDRAND, Au pas
de Dieu. Josemaría Escrivá de



Balaguer, fondateur de l'Opus Dei,
France-Empire, Paris 1982; Peter
BERGLAR, Opus Dei. Leben und Werk
des Gründers Josemaría Escrivá,
Ottto Muller, Salzburg 1983; Andrés
VÁZQUEZ DE PRADA, El fundador del
Opus Dei: Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer (1902-1975), Rialp,
Madrid 1983; Hugo DE AZEVEDO,
Uma luz no mundo: vida do Servo de
Deus Monsenhor Josemaría Escrivá
de Balaguer, Prumo - Rei dos livros,
Lisbon 1988; Ana SASTRE, Tiempo de
caminar, Rialp, Madrid 1991.

[6] Por. Peter BERGLAR, Opus Dei.
Leben und Werk des Gründers
Josemaría Escrivá, o. c., s. 15.

[7] Por. Flavio CAPUCCI, Josemaría
Escrivá, santo, o. c., str. 19

[8] Por. Ibidem, str. 44. Niektóre z tych
świadectw są opublikowane w
Álvaro DEL PORTILLO, Entrevista
sobre el fundador del Opus Dei, o.c.;



oraz Javier ECHEVARRÍA, Memoria
de San Josemaría, o.c.

[9] Wywiad autorów z Constantino
Ánchel, 23-I-2019. Ánchel pracował w
biurze historycznym Komisji
Regionalnej Hiszpanii oraz w części
procesowej. W 1987 r. należał do
zespołu, który pod kierunkiem
sprawozdawcy i postulatora
opracował projekt positio.

[10] Por. Flavio CAPUCCI, Josemaría
Escrivá, santo, o. c., str. 20 i 43.

[11] Por. Alberto MONCADA, Opus Dei:
una interpretación, Índice, Madrid,
1974, oraz Los hijos del Padre, Argos
Vergara, Barcelona 1977. María
Angustias MORENO, El Opus Dei.
Anexo a una Historia, Planeta,
Barcelona 1976 i La otra cara del
Opus Dei, Planeta, Barcelona 1978.
Moreno opublikowała również
artykuły w czasopiśmie Interviú,
które zostały włączone do
dokumentacji procesu.



[12] Wywiad autorów z Constantino
Ánchel, 23-I-2019.

[13] Podczas gdy madrycki trybunał
wciąż przesłuchiwał świadków,
kardynał Madrytu powiedział ojcu
Pérezowi, że kilka osób powiedziało
mu, że chcą zeznawać. Zakonnik
augustiański poprosił o dostarczenie
listy nazwisk i informacji o
dokumentach, które złożyli, ale nie
otrzymał żadnych innych
materiałów. Po oficjalnym
zamknięciu madryckiej fazy procesu,
część osób zaangażowanych w
sprawę zwróciła się do nowego
arcybiskupa Madrytu, Ángela Suquíi,
który złożył zapytanie do trybunału.
Wśród osób, które poinformowały
kardynała Enrique y Tarancón o
chęci złożenia zeznań byli María del
Carmen Tapia i Miguel Fisac, oboje
byli członkowie i krytycy Opus Dei.
Po rozpatrzeniu dostarczonych przez
nich informacji oraz ich publicznych
oświadczeń trybunał, obradujący na



sesji nadzwyczajnej, uznał, że nie są
oni wiarygodnymi świadkami i
zalecił kongregacji, aby nie
podejmować dalszych działań.
Ponownie Kongregacja wyraziła
zgodę. Ojciec Perez tłumaczył tę
decyzję tym, że wszyscy przeciwni i
potencjalnie użyteczni świadkowie
powinni zostać przesłuchani, lecz
tymczasem nie pomoże
przesłuchanie osób, których niechęć
do kandydata była tak silna, że
szkodziła ich zeznaniom (Wywiad
autorski z Constantine Anchel, 23-
I-2019).

[14] Cytowany w Flavio CAPUCCI,
Josemaría Escrivá, santo, o. c., str. 21.

[15] Por. Flavio CAPUCCI, Josemaría
Escrivá, święty, o. c., str. 30-31.

[16] Por. Kenneth L. WOODWARD,
Making Saints, o. c., str. 104.

[17] Por. Flavio CAPUCCI, Josemaría
Escrivá, święty, o. c., str. 75.



[18] Cytowany, ale bez podawania
nazwisk, w Flavio CAPUCCI,
Josemaría Escrivá, święty, o. c., str.
28.

[19] Por. "Voto VI", Il Regno 682 (1
maja 1992) 301-304.

[20] Ambrogio ESZER, O.P., "Actualidad
eclesialidad del mensaje de
Josemaría Escrivá", w Rafael
SERRANO (red.), Así le vieron.
Testimonios sobre Monseñor Escrivá
de Balaguer, Rialp, Madrid 1992, str.
67-72.

[21] Cytowany w Flavio CAPUCCI,
Josemaría Escrivá, santo, o. c., str. 83.

[22] https://opusdei.org/pl-pl/article/
homilia-podczas-mszy-sw-
beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
(stan na 03 07 2022 r)

[23] Por. Maria del Carmen TAPIA, 
Tras el umbral, o. c.

https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/homilia-podczas-mszy-sw-beatyfikacyjnej-bl-josemarii-escrivy/


[24] 10 października 1964 r. Paweł VI
powiedział Escrivá de Balaguer, że
dziękuje Bogu za to, że go poznał.
Ten ostatni odpowiedział: "Santità, io
non sono stato lo strumento; sono
stato sempre un ostacolo. Non sono
umile, mi arrabbio, soprattutto
quando vedo delle
ingiustizie" [Wasza Świątobliwość,
nie byłem narzędziem; zawsze byłem
przeszkodą. Nie jestem pokorny,
gniewam się, zwłaszcza gdy widzę
niesprawiedliwość"]. Paweł VI
roześmiał się i powiedział:
"Irascimini et nolite peccare" (Jeśli
się gniewasz, nie grzesz). Por. AGP,
seria E.4.1, 227-4-2.

[25] Oświadczenie Maríi del Carmen
Tapii dla agencji informacyjnej
ANSA, 24 grudnia 2001 r., w 
Dichiarazione di Maria del Carmen
Tapia stan, 03 07 2022 r.;
(tłumaczenie jest nasze).
Jednocześnie nie wycofuje ani nie
modyfikuje swojej krytycznej wersji

http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html
http://www.dimarzio.info/it/articoli/chiesa-cattolica/75-persone-e-gruppi-riconosciuti/opus-dei/182-dichiarazione-di-maria-del-carmen-tapia.html


wydarzeń z lat 1965-1966, które
doprowadziły do odejścia z Dzieła.

[26] John L. ALLEN, Opus Dei, Planeta,
Barcelona 2006, str. 81.

[27] Cytowany w Kenneth L.
WOODWARD, "A Questionable Saint",
Newsweek, 12-I-1992.

[28] Por. John L. ALLEN, Opus Dei, o.
c., str. 87-89. W późniejszym
oświadczeniu Feltzmann stwierdził,
że nie chciał sugerować, że Escriva
był antysemitą, ale że z powodu
swojego antykomunizmu sprzyjał
Hitlerowi i niemieckiemu
nazizmowi. Niektóre świadectwa
odrzucenia przez założyciela
nazizmu i Hitlera na stronie Temes
d'Avui- ¿Qué pensaba san Josemaría
sobre Hitler y el nazismo? (stan 03 07
2022 r..

[29] Cytowany w "Conservative
Catholic Group Denies Candidate for
Sainthood Hated Jews", Jewish

https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&
https://www.temesdavui.org/node/6985?lang=es&


Telegraphic Agency, 13-I-1992. https://
www.jta.org/1992/01/13/archive/
conservative-catholic-group-denies-
candidate-for-sainthood-hated-jews
(ostatni dostęp 103 07 2022 r.).

[30] "How Does a Rabbi Gauge the
Ideas of Opus Dei Founder Josemaría
Escrivá de Balaguer?", Zenit, 13-
I-2002. https://zenit.org/articles/how-
a-rabbi-views-blessed-escriva
(ostatnia konsultacja, 03 07 2022 r.).

[31] Por. Ambrogio ESZER, O.P.,
"Actualidad eclesial del mensaje de
Josemaría Escrivá", o. c., str. 72.

[32] Ambrogio ESZER, O.P., "Actualidad
eclesial del mensaje de Josemaría
Escrivá", o. c., str. 72.

[33] John L. ALLEN, Opus Dei, o. c., str.
326.

[34] https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/es/speeches/2002/
october/documents/hf_jp-

https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://www.jta.org/1992/01/13/archive/conservative-catholic-group-denies-candidate-for-sainthood-hated-jews
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://zenit.org/articles/how-a-rabbi-views-blessed-escriva
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html


ii_spe_20021007_opus-dei.html (stan
na 03 07 2022 r.)

[35] John L. ALLEN, Jr. "With
Beatification of John Paul II, What
Makes a Fast Track Saint?", National
Catholic Reporter, 1-II-2011.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/historia-opus-dei-beatyfikacja-
zalozyciela/ (04-02-2026)

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/2002/october/documents/hf_jp-ii_spe_20021007_opus-dei.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-beatyfikacja-zalozyciela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-beatyfikacja-zalozyciela/
https://opusdei.org/pl-pl/article/historia-opus-dei-beatyfikacja-zalozyciela/

	Historia Opus Dei: Beatyfikacja założyciela

