
opusdei.org

Hasło „Prozelityzm”

Z książki ‘'Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer'’
- słownik św. Josemaríi Escrivy
de Balaguer

13-12-2017

1. Obecność i znaczenie terminu u
św. Josemaríi.

2. Apostolstwo a prozelityzm.

3. Prawo i obowiązek.



W Starym i Nowym Testamencie
„prozelita” to cudzoziemiec
nawrócony na religię żydowską (cfr.
Kuhn, 1959, str. 303). Istnieją Ojcowie
Kościoła, którzy, opierając się na tym
znaczeniu, stosują je niekiedy do
nawróconych na chrześcijaństwo
(cfr. Św. Justyn, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2; Św. Augustyn, Contra
Faustum, 16, 29). Prozelityzm to po
prostu „gorliwość w zdobywaniu
prozelitów” (Diccionario de la Real
Academia Española [Słownik
Królewskiej Akademii Języka
Hiszpańskiego], 2001), co dla
chrześcijanina jest równoznaczne z
gorliwością w „zdobywaniu dusz dla
Chrystusa”, zgodnie z określeniem
Pawłowym (cfr. 1 Kor 9, 19-22).

Termin „jest często używany jako
synonim działalności misyjnej
[Kościoła]” (Kongregacja Nauki
Wiary, Nota doktrynalna na temat
pewnych aspektów ewangelizacji, 3
XII 2007, 12). Autorzy z dziedziny



duchowości używali go szeroko
przez wieki do tego stopnia, że
„uprawianie prozelityzmu i
rozprzestrzenianie wiary
chrześcijańskiej (chrystianizacja,
ewangelizacja) były uważane do
niedawna za tożsame” (Mondin,
2001, str. 380). Jako przykład tego
rozpowszechnionego użycia można
przywołać słowa Lacordaire’a: „tak
jak nie ma chrześcijanina bez
miłości, nie ma również
chrześcijanina bez
prozelityzmu” (Lacordaire, 1909, str.
101). Dopiero ostatnio, w
późniejszych latach XX wieku wyraz
ten stał się przedmiotem polemik.
Nie zatrzymując się na tych
polemikach ograniczymy się do
rozważenia użycia tego słowa u Św.
Josemaríi.

1. Obecność i znaczenie terminu u
Św. Josemaríi.



Termin prozelityzm istotnie stanowi
część zwykłego słownictwa Św.
Josemaríi. Pojawia się już w jego
odręcznych zapiskach z lat
trzydziestych (cfr. CECH, str. 891). W 
Drodze stanowi tytuł jednego z
rozdziałów (cfr. C, 890-812, w
wydaniach polskich jako
„Zdobywanie ludzi”). Chociaż
występuje zaledwie siedmiokrotnie
w dotychczas opublikowanych
dziełach, pojawia się wiele innych
razy w pismach czekających na
publikację i w przepowiadaniu
ustnym, jak można zobaczyć we
fragmentach tych źródeł
odtwarzanych w studiach na temat
życia i przesłania Św. Josemaríi (cfr.
np. AVR I, str. 575-576. gdzie cytuje
się Instrukcję z 1 kwietnia 1934 r.,
poświęconą temu tematowi; AVR III,
str. 284, 338, 487; Burkhart-López,
2010, str. 540).

Liczne są również teksty, w których,
chociaż nie wymienia się wprost



słowa ‘prozelityzm’, wyraża się tęże
koncepcję. Przykładem jest pierwszy
punkt rozdziału „Zdobywanie
ludzi” [w oryginale hiszpańskim 
Proselitismo] z Drogi: „Czy nie macie
nieraz chęci wołać do młodych ludzi,
kłębiących się dokoła: “Szaleńcy!
Porzućcie ten światowy kram, który
zacieśnia serca... i częstokroć je
upadla. Rzućcie to wszystko i
pójdźcie wraz z nami za
Miłością”?” (C, 790). Według Pedra
Rodrígueza ten tekst pozostawia
jasnym „znaczenie słowa
«prozelityzm» u Autora: jest to
propozycja i zaproszenie dla kolegów
i przyjaciół, aby iść wspólnie tą
«drogą», która została
odkryta” (CECH, str. 892).

W środowisku kulturalnym
otaczającym Św. Josemaríę,
przynajmniej w pierwszych
dziesięcioleciach jego
przepowiadania, termin posiada
znaczenie jednoznacznie pozytywne,



w związku z czym jest zrozumiałe, że
Św. Josemaría nie zatrzymuje się,
żeby szczegółowo objaśniać, w jakim
sensie go używa. Dokonuje tego
później, po rozpowszechnieniu się
negatywnego znaczenia — obecnego
w innych językach jak niemiecki
(Proselytenmacherei) —
obejmującego konotacje oszustwa
lub przymusu, które to elementy Św.
Josemaría wyklucza od początku:
„Istnieją słowa, które stają się
zakłamane. Są dzisiaj tacy, którzy
twierdzą, że uprawianie
prozelityzmu nie jest czynnością
chrześcijańską, że chrześcijanin
powinien wyłącznie dawać
świadectwo. Czy uprawianie
prozelityzmu nie jest
chrześcijańskie? To Apostoł mówi
nam, że fides exauditu (Rz 10, 17), a
żeby ktoś usłyszał, trzeba głosić,
wyjaśniać, nalegać. Jeżeli przez
prozelityzm, przy zmianie
pierwotnego znaczenia tego słowa,
ktoś pojmuje rozpowszechnianie



religii za pomocą handlowej
propagandy albo wyszarpywanie
dusz przemocą lub oszustwem, to ma
rację, dlatego że Bóg nie chce
niewolników, tylko przyjaciół i
dzieci, którzy będą Go miłować w
wolności. Jednakże jeżeli przez
prozelityzm ktoś rozumie apostolski
wysiłek szerzenia Dobrej Nowiny,
wkraczania z delikatnością, ale w
prawdzie w życie innych osób, żeby
zapoznać je z Chrystusem, jeżeli ktoś
myśli, że to nie jest chrześcijańskie,
to znaczy, że z chrześcijaństwa zna
tylko nazwę” (List z 24 października
1965 r., 61: Burkhart-López, I, 2010,
str. 540).

Święty Josemaría docenia milczące
świadectwo całego postępowania, ale
uważa, że nie wystarczy sama
obecność, żeby prowadzić apostolską
misję. Trzeba pilnie się starać,
poprzez modlitwę, przykład oraz
przekonujące i zachęcające słowo,
żeby inni naśladowali Chrystusa.



Skupia się na wyrażeniu „compelle
intrare” (Łk 14, 23) „zmuszaj do
wejścia”, które Pan wkłada w usta
ojca rodziny, posyłającego swego
sługę na drogi, żeby wezwał
zaproszonych na ucztę. Święty
Josemaría rozumie to jako
„zaproszenie, pomoc w podjęciu
decyzji, nigdy — choćby w
najlżejszym stopniu — jako
przymus” (List z 24 października
1942 r., 9: Burkhart-López, II, 2011,
str. 271). „Święty przymus”
wymieniony w Drodze, 387, jest tym
samym „compelle intrare” z
poszanowaniem wolności: święty
przymus „nie jest jak szturchaniec,
tylko jak obfitość światła, doktryny;
duchowy bodziec waszej modlitwy i
waszej pracy, która jest
autentycznym świadectwem
doktryny; wielka liczba poświęceń,
kiedy umiecie ofiarować uśmiech,
który pojawia się na waszych ustach,
ponieważ jesteście dziećmi Bożymi
(…). Dodajcie do tego wszystkiego



wasz wdzięk i wasz ludzki,
sympatyczny charakter i otrzymamy
treść compelle intrare ” (List z 24
października 1942 r., 9: Burkhart-
López, II, 2011, str. 271). „Jeżeli
będziemy rozważać Ewangelię i
zastanawiać się nad naukami Jezusa,
nie pomylimy tych porządków
[compelle intrare] z przymusem.
Popatrzcie, w jaki sposób Chrystus
zawsze sugeruje: Jeśli chcesz być
doskonały…, jeśli ktoś z was chce
Mnie naśladować… Owo compelle
intrare nie mieści w sobie fizycznej
ani moralnej przemocy.
Odzwierciedla siłę chrześcijańskiego
przykładu, który pokazuje w swoim
postępowaniu siłę Boga: spójrzcie, w
jaki sposób przyciąga Ojciec:
rozkoszuje się pokazywaniem a nie
narzucaniem konieczności. W ten
sposób przyciąga ku Sobie” (Św.
Augustyn, In Ioannis Evangelium, 26,
7)” (AD, 37).

2. Apostolstwo a prozelityzm



Zesłanie Ducha Świętego w dzień
Pięćdziesiątnicy, aby przyciągnąć
wszystkich mężczyzn i kobiety do
Chrystusa, żeby tworzyli Kościół,
wzbudziło współpracę Apostołów w
głoszeniu Zmartwychwstania,
wezwaniu do nawrócenia i chrztów.
Rozważając tę rzeczywistość, Św.
Josemaría uważa, że chrześcijanin
musi współpracować z Parakletem
przy misji, która rozciąga się poprzez
historię, musi prowadzić
„wszystkich, z Piotrem, do Jezusa
przez Maryję” (ECR 139). Tę
współpracę określa tradycyjnymi
nazwami „apostolstwa” i
„prozelityzmu”. Ogółem apostolstwo
to głoszenie Chrystusa, zaś
prozelityzm to zachęcanie innych do
włączenia się do Kościoła
Katolickiego albo, jeżeli są już jego
częścią, do przyjmowania w całości
wymogów powołania
chrześcijańskiego, szczególnie
wymogu apostolstwa, tak, żeby oni z
kolei zamieniali się w apostołów.



Uprawianie prozelityzmu to bycie
„apostołem apostołów” (cfr. C, 811,
920; 18, 202; F, 871; ECR 1, 147). W
ogólnym znaczeniu apostolstwo i
prozelityzm to bardzo bliskie pojęcia,
ponieważ od głoszenia Chrystusa
(apostolstwo) do proponowania
włączenia się do Kościoła albo pełnej
spójności z chrześcijańskim
powołaniem do świętości i
apostolstwa (prozelityzm) droga jest
krótka. Stąd wiele tekstów Św.
Josemaríi na temat jednego z tych
pojęć można odnieść również do
drugiego z nich.

Te terminy używane są również w
dziełach Św. Josemarïi w
szczególnym znaczeniu, w
odniesieniu do konkretnych zadań
apostolskich polegających na
rozpowszechnianiu ducha
uświęcenia pośród świata, którego
Bóg ukazał mu w 1928 roku, i do
rozwoju Opus Dei, aby żyć tym
duchem i propagować go. W tym



szczególnym znaczeniu apostolstwo i
prozelityzm są tak samo bliskie, jak
kiedy używa ich w ogólnym
znaczeniu, do którego właśnie się
odnieśliśmy. To jest zrozumiałe,
jeżeli ma się na uwadze, że
apostolstwo, do którego zachęca Św.
Josemaría, polega na staraniu się o
to, żeby zwykli wierni mieli
świadomość swojego
chrześcijańskiego powołania i
decydowali się żyć nim spójnie
pośród świata. Prozelityzm, który
wspiera, polega na proponowaniu
tego samego, ale we własnym duchu i
przy pomocy określonych środków i
sposobów, w taki sposób, że kiedy
proponuje przystąpienie do Opus
Dei, po prostu oferuje ducha i środki,
aby odpowiedzieć na powszechne
wezwanie do świętości i apostolstwa
bez opuszczania własnego miejsca w
świecie. W żadnym wypadku nie
uważa prozelityzmu za robotę 
partykularystyczną, ponieważ jego
celem nie jest tworzenie zamkniętej



grupy, tylko służba wszystkim
ludziom. Zwykł mówić: „Spośród stu
dusz interesuje nas sto” (S, 183). Nie
chodzi też o poszukiwanie dobra
jakiejś części (instytucja) ponad albo
niezależnie od całości (Kościół
powszechny), tylko o dobro całości
realizowane przy pomocy jednej
części. Dla Św. Josemaríi nie ma
dychotomii między jednym a drugim.
Prozelityzm jako wezwanie do Opus
Dei to pomoc innym chrześcijanom
w pelnym przeżywaniu powołania
do świętości pośród świata, a w
związku z tym, w staraniu się o
„bycie Kościołem” (AIG, str. 37).

Bliskość między apostolstwem a
prozelityzmem ma inny
charakterystyczny przejaw. „Twoje
apostolstwo ma być przelewaniem
się nadmiaru życia
wewnętrznego” (C, 961), pisze w 
Drodze. To samo odnosi się do
prozelityzmu. W tym przypadku Św.
Josemaría często odnosi się już nie



ogólnie do życia „do wewnątrz”,
tylko do tego, co jest „ośrodkiem i
korzeniem” (F, 69) tego życia
wewnętrznego — do Eucharystii.
Wysiłek prozelityzmu powstaje ze
zjednoczenia z Chrystusem w
Eucharystii, z bycia „duszą
eucharystyczną”, duszą przesyconą
tymi samymi odkupieńczymi
uczuciami Jezusa Chrystusa.
Konkretnie szczególny prozelityzm,
który wspiera Św. Josemaría, kieruje
się na umieszczenie Chrystusa
wewnątrz każdej ludzkiej
działalności. Dlatego pisze:
„Najdrożsi, Jezus nas przynagla. Chce,
żeby wznieść Go ponownie, nie na
Krzyżu, tylko w chwale wszystkich
ludzkich zajęć, żeby przyciągnął
wszystko do siebie (J 12, 32) (…).
Jednak, aby spełnić tę Wolę naszego
Króla Chrystusa, trzeba, żebyście
mieli bogate życie wewnętrzne,
żebyście byli duszami
eucharystycznymi” (Instrukcja, 1
kwietnia 1934 r., 1 i 3: Burkhart-



López, I, 2010, str. 567). Stąd
zalecenie: „Będziemy więc prosić
Pana, aby pozwolił nam być duszami
eucharystycznymi (…). Ułatwimy też
innym rozpoznanie Chrystusa,
przyczynimy się do umieszczenia Go
na szczycie wszystkich ludzkich
działań” (ECP, 156).

3. Prawo i obowiązek

Doktryna chrześcijańska naucza, że
„każdy człowiek, by zrealizować w
pełni swe powołanie, ma prawo
usłyszeć Dobrą Nowinę Boga, który
objawia się i daje siebie w
Chrystusie” (Rmi, 46). „Z tym
prawem związana jest powinność
ewangelizowania” (Kongregacja
Nauki Wiary, 2007, 2), co nie polega
tylko na wykładaniu Ewangelii
innym, ale również na zabieganiu „o
ich nawrócenie do Chrystusa i na
wiarę katolicką” (ibidem, 3).
Dokumenty cytowane przed chwilą
wyrażają odwieczną doktrynę, która



znajduje się również u Św. Josemaríi.
Chrześćijańskie apostolstwo i
prozelityzm są dla niego prawem i
obowiązkiem. „Jako chrześcijanin
masz prawo i obowiązek
powodowania w duszach
zbawiennego kryzysu, który sprawi,
że będą żyć w obliczu Boga” (F, 948).
To prawo i ten obowiązek odnoszą
się nie tylko do prozelityzmu w
znaczeniu ogólnym, to znaczy,
przyciągania do Kościoła, ale
również w odniesieniu do własnego
szczególnego powołania.
„Zdobywanie dusz [w hiszpańskim
oryginale: Proselitismo]. — Któż by
nie pragnął uwiecznić swojego dzieła
apostolskiego?” (C, 809). W naukach
Św. Josemaríi „wymiar
«prozelityzmu» jest wrodzony dla
większości charyzmatów i instytucji
wewnątrz Kościoła” (CECH, str. 907).

Prozelityzm jest dla Św. Josemaríi
wyraźnym przejawem miłości do
Boga i do bliźniego — „to nieomylny



znak prawdziwej gorliwości” (C, 793),
„nieomylny znak całkowitego
oddania się sprawie” (C, 810). Nie
pojmuje, żeby można było
naśladować Chrystusa określoną
drogą uświęcenia bez pragnienia
przyciągnięcia innych do tej samej
drogi: „Jakże mnie boli, kiedy jakiś
kapłan czy zakonnik nie szuka
powołań do seminarium
diecezjalnego albo odpowiedniego
nowicjatu! Niemal zawsze jest to
oznaką, że sam nie jest zadowolony
ze swojego powołania (…). Natomiast
kiedy miłuje się to szczególne
upodobanie Boga, który zaprasza nas
do współpracy, do współodkupienia,
wówczas (…) istnieje nie pragnienie,
ale głód zarażania innych tym
szaleństwem! (…) Dlatego że dobro
ma w sobie to, że jest zaraźliwe. Jeśli
ja cieszę się z jakiejś korzyści, w
sposób konieczny będę odczuwać
skuteczne pragnienia, żeby inni też
uczestniczyli w tym samym
szczęściu” (słowa z przepowiadania



ustnego, 29 grudnia 1959 r.,
cytowane w: Burkhart-López, III,
rozdz. 60, 2.2.2). Przypominając
okrzyk Jezusa, często powtarzany na
sposób aktu strzelistego: Ignem veni
mittere in terram, et quid volo nisi ut
accendatur? (Łk 12, 49), przyszedłem
rzucić ogień na ziemię i jakże bardzo
pragnę, żeby on już zapłonął, Święty
Josemaría zachęca do
kontemplowania Miłości, która
rozpala Serce Chrystusa, i do
pragnienia, żeby zapaliła się ona we
własnej duszy: „pozwólmy teraz, aby
jego impuls odmienił nasze życie,
poczujmy zapał niesienia Bożego
ognia z jednego krańca ziemi na
drugi, ukazywania go tym, którzy nas
otaczają: żeby i oni poznali
Chrystusowy pokój i wraz z nim
odnaleźli swoje szczęście” (ECP, 170).

W swoim przepowiadaniu
zatrzymuje się na ewangelicznych
ustępach mówiących o cudownych
połowach, żeby słuchać głosu Jezusa:



„Wypłyń na głębię i zarzućcie sieci
na połów!” (Łk 5, 4: C, 792) — jako
nieodzownego zaproszenia do bycia
„rybakami ludzi” (Mt 4, 19: tytuł
jednego z rozdziałów Bruzdy). „A czy
godzi się wchodzić w ten sposób w
życie innych? Jest to konieczne.
Chrystus wszedł w nasze życie, nie
pytając nas o pozwolenie. W ten sam
sposób postąpił również wobec
pierwszych uczniów: Przechodząc
obok Jeziora Galilejskiego, ujrzał
Szymona i brata Szymonowego,
Andrzeja, jak zarzucali sieć w jezioro;
byli bowiem rybakami. Jezus rzekł do
nich: «Pójdźcie za Mną, a sprawię, że
się staniecie rybakami ludzi». Każdy
zachowuje wolność, fałszywą
wolność odpowiedzenia Bogu «nie»,
jak ów młodzieniec opływający w
bogactwa, o którym mówi nam św.
Łukasz. Ale Pan i my — posłuszni
Mu: idźcie i nauczajcie — mamy
prawo i obowiązek mówienia o Bogu,
o tym wielkim ludzkim temacie,
ponieważ pragnienie Boga, jakie



rodzi się w sercu człowieka, jest
najgłębszym z ludzkich
pragnień” (ECP, 175). Konieczne jest
działanie apostolskie, przy czym
nigdy nie należy zapominać, że to
Bóg powołuje i że trzeba prosić o
Jego łaskę: „Żniwo wprawdzie
wielkie, ale robotników mało. — 
Rogate ergo! — Proście więc Pana
żniwa, żeby wyprawił robotników na
swoje żniwo. Modlitwa jest
najskuteczniejszym sposobem
zdobywania dusz” (C, 800).

Hasła pokrewne: Apostolstwo,
Sumienie, Wolność.

Bibliografia: C (Droga), 790-812;
CONV (Rozmowy z prałatem Escrivá),
34-47; F (Kuźnia), 912-986; S (Bruzda),
181-232; II Sobór Watykański, Dekl. 
Dignitatis humanae, 1965;
Kongregacja Nauki Wiary, Nota
doktrynalna na temat pewnych
aspektów ewangelizacji, 3 grudnia
2007 r., AAS, 100 (2008), str. 489-504;



Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris
missio, 1990; Ernst Burkhart – Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, l-lll, Madrid,
Rialp, 2010-2013; Karl Georg Kuhn,
„Prosélytos”, w: ThWNT, VI, 1959, str.
725-745; Jean-Baptiste Henri
Lacordaire, Pensées choisies, I, Paris,
Poussielgue, 1909, str. 101; Battista
Mondin, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Roma,
Urbaniana University Press, 2001;
Fernando Ocáriz, „Evangelización,
Proselitismo y ecumenismo”, ScrTh,
38 (2006), PP-617-636.

Javier López Díaz

tłum. Bronisław Jakubowski

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/haslo-prozelityzm/


pl/article/haslo-prozelityzm/
(29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/haslo-prozelityzm/

	Hasło „Prozelityzm”

