
opusdei.org

Grzech i odkupienie
(III)

Grzech pierworodny. Ostatnia
część komentarza kard.
Ratzingera do tekstu z księgi
Rodzaju (Rdz 3, 1-12; 17-19;
23-24).

29-08-2017

Pierwsza część, druga część

W opowieści z Księgi Rodzaju, która
jest przedmiotem naszej medytacji,
ten opis istoty grzechu zawiera
jeszcze jeden ważny element. Grzech
nie jest tu opisany jako abstrakcyjna

https://opusdei.org/pl-pl/article/grzech-i-odkupienie-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/grzech-i-odkupienie-ii/


możliwość, lecz jako fakt, jako grzech
określonej osoby – Adama, który
znajduje się u początku ludzkości i
od którego rozpoczynają sit dzieje
grzechu. Opowieść mówi nam, że
grzech rodzi grzech, dlatego
wszystkie grzechy historii są ze sobą
powiązane. Ten stan rzeczy teologia
opisuje przez pojęcie „grzechu
pierworodnego", które z pewnością
nie jest dokładne i może prowadzić
do nieporozumień. Co ono oznacza?
Twierdzenie o grzechu
pierworodnym wydaje się nam
dzisiaj dziwne, a nawet absurdalne,
gdyż wedle naszych przekonań wina
może być tylko winą osobistą, gdyż
Bóg nie jest władcą obozu, w którym
wszyscy są ze sobą powiązani, lecz
jest Bogiem miłości, który każdego
wola po imieniu. .Jak zatem
powinniśmy rozumieć grzech
pierworodny?

Aby odpowiedzieć na to pytanie,
musimy ponownie spróbować lepiej



zrozumieć człowieka. Musimy
uświadomić sobie, że nikt nie jest
zamknięty w sobie, że nikt nie żyje z
siebie i dla siebie. Nasze życie – nie
tylko w chwili narodzin, lecz także
każdego dnia – jest nam dawane z
zewnątrz, od innych, od tego, co nie
jest naszym „Ja”, a jednak należy do
nas. Człowiek posiada swoje „Ja” nie
tylko w sobie, ale i poza sobą: istnieje
w tych, których kocha i dla których
żyje. Człowiek jest relacją i swoje
życie, siebie samego posiada tylko na
sposób relacji. Sam nie jestem jeszcze
sobą, jestem sobą w „Ty” i dzięki
„Ty”. Być prawdziwie człowiekiem
oznacza pozostawać w relacji
miłości, być z innych i dla innych.
Grzech oznacza natomiast
naruszenie lub zniszczenie relacji.
Grzech jest zaprzeczeniem relacji,
gdyż chce z człowieka uczynić boga.

Grzech jest zerwaniem relacji, jej
zakłóceniem i dlatego nie jest
zamknięty w pojedynczym „Ja”. Jeśli



niszczę relację, to ten proces – grzech
– dotyczy też innych, dotyczy całości.
Dlatego grzech jest zawsze
zgrzeszeniem, obejmuje zawsze
również innych, zmienia i zakłóca
bieg świata. Stad też możemy
powiedzieć, że jeśli sieć relacji
ludzkiego bycia od początku została
zakłócona, to odtąd każdy człowiek
wchodzi w świat, który jest
naznaczony tym zakłóceniem. Z
człowieczeństwem, które jest dobre,
wkracza w zakłócony przez grzech
świat. Każdy z nas wchodzi w splot
relacji, w którym poszczególne
relacje są zafałszowane. Dlatego
każdy z nas od samego początku żyje
w zakłóconych relacjach, nie
otrzymuje ich w takiej formie, jaką
powinny mieć. Sięga po niego grzech,
a on włącza sit w jego działanie.
Dlatego też jest jasne, że człowiek nie
może wyzwolić się sam. Nieprawda
jego bycia polega na tym, że chce być
sam dla siebie. Odkupionymi, to jest
wolnymi i prawdziwymi możemy



być tylko wtedy, gdy przestaniemy
chcieć być bogiem, gdy
zrezygnujemy z szaleństwa
autonomii i samowystarczalności.
Możemy jedynie zostać wyzwoleni,
czyli stajemy się sobą, gdy
otrzymujemy i przyjmujemy
prawdziwe relacje. Nasze
międzyludzkie relacje zależą jednak
od tego, czy miara bycia stworzonym
jest wszędzie obecna – i na tym
właśnie polega zakłócenie. Ponieważ
relacja bycia stworzonym jest
zakłócona, dlatego tylko sam Stwórca
może być naszym Odkupicielem.
Odkupieni możemy zostać tylko
wtedy, gdy Ten, od kogo się
odcięliśmy, na nowo wyjdzie nam
naprzeciw i wyciągnie ku nam rękę.
Odkupienie oznacza bycie kochanym
i tylko miłość Boga może oczyścić
ludzką miłość, odnawiając od
podstaw zakłóconą sieć relacji.

Odpowiedź Nowego Testamentu



Starotestamentowa opowieść o
początkach człowieka wskazuje
zatem z pytaniem i nadzieją poza
siebie, ku temu, w którym Bóg
wytrzymał nasz brak miary, przyjął
naszą miarę, aby na nowo
przyprowadzić nas do nas samych.
Najkrócej i najdobitniej odpowiedź
Nowego Testamentu na opowieść o
grzechu pierworodnym streszczona
jest w przedpawłowym hymnie,
który św. Paweł włączył do drugiego
rozdziału swojego Listu do Filipian.
Dlatego liturgia Kościoła słusznie
stawia ten hymn w centrum liturgii
Wielkiego Tygodnia, najświętszego
czasu roku kościelnego. „To dążenie
niech was ożywia; ono też było w
Chrystusie Jezusie. On, istniejąc w
postaci Bożej, nie skorzystał ze
sposobności, aby na równi być z
Bogiem, lecz ogołocił samego siebie,
przyjąwszy postać sługi, stawszy się
podobnym do ludzi. A w
zewnętrznym przejawie, uznany za
człowieka, uniżył samego siebie,



stawszy się posłusznym aż do śmierci
– i to śmierci krzyżowej. Dlatego też
Bóg Go nad wszystko wywyższył i
darował Mu imię ponad wszelkie
imię, aby na imię Jezusa zgięło się
każde kolano istot niebieskich i
ziemskich i podziemnych. I aby
wszelki język wyznał, że Jezus
Chrystus jest Panem – ku chwale
Boga Ojca” (Flp 2, 5-11; por Iz 45, 23).

Tego niezwykle bogatego i
głębokiego tekstu nie możemy tu
oczywiście analizować szczegółowo.
Ograniczymy się tylko do jego
związku z historia grzechu
pierworodnego, do której wyraźnie
nawiązuje, chociaż wydaje się, że
chodzi tu o inną jego wersję niż ta,
którą znamy z Księgi Rodzaju (por.
np. Hi 15, 7n.). Jezus Chrystus
przemierza odwrotną drogę niż
Adam. W przeciwieństwie do Adama
On rzeczywiście jest „jak Bóg”. Ale
owo „bycie-jak-Bóg”, tożsamość z
Bogiem, jest byciem-Synem, a tym



samym jest w pełni relacją. Dlatego
Ten, kto rzeczywiście jest „jak Bóg”,
nie trzyma się kurczowo swojej
autonomii, nie chce zniesienia granic
dla swoich sprawności i swoich
zachcianek. Idzie odwrotną drogą:
staje się całkowicie zależny, staje się
sługą. Ponieważ nie idzie drogą
władzy, lecz miłości, może zstąpić aż
do kłamstwa Adama, aż do śmierci i
tam odnowić prawdę, dać życie.

Dlatego Chrystus jest nowym
Adamem, z którym bycie
człowiekiem rozpoczyna się na
nowo. Z istoty jest On relacją i
byciem w relacji: Synem – dzięki
Niemu relacje stają się znowu
właściwe. Jego rozciągnięte ramiona
są otwartą relacja, która jest dla nas
zawsze dostępna. Dlatego krzyż,
miejsce lego posłuszeństwa, staje się
prawdziwym drzewem życia. Jak
pisze św. Jan w swojej Ewangelii,
Chrystus jest przeciwieństwem węża
(por. J 3, 14). Z tego drzewa nie



płynie słowo pokusy, lecz słowo
ocalającej miłości, słowo
posłuszeństwa samego Boga, który w
ten sposób oferuje nam swoje
posłuszeństwo jako przestrzeń
wolności. Krzyż jest drzewem życia,
które na nowo stało się dostępne.

Przez swoje cierpienie niejako
usunął ognisty miecz, przeszedł
przez ogień i postawił krzyż jako
prawdziwą oś świata, dzięki której
świat znowu znajduje się na swoim
miejscu. Dlatego Eucharystia jako
obecność krzyża jest trwałym
drzewem życia, które ciągle znajduje
się wśród nas, zapraszając do
przyjęcia owocu prawdziwego życia.
Oznacza to, że Eucharystia nigdy nie
może być po prostu rodzajem
budowania wspólnoty. Jej
przyjmowanie, czerpanie z drzewa
życia oznacza przyjmowanie
ukrzyżowanego Pana, czyli
przyjmowanie formy Jego życia, Jego
posłuszeństwa, Jego „tak” za miarę



naszego bycia stworzonymi. Oznacza
przyjmowanie Bożej miłości, która
jest naszą prawdą – tę zależność od
Boga, która nie jest niewolą,
podobnie jak dla Syna niewolą nie
jest Jego synostwo. To właśnie ta
„zależność” jest wolnością, gdyż jest
prawdą i miłością.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/grzech-i-odkupienie-iii/
(07-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/grzech-i-odkupienie-iii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/grzech-i-odkupienie-iii/

	Grzech i odkupienie (III)

