opusdei.org

Godne to i
sprawiedliwe:
sprawiedliwos¢ (I)

Sprawiedliwo$¢ rozpoczyna sie
od naszej relacji z Bogiem,
ktora znajduje swoje Sciste
podejscie w kluczowej
postawie, jaka jest wdziecznosc.

11-07-2023

Jezus mowi do wszystkich. Rybacy z
upodobaniem stuchaja o sieciach (Mt
13, 47-52), rolnicy interesuja sie
kryteriami pozwalajgcymi
stwierdzi¢, czy ziarno wyda trwaly



owoc (Mt 13, 2-9), a kazda pani domu
utozsamia sie z historig o niewiescie
gubiacej w domu monete, dlatego ze
jest jej znane takie zmartwienie (Lk
15, 8-10). Przy pomocy zupelnie
zwyczajnych obrazéw Chrystus umie
oswietli¢ najistotniejsze prawdy.
Niemniej jednak, istnieja rowniez
przypowiesci, ktore moga nas
wprawic¢ w zaklopotanie. Chociaz
zostaja wyrazone prostym jezykiem,
stawiajg nas przed paradoksami
zmuszajacymi do refleksji. Wydaje
sie, ze niekiedy Jezus chce nam
powiedziec: «Bo mysli moje nie sa
myslami waszymi» (Iz 55, 8).

By¢ moze jedna z historii
Nauczyciela wzbudzajacych
najwieksze zaklopotanie, jest
przypowies¢ o gospodarzu, ktory
weczesnie rano wychodzi najac
robotnikow do pracy w swojej
winnicy (Mt 20, 1-16). Opowies¢
rozpoczyna sie, jak nalezaloby tego
oczekiwac: gospodarz umawia sie z



robotnikami na zaplate za dzien w
wysokosci jednego denara i posyla
ich do pracy. Na poczatku wydaje sie,
ze mamy do czynienia po prostu z
rozwazaniem na temat
wykorzystania czasu i przynoszenia
owocOw. Przypowies¢ toczy sie
jednak dalej i gospodarz postanawia
najac kolejnych robotnikéw o
pozniejszej porze, w zwigzku z czym
beda oni pracowac mniejsza liczbe
godzin. Zamiast zagwarantowac im
okreslona place, obiecuje, ze zapiaci,
«Co bedzie stuszne» (Mt 20, 4).

«Co bedzie stuszne». To okreslenie w
niezbedny sposéb wywoluje pewne
oczekiwania u stuchaczy i
czytelnikdbw. Mozna przypuszczac, ze
ci, ktorzy zaczeli pracowac pdzniej,
otrzymaja mniej pieniedzy niz ci,
ktorzy trudzili sie od switu. Dlatego
kiedy robotnicy ostatniej godziny
otrzymuja ptace w wysokosci
jednego denara, sadzimy, ze ci,
ktorzy zaczeli prace najwczesniej,



otrzymaja za swoja prace wyzsze
wynagrodzenie. Niemniej jednak,
gospodarz zaskakuje wszystkich: po
pierwsze, tych, ktorzy pracowali
niewiele godzin, dlatego ze
otrzymuja taka sama place co
pozostali robotnicy, ale rowniez tych,
ktorzy rozpoczeli prace pierwsi,
dlatego ze spodziewali sie
odpowiedniego dodatku do
umowionego wynagrodzenia. Mimo
wszystko najbardziej zaskoczeni
jesteSmy my sami, wobec tak mato
konwencjonalnej koncepcji
sprawiedliwosci. «Czy mi nie wolno
uczynic¢ ze swoim, co chce?», pyta
wlasciciel winnicy (Mt 20, 15). By¢
moze my tez nie wiemy, jak
zinterpretowac te stowa.

Godne to i sprawiedliwe

Jezus nie chce zajmowac sie

kwestiami gospodarczymi ani
politycznymi. Przy pomocy tej
przypowiesci nie zamierza, na



przyklad, rozeznawac cech tak
zlozonej sprawy jak temat
sprawiedliwego wynagrodzenia. Pan
chce przede wszystkim wznies$¢
nasze spojrzenie ku milosiernej
postawie Boga, ktory przyjmuje
wszystkich, chocby uciekali sie do
Niego albo spotykali sie z Nim w
ostatniej chwili jak dobry lotr (por.
Lk 23, 43). Niemniej jednak, obok
tego zasadniczego sensu przypowiesc
Nauczyciela dostarcza nam
narracyjnych ram do refleksji na
temat roznych aspektow cnoty
sprawiedliwosci w naszym zyciu.

Jezeli, jak twierdzi sie klasycznie,
sprawiedliwos¢ polega na
oddawaniu kazdemu tego, co mu sie
nalezy, stoimy wobec wewnetrznej
dyspozycji, ktéra podkresla nasz
wymiar relacji. Wypada wowczas
zadac sobie przede wszystkim
pytanie, co jesteSmy winni Bogu albo
jaka bedzie nasza sprawiedliwa
relacja z Tym, ktory jest Zrédlem



wszystkich débr, poczynajac od
samego naszego istnienia.

Dobrego punktu wyjscia dostarcza
nam Modlitwa Eucharystyczna Mszy
Swietej. Tak glosi krétki dialog
miedzy kaplanem i wiernymi, od
ktorego zawsze rozpoczyna sie
prefacja: «—Dzieki skladajmy Panu
Bogu naszemu. — Godne to i
sprawiedliwe»™. Poczgtkowo
wdziecznos¢ i sprawiedliwosc zdaja
sie sobie przeciwstawia¢: upominek
cechuje sie wlasnie tym, ze jest
niezastuzonym darem. Wdziecznosc
to uznanie, ze kto$ wyszedl poza
Scisty obowigzek. Niemniej jednak,
przed Bogiem wspolrzedne ulegaja
zasadniczej zmianie, poniewaz to On
jest poczatkiem wszystkiego, czym
jestesSmy i co posiadamy. Jak mowi
sw. Pawel, «C0z masz, czego bys nie
otrzymal?» (1 Kor 4, 7). Nasze zycie
samo w sobie jest czystym i
niezastuzonym darem. A zatem
wobec Boga wdziecznosc jest



glebokim obowigzkiem. Nigdy nie
bedziemy mogli odptaci¢ Mu za to, co
robi dla nas i nie ma w tym niczego
niesprawiedliwego. Owszem, jest
jednak cos glteboko naleznego,
gleboko sprawiedliwego: nalezy
dziekowac Mu za wszystko.

OdKkrycie, ze nasza relacja z Bogiem
jest warunkowana Jego
bezinteresownym i delikatnym
darem prowadzi nas do cieszenia sie
zyciem w charakterze Jego dzieci i
uwalnia nas od pojecia wiary
przesadnie skupionej na literze
przykazan. Zamiast zadreczac sie
perspektywa tego, co moze nam sie
jawic jako niekonczgca sie lista
postanowien albo nakazow, przy
ktorych pomocy w jakis$ sposob
zaplacilibysmy cene naszego
odkupienia, mozemy ukazac nasza
odpowiedz na mitos¢ Boga jako
gotowos¢ do darowania Mu
wszystkich chwil naszego zycia, w
przekonaniu, ze nigdy nie zdotamy



dostatecznie podziekowa¢ Mu za
wszystko, co nam daje. I tak, na
przyklad, wiernosc planowi zycia
duchowego moze by¢ postrzegana
raczej jako najbardziej bezposredni
wyraz naszej wdziecznosci wobec
milosci, jaka Bog wylewa na kazdego,
niz jako obcigzenie sumienia wobec
zaciaggnietych zobowigzan. «Jezeli
rzeczywiscie bedziecie starali sie by¢
sprawiedliwi, bedziecie tez czesto
zastanawiac sie nad wasza
zaleznoscia od Boga — bowiem coz
masz, czego bys nie otrzymat? — i
napeinicie sie wdziecznoscia i
pragnieniem odwzajemnienia sie
Ojcu, ktory nas kocha az do
szalenstwa»".

Jego sprawiedliwos¢ jest wieksza
niz nasza

Z drugiej strony postawa glebokiej
wdziecznosci Bogu wyzwala nas z
nadmiernego pragnienia osadzania
Jego sposobu postepowania.



Niekiedy wobec osobistych czy
spotecznych wydarzen, kiedy
stajemy nagle wobec sytuacji, ktorej
sie nie spodziewaliSmy, moze sie
zdarzy¢, ze zadajemy sobie pytania w
stylu: «Jak Bog moze dopuszczac co$
takiego?». By¢ moze uwazamy, ze
inne osoby sa bardziej blogostawione
niz my albo ze Bog wydaje sie nie
styszec tego, o co Go prosimy w
naszych modlitwach, i mySlimy:
«Jakie to niesprawiedliwe».
Zachowujemy sie wowczas jak ci
robotnicy, ktorzy pracowali przez
caly dzien i nie zrozumieli olbrzymiej
hojnosci gospodarza w stosunku
tych, ktdrzy zostali najeci po
poludniu. Zamiast sie cieszyc¢ z tego,
ze tamci robotnicy bedg mieli jakie$
pienigdze na jedzenie, zasmucili sie,
dlatego ze zawiodly ich nadzieje na
wieksza faskawosc.

Poza tym nie ma sensu zrzuca¢ winy
za zto na Pana. Wiele zla to skutek
ludzkiej wolnosci, wlasnych i



cudzych uczynkéw i zaniedban.
Obok tego musimy przekonac sie w
naszej modlitwie, ze Bog jest Panem
naszego zycia i historii oraz ze,
chociaz w rzeczywistosci Bog nie jest
nam nic winien, zwazywszy, ze to On
jest Miloscig, zawsze poszukuje tego,
co najlepsze dla kazdego, niekiedy w
zaskakujgcy sposob przemieniajac
zlo w dobro. Swiety Jan Pawet I
mowil, ze «-w pewien sposob
sprawiedliwos$¢ jest wieksza niz
czlowiek, wieksza niz wymiary jego
ziemskiego zycia, wieksza niz
mozliwosci nawigzania w tym zyciu
w pelni sprawiedliwych relacji
miedzy wszystkimi»®',

Modlitwa tych, ktorzy wiedzg, Ze sa
dzie¢mi Bozymi, jest naznaczona
ufnoscig w kims, kto nieskonczenie
nas mituje i zawsze chce dla nas tego,
co najlepsze. Tak modli sie Jezus w
Ogrodzie Oliwnym: «zabierz ode
Mnie ten kielich. Wszakze nie moja
wola, lecz Twoja niech sie



stanie!» (Lk 22, 42). Wobec sytuacji,
ktorych nie rozumiemy i ktore by¢
moze przyczyniajg nam cierpien,
kiedy probujemy szukac¢ rozwigzan,
mozemy powiedzie¢ Panu: «Twoja
sprawiedliwos¢ a nie moja niech sie
stanie. Wiem, ze jestemm w dobrych
rekach i ze na koniec wszystko
obradci sie ku dobremun».

Sprawiedliwos¢ to pragnienie i
tajemnica. Pragnienie gleboko
zakorzenione w nas, ale rowniez
tajemnica, ktora nas przerasta, w
tym znaczeniu, ze tylko Bogu
przystuguje ostatnie stowo odnosnie
do tego, co jest sprawiedliwe i do
konkretnych sposobéw
przywrocenia sprawiedliwosci.
Dlatego nie byloby rowniez
chrzescijaniskg postawa pragnienie
ukarania naszych nieprzyjaciol, jak
gdyby to nam przypadata odnosna
decyzja, albo nazbyt latwe
odniesienie sie do Bozej
sprawiedliwo$ci, zeby upominac



osoby, ktore postepuja w niemoralny
sposob albo opieraja swoje zycie na
warto$ciach bardzo odmiennych od
naszych.

Tak, oczywiscie, ze wiara w Boza
sprawiedliwos¢ powinna nas
pocieszy¢, kiedy doznajemy
niesprawiedliwosci albo kiedy
smucimy sie negatywnymi zmianami
na $wiecie. «Istnieje sprawiedliwosc.
Istnieje ,odwolanie” minionego
cierpienia, zados¢uczynienie, ktore
przywraca prawo»'", Niczym
gospodarz z przypowiesci Bog
spelnia swoja obietnice i wynagradza
tego, kto pracowal dobrze. Jednak
fakt, ze Bog objawil samego siebie,
wzbudza w nas rownoczesnie
ufnosé, ze Jego milosierdzie
prowadzi zawsze do dawania
nowych szans nawrdcenia temu, kto
czyni zlo. «To nie surowa
sprawiedliwos¢ ponad miare, oparta
na teoretycznych kalkulacjach,
sklonila Syna Bozego do tego, by w



naszym imieniu prosic¢ Ojca o
przebaczenie, ale bezinteresowna
mitos¢, ktdra bierze pod uwage tylko
to, co moze zrobi¢ dla innych»®'. A
zatem wiasciciel winnicy nie siedzi z
zalozonymi rekami po wynajeciu
robotnikow wczesnie rano, ale nawet
0 jedenastej godzinie chce dac prace
tym, ktérzy moga stracic cala
dniowke. Ostatecznie, jak pisze $w.
Josemaria, «BGg nie daje sie

przescigna¢ w hojnosci»'®.

Inni sa wolni

Kiedy rozwaza sie sprawiedliwosc
jako cnote, ktéra powinna
ksztaltowac nasze relacje z innymi,
czesto stwierdza sie, ze chodzi tylko o
minimalny wymag dotyczacy
wspdllnego zycia: poszanowanie
drugiej osoby w jej odmiennosci'”.
Sprawiedliwos¢ mozna by wowczas
interpretowac jako zimng postawe,
ktora bardziej podkresla roznice
miedzy ludZzmi niz to, co maja ze



soba wspdlnego. Podczas gdy mitosc
szuka jednosci, sprawiedliwos¢
podkresla podzial. Niemniej jednak,
jezeli spojrzymy uwaznie, stosunek
miedzy mitoscig a sprawiedliwoscig
jest bardziej subtelny.

Fakt, ze kazdemu zostaje przyznane
to, co mu sie nalezy, jak tego wymaga
sprawiedliwos$c¢, zachowuje
wewnetrzng relacje z naleznym
podziatem dobr, z wypelnianiem
umow i dotrzymywaniem stowa oraz
z szacunkiem, jaki jesteSmy winni
kazdemu cztowiekowi. Mozna by
zatem powiedzie¢, ze sprawiedliwosc
prawdziwie pomaga nam wies¢
pokojowe zycie spoleczne, z jasnymi
zasadami gry, bez wzajemnego
przeszkadzania sobie.

Ta uwaga wystarczy, zeby zdac sobie
sprawe, ze uznanie odmiennosci
innych ludzi i ich prawa do bycia
takimi jak chca by¢ nie jest czyms
blahym, a nawet nie jest czyms$



banalnym. W ten sposéb ukazuje
nam to Sw. Josemaria: «JesteSmy
zobowigzani do obrony wolnosci
osobistej kazdego czlowieka,
wiedzac, ze to Jezus Chrystus
zapewnit nam te wolnosc. Inaczej
bowiem, jakim prawem bedziemy
domagac sie wolnosci dla siebie?»®,
Wilasnie to wyrzuca wiasciciel
winnicy robotnikom pracujacym od
rana, ktérzy czuja sie oszukani:
«Przyjacielu, nie czynie ci krzywdy;
czyz nie o denara umowiles sie ze
mng? Wez, co twoje, i odejdz. Chce
tez 1 temu ostatniemu dac tak samo
jak tobie. Czy mi nie wolno uczynic¢
ze swoim, co chce? Czy na to ztym
okiem patrzysz, ze ja jestem
dobry?» (Mt 20, 13-15).

Czasami mozemy odczuwac pokuse,
zeby z gory dyskredytowac opinie
kogos$, kto ma odmienny sposob
rozumienia Swiata albo kieruje sie
innymi wartosciami. Podkreslamy
wowczas nadmiernie jednoczacy



wymiar mitosci, uwazajac, ze kazda
roznica powinna by¢
przezwyciezona, zeby dac miejsce
prawdziwej mitosci i mylimy
sprawiedliwos$¢ ze zwyczajna
rownoscig. Niemniej jednak,
«sprawiedliwosc jest pierwsza droga
mitosci (...), stanowi integralna czes¢
tego milowania»™. Ta cnota
przypomina nam przede wszystkim,
ze wszyscy mamy prawo do tego,
zeby byc tacy, jak chcemy, i wyrazac
ten sposdb bycia na zewnatrz i
cieszyC sie naszymi wlasnymi
dobrami. Jak pisze Papiez Franciszek,
«zadna osoba lub grupa os6b nie
moze uwazac siebie za
wszechmocng, upowazniong do
deptania godnosci i praw innych
0s6b lub grup spolecznych»",

Swiety Josemaria czesto méwil o
wielorakim liczniku, jaki mialy idace
za nim osoby — o réznych
charakterach, swobodnych opiniach i
osobistych wyborach kazdego w



dziedzinie polityki, kultury, nauki,
sztuki, zawodu itd. Odrozniat go
natomiast od bardzo matego
wspolnego mianownika, czyli
fundamentalnych kwestii wiary i
wspolnego charyzmatu. Bardzo nam
stuzy docenianie, szanowanie i
milowanie uprawnionych réznic w
przypadku osob, ktdre zyja obok nas.
«Ten, kto mituje wolnos¢, postrzega
jako pozytywne i dobre to, co inni
mys$la i robig w owych obszernych
dziedzinach zycia»"".

Myslenie w inny sposéb oznaczaloby
popadniecie w delikatng pokuse, aby
chcie¢ pomagac innym zgodnie z
naszymi ocenami, bez rozeznawania
tego, czego w rzeczywistosci
potrzebuja, a przede wszystkim tego,
co jesteSmy im winni. Byloby czyms$
niesprawiedliwym, na przykiad,
placenie podwladnemu nizszej pens;ji
niz mu sie nalezy za wykonana prace
tylko dlatego, ze naszym zdaniem
lepiej jest mu da¢ nagrode, ktora



wyrowna te roznice. W zwigzku z
tym wlasciciel winnicy nie grzeszy
przeciwko sprawiedliwosci, placac
wszystkim tak samo. By¢ moze
mozna sgadzi¢, ze ma szczegolne
kryterium wynagradzania, ale w
zadnej chwili nie lamie danego
stowa: ci, ktorzy umowili sie na
denara, otrzymali dokladnie to, co
ustalono, a pozostali otrzymali to, co
wydawalo sie sprawiedliwe
gospodarzowi. Taki jest Bog:
sprawiedliwie speinia swoje
obietnice, ale jest rowniez hojnym
Ojcem, ktoremu «wystarczy usmiech,
stowo, gest, troche milosci, by obficie
obdarzy¢ laska dusze przyjaciela»?.

Thum. Bronistaw Jakubowski

' por.Mszat Rzymski, Modlitwa
Eucharystyczna.



1 Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
167.

BI' Sw. Jan Pawel II, Audiencja, 8
listopada 1978 r.

H Benedykt XVI, Spe Salvi, 43.

BI'F. Océriz, List pasterski, 16 lutego
2023 r., 8.

67 Sw. Josemaria, Kuznia, 623.

7' 0dnosnie do odmiennosci jako
podstawowego wymiaru
sprawiedliwosci por. J. Pieper, Las
Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 1990, str. 100nn.

81 przyjaciele Boga, 171.
Bl Benedykt XVI, Caritas in veritate, 6.
1T Franciszek, Fratelli tutti, 171.

MMI'F Ocariz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 13.



121 §w. Josemaria, Droga Krzyzowa,
stacja V.

Gaspar Brahm

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-
sprawiedliwosc-i/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/

	Godne to i sprawiedliwe: sprawiedliwość (I)

