
opusdei.org

Godne to i
sprawiedliwe:
sprawiedliwość (I)

Sprawiedliwość rozpoczyna się
od naszej relacji z Bogiem,
która znajduje swoje ścisłe
podejście w kluczowej
postawie, jaką jest wdzięczność.

11-07-2023

Jezus mówi do wszystkich. Rybacy z
upodobaniem słuchają o sieciach (Mt
13, 47-52), rolnicy interesują się
kryteriami pozwalającymi
stwierdzić, czy ziarno wyda trwały



owoc (Mt 13, 2-9), a każda pani domu
utożsamia się z historią o niewieście
gubiącej w domu monetę, dlatego że
jest jej znane takie zmartwienie (Łk
15, 8-10). Przy pomocy zupełnie
zwyczajnych obrazów Chrystus umie
oświetlić najistotniejsze prawdy.
Niemniej jednak, istnieją również
przypowieści, które mogą nas
wprawić w zakłopotanie. Chociaż
zostają wyrażone prostym językiem,
stawiają nas przed paradoksami
zmuszającymi do refleksji. Wydaje
się, że niekiedy Jezus chce nam
powiedzieć: «Bo myśli moje nie są
myślami waszymi» (Iz 55, 8).

Być może jedną z historii
Nauczyciela wzbudzających
największe zakłopotanie, jest
przypowieść o gospodarzu, który
wcześnie rano wychodzi nająć
robotników do pracy w swojej
winnicy (Mt 20, 1-16). Opowieść
rozpoczyna się, jak należałoby tego
oczekiwać: gospodarz umawia się z



robotnikami na zapłatę za dzień w
wysokości jednego denara i posyła
ich do pracy. Na początku wydaje się,
że mamy do czynienia po prostu z
rozważaniem na temat
wykorzystania czasu i przynoszenia
owoców. Przypowieść toczy się
jednak dalej i gospodarz postanawia
nająć kolejnych robotników o
późniejszej porze, w związku z czym
będą oni pracować mniejszą liczbę
godzin. Zamiast zagwarantować im
określoną płacę, obiecuje, że zapłaci,
«co będzie słuszne» (Mt 20, 4).

«Co będzie słuszne». To określenie w
niezbędny sposób wywołuje pewne
oczekiwania u słuchaczy i
czytelników. Można przypuszczać, że
ci, którzy zaczęli pracować później,
otrzymają mniej pieniędzy niż ci,
którzy trudzili się od świtu. Dlatego
kiedy robotnicy ostatniej godziny
otrzymują płacę w wysokości
jednego denara, sądzimy, że ci,
którzy zaczęli pracę najwcześniej,



otrzymają za swoją pracę wyższe
wynagrodzenie. Niemniej jednak,
gospodarz zaskakuje wszystkich: po
pierwsze, tych, którzy pracowali
niewiele godzin, dlatego że
otrzymują taką samą płacę co
pozostali robotnicy, ale również tych,
którzy rozpoczęli pracę pierwsi,
dlatego że spodziewali się
odpowiedniego dodatku do
umówionego wynagrodzenia. Mimo
wszystko najbardziej zaskoczeni
jesteśmy my sami, wobec tak mało
konwencjonalnej koncepcji
sprawiedliwości. «Czy mi nie wolno
uczynić ze swoim, co chcę?», pyta
właściciel winnicy (Mt 20, 15). Być
może my też nie wiemy, jak
zinterpretować te słowa.

Godne to i sprawiedliwe

Jezus nie chce zajmować się
kwestiami gospodarczymi ani
politycznymi. Przy pomocy tej
przypowieści nie zamierza, na



przykład, rozeznawać cech tak
złożonej sprawy jak temat
sprawiedliwego wynagrodzenia. Pan
chce przede wszystkim wznieść
nasze spojrzenie ku miłosiernej
postawie Boga, który przyjmuje
wszystkich, choćby uciekali się do
Niego albo spotykali się z Nim w
ostatniej chwili jak dobry łotr (por.
Łk 23, 43). Niemniej jednak, obok
tego zasadniczego sensu przypowieść
Nauczyciela dostarcza nam
narracyjnych ram do refleksji na
temat różnych aspektów cnoty
sprawiedliwości w naszym życiu.

Jeżeli, jak twierdzi się klasycznie,
sprawiedliwość polega na
oddawaniu każdemu tego, co mu się
należy, stoimy wobec wewnętrznej
dyspozycji, która podkreśla nasz
wymiar relacji. Wypada wówczas
zadać sobie przede wszystkim
pytanie, co jesteśmy winni Bogu albo
jaka będzie nasza sprawiedliwa
relacja z Tym, który jest Źródłem



wszystkich dóbr, poczynając od
samego naszego istnienia.

Dobrego punktu wyjścia dostarcza
nam Modlitwa Eucharystyczna Mszy
Świętej. Tak głosi krótki dialog
między kapłanem i wiernymi, od
którego zawsze rozpoczyna się
prefacja: «—Dzięki składajmy Panu
Bogu naszemu. — Godne to i
sprawiedliwe»[1]. Początkowo
wdzięczność i sprawiedliwość zdają
się sobie przeciwstawiać: upominek
cechuje się właśnie tym, że jest
niezasłużonym darem. Wdzięczność
to uznanie, że ktoś wyszedł poza
ścisły obowiązek. Niemniej jednak,
przed Bogiem współrzędne ulegają
zasadniczej zmianie, ponieważ to On
jest początkiem wszystkiego, czym
jesteśmy i co posiadamy. Jak mówi
św. Paweł, «Cóż masz, czego byś nie
otrzymał?» (1 Kor 4, 7). Nasze życie
samo w sobie jest czystym i
niezasłużonym darem. A zatem
wobec Boga wdzięczność jest



głębokim obowiązkiem. Nigdy nie
będziemy mogli odpłacić Mu za to, co
robi dla nas i nie ma w tym niczego
niesprawiedliwego. Owszem, jest
jednak coś głęboko należnego,
głęboko sprawiedliwego: należy
dziękować Mu za wszystko.

Odkrycie, że nasza relacja z Bogiem
jest warunkowana Jego
bezinteresownym i delikatnym
darem prowadzi nas do cieszenia się
życiem w charakterze Jego dzieci i
uwalnia nas od pojęcia wiary
przesadnie skupionej na literze
przykazań. Zamiast zadręczać się
perspektywą tego, co może nam się
jawić jako niekończąca się lista
postanowień albo nakazów, przy
których pomocy w jakiś sposób 
zapłacilibyśmy cenę naszego
odkupienia, możemy ukazać naszą
odpowiedź na miłość Boga jako
gotowość do darowania Mu
wszystkich chwil naszego życia, w
przekonaniu, że nigdy nie zdołamy



dostatecznie podziękować Mu za
wszystko, co nam daje. I tak, na
przykład, wierność planowi życia
duchowego może być postrzegana
raczej jako najbardziej bezpośredni
wyraz naszej wdzięczności wobec
miłości, jaką Bóg wylewa na każdego,
niż jako obciążenie sumienia wobec
zaciągniętych zobowiązań. «Jeżeli
rzeczywiście będziecie starali się być
sprawiedliwi, będziecie też często
zastanawiać się nad waszą
zależnością od Boga — bowiem cóż
masz, czego byś nie otrzymał? — i
napełnicie się wdzięcznością i
pragnieniem odwzajemnienia się
Ojcu, który nas kocha aż do
szaleństwa»[2].

Jego sprawiedliwość jest większa
niż nasza

Z drugiej strony postawa głębokiej
wdzięczności Bogu wyzwala nas z
nadmiernego pragnienia osądzania
Jego sposobu postępowania.



Niekiedy wobec osobistych czy
społecznych wydarzeń, kiedy
stajemy nagle wobec sytuacji, której
się nie spodziewaliśmy, może się
zdarzyć, że zadajemy sobie pytania w
stylu: «Jak Bóg może dopuszczać coś
takiego?». Być może uważamy, że
inne osoby są bardziej błogosławione
niż my albo że Bóg wydaje się nie
słyszeć tego, o co Go prosimy w
naszych modlitwach, i myślimy:
«Jakie to niesprawiedliwe».
Zachowujemy się wówczas jak ci
robotnicy, którzy pracowali przez
cały dzień i nie zrozumieli olbrzymiej
hojności gospodarza w stosunku
tych, którzy zostali najęci po
południu. Zamiast się cieszyć z tego,
że tamci robotnicy będą mieli jakieś
pieniądze na jedzenie, zasmucili się,
dlatego że zawiodły ich nadzieje na
większą łaskawość.

Poza tym nie ma sensu zrzucać winy
za zło na Pana. Wiele zła to skutek
ludzkiej wolności, własnych i



cudzych uczynków i zaniedbań.
Obok tego musimy przekonać się w
naszej modlitwie, że Bóg jest Panem
naszego życia i historii oraz że,
chociaż w rzeczywistości Bóg nie jest
nam nic winien, zważywszy, że to On
jest Miłością, zawsze poszukuje tego,
co najlepsze dla każdego, niekiedy w
zaskakujący sposób przemieniając
zło w dobro. Święty Jan Paweł II
mówił, że «w pewien sposób
sprawiedliwość jest większa niż
człowiek, większa niż wymiary jego
ziemskiego życia, większa niż
możliwości nawiązania w tym życiu
w pełni sprawiedliwych relacji
między wszystkimi»[3].

Modlitwa tych, którzy wiedzą, że są
dziećmi Bożymi, jest naznaczona
ufnością w kimś, kto nieskończenie
nas miłuje i zawsze chce dla nas tego,
co najlepsze. Tak modli się Jezus w
Ogrodzie Oliwnym: «zabierz ode
Mnie ten kielich. Wszakże nie moja
wola, lecz Twoja niech się



stanie!» (Łk 22, 42). Wobec sytuacji,
których nie rozumiemy i które być
może przyczyniają nam cierpień,
kiedy próbujemy szukać rozwiązań,
możemy powiedzieć Panu: «Twoja
sprawiedliwość a nie moja niech się
stanie. Wiem, że jestem w dobrych
rękach i że na koniec wszystko
obróci się ku dobremu».

Sprawiedliwość to pragnienie i
tajemnica. Pragnienie głęboko
zakorzenione w nas, ale również
tajemnica, która nas przerasta, w
tym znaczeniu, że tylko Bogu
przysługuje ostatnie słowo odnośnie
do tego, co jest sprawiedliwe i do
konkretnych sposobów
przywrócenia sprawiedliwości.
Dlatego nie byłoby również
chrześcijańską postawą pragnienie
ukarania naszych nieprzyjaciół, jak
gdyby to nam przypadała odnośna
decyzja, albo nazbyt łatwe
odniesienie się do Bożej
sprawiedliwości, żeby upominać



osoby, które postępują w niemoralny
sposób albo opierają swoje życie na
wartościach bardzo odmiennych od
naszych.

Tak, oczywiście, że wiara w Bożą
sprawiedliwość powinna nas
pocieszyć, kiedy doznajemy
niesprawiedliwości albo kiedy
smucimy się negatywnymi zmianami
na świecie. «Istnieje sprawiedliwość.
Istnieje „odwołanie” minionego
cierpienia, zadośćuczynienie, które
przywraca prawo»[4]. Niczym
gospodarz z przypowieści Bóg
spełnia swoją obietnicę i wynagradza
tego, kto pracował dobrze. Jednak
fakt, że Bóg objawił samego siebie,
wzbudza w nas równocześnie
ufność, że Jego miłosierdzie
prowadzi zawsze do dawania
nowych szans nawrócenia temu, kto
czyni zło. «To nie surowa
sprawiedliwość ponad miarę, oparta
na teoretycznych kalkulacjach,
skłoniła Syna Bożego do tego, by w



naszym imieniu prosić Ojca o
przebaczenie, ale bezinteresowna
miłość, która bierze pod uwagę tylko
to, co może zrobić dla innych»[5]. A
zatem właściciel winnicy nie siedzi z
założonymi rękami po wynajęciu
robotników wcześnie rano, ale nawet
o jedenastej godzinie chce dać pracę
tym, którzy mogą stracić całą
dniówkę. Ostatecznie, jak pisze św.
Josemaría, «Bóg nie daje się
prześcignąć w hojności»[6].

Inni są wolni

Kiedy rozważa się sprawiedliwość
jako cnotę, która powinna
kształtować nasze relacje z innymi,
często stwierdza się, że chodzi tylko o
minimalny wymóg dotyczący
wspólnego życia: poszanowanie
drugiej osoby w jej odmienności[7].
Sprawiedliwość można by wówczas
interpretować jako zimną postawę,
która bardziej podkreśla różnice
między ludźmi niż to, co mają ze



sobą wspólnego. Podczas gdy miłość
szuka jedności, sprawiedliwość
podkreśla podział. Niemniej jednak,
jeżeli spojrzymy uważnie, stosunek
między miłością a sprawiedliwością
jest bardziej subtelny.

Fakt, że każdemu zostaje przyznane
to, co mu się należy, jak tego wymaga
sprawiedliwość, zachowuje
wewnętrzną relację z należnym
podziałem dóbr, z wypełnianiem
umów i dotrzymywaniem słowa oraz
z szacunkiem, jaki jesteśmy winni
każdemu człowiekowi. Można by
zatem powiedzieć, że sprawiedliwość
prawdziwie pomaga nam wieść
pokojowe życie społeczne, z jasnymi
zasadami gry, bez wzajemnego
przeszkadzania sobie.

Ta uwaga wystarczy, żeby zdać sobie
sprawę, że uznanie odmienności
innych ludzi i ich prawa do bycia
takimi jak chcą być nie jest czymś
błahym, a nawet nie jest czymś



banalnym. W ten sposób ukazuje
nam to św. Josemaría: «Jesteśmy
zobowiązani do obrony wolności
osobistej każdego człowieka,
wiedząc, że to Jezus Chrystus
zapewnił nam tę wolność. Inaczej
bowiem, jakim prawem będziemy
domagać się wolności dla siebie?»[8].
Właśnie to wyrzuca właściciel
winnicy robotnikom pracującym od
rana, którzy czują się oszukani:
«Przyjacielu, nie czynię ci krzywdy;
czyż nie o denara umówiłeś się ze
mną? Weź, co twoje, i odejdź. Chcę
też i temu ostatniemu dać tak samo
jak tobie. Czy mi nie wolno uczynić
ze swoim, co chcę? Czy na to złym
okiem patrzysz, że ja jestem
dobry?» (Mt 20, 13-15).

Czasami możemy odczuwać pokusę,
żeby z góry dyskredytować opinie
kogoś, kto ma odmienny sposób
rozumienia świata albo kieruje się
innymi wartościami. Podkreślamy
wówczas nadmiernie jednoczący



wymiar miłości, uważając, że każda
różnica powinna być
przezwyciężona, żeby dać miejsce
prawdziwej miłości i mylimy
sprawiedliwość ze zwyczajną
równością. Niemniej jednak,
«sprawiedliwość jest pierwszą drogą
miłości (…), stanowi integralną część
tego miłowania»[9]. Ta cnota
przypomina nam przede wszystkim,
że wszyscy mamy prawo do tego,
żeby być tacy, jak chcemy, i wyrażać
ten sposób bycia na zewnątrz i
cieszyć się naszymi własnymi
dobrami. Jak pisze Papież Franciszek,
«żadna osoba lub grupa osób nie
może uważać siebie za
wszechmocną, upoważnioną do
deptania godności i praw innych
osób lub grup społecznych»[10].

Święty Josemaría często mówił o
wielorakim liczniku, jaki miały idące
za nim osoby — o różnych
charakterach, swobodnych opiniach i
osobistych wyborach każdego w



dziedzinie polityki, kultury, nauki,
sztuki, zawodu itd. Odróżniał go
natomiast od bardzo małego
wspólnego mianownika, czyli
fundamentalnych kwestii wiary i
wspólnego charyzmatu. Bardzo nam
służy docenianie, szanowanie i
miłowanie uprawnionych różnic w
przypadku osób, które żyją obok nas.
«Ten, kto miłuje wolność, postrzega
jako pozytywne i dobre to, co inni
myślą i robią w owych obszernych
dziedzinach życia»[11].

Myślenie w inny sposób oznaczałoby
popadnięcie w delikatną pokusę, aby
chcieć pomagać innym zgodnie z
naszymi ocenami, bez rozeznawania
tego, czego w rzeczywistości
potrzebują, a przede wszystkim tego,
co jesteśmy im winni. Byłoby czymś
niesprawiedliwym, na przykład,
płacenie podwładnemu niższej pensji
niż mu się należy za wykonaną pracę
tylko dlatego, że naszym zdaniem
lepiej jest mu dać nagrodę, która



wyrówna tę różnicę. W związku z
tym właściciel winnicy nie grzeszy
przeciwko sprawiedliwości, płacąc
wszystkim tak samo. Być może
można sądzić, że ma szczególne
kryterium wynagradzania, ale w
żadnej chwili nie łamie danego
słowa: ci, którzy umówili się na
denara, otrzymali dokładnie to, co
ustalono, a pozostali otrzymali to, co
wydawało się sprawiedliwe
gospodarzowi. Taki jest Bóg:
sprawiedliwie spełnia swoje
obietnice, ale jest również hojnym
Ojcem, któremu «wystarczy uśmiech,
słowo, gest, trochę miłości, by obficie
obdarzyć łaską duszę przyjaciela»[12].

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Por.Mszał Rzymski, Modlitwa
Eucharystyczna.



[2] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
167.

[3] Św. Jan Paweł II, Audiencja, 8
listopada 1978 r.

[4] Benedykt XVI, Spe Salvi, 43.

[5] F. Ocáriz, List pasterski, 16 lutego
2023 r., 8.

[6] Św. Josemaría, Kuźnia, 623.

[7] Odnośnie do odmienności jako
podstawowego wymiaru
sprawiedliwości por. J. Pieper, Las
Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 1990, str. 100nn.

[8] Przyjaciele Boga, 171.

[9] Benedykt XVI, Caritas in veritate, 6.

[10] Franciszek, Fratelli tutti, 171.

[11] F. Ocáriz, List pasterski, 9 stycznia
2018 r., 13.



[12] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja V.

Gaspar Brahm

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-
sprawiedliwosc-i/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/godne-to-i-sprawiedliwe-sprawiedliwosc-i/

	Godne to i sprawiedliwe: sprawiedliwość (I)

