
opusdei.org

Fratelli Tutti

Encyklika Papieża Franciszka o
braterstwie i przyjaźni
społecznej.

04-10-2020

ENCYKLIKA: FRATELLI TUTTI

OJCA ŚWIĘTEGO

FRANCISZKA

O BRATERSTWIE

I PRZYJAŹNI SPOŁECZNEJ



1. „Fratelli tutti”[1], napisał św.
Franciszek z Asyżu, zwracając się do
wszystkich braci i sióstr i proponując
im formę życia, mającą posmak
Ewangelii. Wśród jego rad chcę
podkreślić jedną, w której zachęca do
miłości, wykraczającej poza granice
geografii i przestrzeni. W niej
nazywa błogosławionym tego, który
tak kocha „swego brata będącego
daleko od niego, jak gdyby był z
nim”[2]. W tych kilku prostych
słowach wyjaśnił istotę otwartego
braterstwa, które pozwala
rozpoznać, docenić i miłować każdą
osobę niezależnie od bliskości
fizycznej, niezależnie od miejsca na
świecie, w którym się urodziła lub w
którym mieszka.

2. Ten Święty, znany z miłości
braterskiej, prostoty i radości, który
zainspirował mnie do napisania
encykliki Laudato si' , ponownie
motywuje mnie do poświęcenia tej
nowej encykliki braterstwu i



przyjaźni społecznej. Św. Franciszek,
który czuł się bratem słońca, morza i
wiatru, wiedział, że jest jeszcze
bardziej zjednoczony z tymi, którzy
tak samo żyją w ciele jak on.
Wszędzie rozsiewał pokój i podążał u
boku ubogich, opuszczonych,
chorych, odrzuconych, ostatnich.

Bez granic

3. Jest taki epizod w jego życiu, który
ukazuje nam jego serce bez granic,
zdolne do wyjścia poza dystanse
wynikające z pochodzenia,
narodowości, koloru skóry czy religii.
To jego wizyta u sułtana Malik-al-
Kamila w Egipcie, wizyta, która
wymagała od niego wielkiego
wysiłku ze względu na jego ubóstwo,
niewielkie środki, jakimi
dysponował, ze względu na
oddalenie i na różnice językowe,
kulturowe i religijne. Taka podróż, w
tamtym historycznym momencie,
naznaczonym wyprawami



krzyżowymi, ukazała jeszcze
bardziej wielkość miłości, którą
chciał żyć, pragnąc objąć wszystkich.
Wierność swemu Panu była
proporcjonalna do jego miłości
wobec braci i sióstr. Nie lekceważąc
trudności i niebezpieczeństw, św.
Franciszek poszedł na spotkanie z
sułtanem z taką samą postawą, jakiej
wymagał od swoich uczniów: aby, nie
negując własnej tożsamości, „pośród
saracenów i innych niewiernych [...]
nie wdawać się w kłótnie ani w
spory, lecz być poddanymi
wszelkiemu ludzkiemu stworzeniu
ze względu na Boga”[3]. W tamtym
kontekście było to żądanie
niezwykłe. Uderza nas, jak osiemset
lat temu Franciszek zalecał, by
unikać wszelkich form agresji czy
sporów, a także by żyć pokornie i po
bratersku „w poddaniu”, także
wobec tych, którzy nie podzielają ich
wiary.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn3


4. Nie prowadził wojny dialektycznej,
narzucając doktryny, ale
przekazywał miłość Boga. Zrozumiał,
że „Bóg jest miłością: kto trwa w
miłości, trwa w Bogu, a Bóg trwa w
nim” (1J 4, 16). W ten sposób był
płodnym ojcem, który wzbudził
marzenie o braterskim
społeczeństwie, ponieważ „tylko ten,
kto godzi się zbliżyć do innych osób
w ich własnym ruchu, nie po to, by
utrzymać je w swoim, ale by pomóc
im być bardziej sobą, naprawdę staje
się ojcem”[4]. W tamtym świecie
pełnym wież strażniczych i murów
obronnych, miasta przeżywały
krwawe wojny między potężnymi
rodami, podczas gdy rozszerzały się
ubogie rejony wykluczonych
przedmieść. Tam Franciszek
otrzymał w swym wnętrzu
prawdziwy pokój, uwolnił się od
wszelkich pragnień panowania nad
innymi, stał się jednym z ostatnich i
starał się żyć w harmonii ze

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn4


wszystkimi. To jemu zawdzięczamy
inspirację do napisania tych stron.

5. Zagadnienia związane z
braterstwem i przyjaźnią społeczną
zawsze należały do moich trosk. W
ciągu ostatnich kilku lat
nawiązywałem do nich wielokrotnie
i w różnych miejscach. W tej
encyklice pragnąłem zebrać wiele z
tych wypowiedzi, umieszczając je w
szerszym kontekście refleksji.
Ponadto, o ile przy redakcji Laudato
si'inspiracją był dla mnie mój brat
Bartłomiej, Patriarcha Prawosławny,
który z wielką siłą postulował troskę
o rzeczywistość stworzoną, to w tym
przypadku czułem się w sposób
szczególny zachęcony przez
Wielkiego Imama Ahmada Al-
Tayyeba, którego spotkałem w Abu
Zabi, aby przypomnieć, że Bóg
„stworzył wszystkich ludzi równymi
w prawach, obowiązkach i godności,
i powołał ich, aby żyli razem jako
bracia i siostry”[5]. Nie był to jedynie

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn5


akt dyplomatyczny, lecz refleksja
dokonana w dialogu i wspólnym
zaangażowaniu. Niniejsza encyklika
podejmuje i rozwija wielkie tematy
poruszone w tym dokumencie, który
wspólnie podpisaliśmy. Włączyłem w
nią także, w moim własnym języku,
liczne listy i dokumenty, które
otrzymałem od wielu osób i grup z
całego świata.

6. Następne strony nie mają na celu
podsumowania nauki o miłości
braterskiej, lecz skupiają się na
wymiarze uniwersalnym tej miłości i
jej otwartości na wszystkich.
Przekazuję tę encyklikę społeczną
jako skromny wkład w refleksję,
abyśmy w obliczu różnorodnych i
aktualnych sposobów eliminowania
lub lekceważenia innych, potrafili
odpowiedzieć nowym marzeniem o
braterstwie i przyjaźni społecznej,
które nie ograniczają się jedynie do
słów. Chociaż napisałem ją
wychodząc od moich przekonań



chrześcijańskich, które mnie
ożywiają i karmią, starałem się to
uczynić w taki sposób, aby ta
refleksja była otwarta na dialog ze
wszystkimi ludźmi dobrej woli.

7. Właśnie, kiedy pisałem tę
encyklikę, wybuchła
niespodziewanie pandemia Covid-19,
ujawniając nasze złudne
zabezpieczenia. Niezależnie od
różnic w sposobie, w jaki
poszczególne kraje odpowiedziały na
tę sytuację, ujawniła się wyraźnie
niezdolność do wspólnego działania.
Pomimo, że jesteśmy hiper-połączeni,
ujawniło się rozbicie, które
utrudniało rozwiązywanie
problemów, dotyczących nas
wszystkich. Jeśli ktoś uważa, że
należało jedynie usprawnić to, co już
czyniliśmy, lub że jedynym
przesłaniem jest to, że musimy
udoskonalić istniejące już systemy i
reguły, zaprzecza rzeczywistości.



8. Bardzo pragnę, abyśmy w tym
czasie, w którym przyszło nam żyć,
uznając godność każdej osoby
ludzkiej, byli w stanie na nowo
ożywić wśród wszystkich światowe
pragnienie braterstwa. Wśród
wszystkich: „Oto piękna tajemnica,
aby marzyć i uczynić nasze życie
piękną przygodą. Nikt nie może
stawić czoła życiu w sposób
odosobniony. [...] Potrzebujemy
wspólnoty, ażeby nas wspierała,
pomogła nam, takiej, w której
pomagamy sobie nawzajem patrzeć
w przyszłość!”[6]. Snujmy marzenia
jako jedna ludzkość, jako wędrowcy
stworzeni z tego samego ludzkiego
ciała, jako dzieci tej samej ziemi,
która wszystkich nas gości, każdego z
bogactwem jego wiary czy jego
przekonań, każdego z jego własnym
głosem, wszystkich jako braci!

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#_ftn6


Encyklika jest podzielona na osiem
rozdziałów:

1. Mroki zamkniętego świata

2. Cudzoziemiec na drodze

3. Myśleć i tworzyć świat otwarty

4. Serce otwarte na cały świat

5. Lepsza polityka

6. Dialog i przyjaźń społeczna

7. Drogi nowego spotkania

8. Religie w służbie braterstwa na
świecie

Pełny tekst

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/fratelli-tutti/ (04-02-2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://opusdei.org/pl-pl/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pl-pl/article/fratelli-tutti/

	Fratelli Tutti

