
opusdei.org

Franciszek na 1
niedzielę Adwentu

Bazylika św. Piotra, Ołtarz
Katedry, Niedziela, 29 listopada
2020 r.

01-12-2020

Dzisiejsze czytania proponują dwa
słowa kluczowe dla okresu Adwentu:
bliskość i czuwanie. Bliskość Boga i
nasze czuwanie: gdy prorok Izajasz
mówi, że Bóg jest blisko nas, to Jezus
w Ewangelii wzywa nas do czuwania
w oczekiwaniu na Niego.



Bliskość. Izajasz zaczyna od
zwrócenia się do Boga przez „ty”:
„Ty, Panie, jesteś naszym Ojcem” (63,
16). I kontynuuje: „Ucho nie słyszało
[...] żeby jakiś bóg poza Tobą czynił
tyle dla tego, co w nim pokłada
ufność” (64, 3). Przychodzą na myśl
słowa Księgi Powtórzonego Prawa:
„Bo któryż naród wielki ma bogów
tak bliskich, jak Pan, Bóg nasz,
ilekroć Go wzywamy?” (4, 7). Adwent
to czas, aby przypomnieć sobie o
bliskości Boga, który do nas zstąpił.
Ale prorok idzie dalej i prosi Boga,
aby zbliżył się jeszcze bardziej: „Obyś
rozdarł niebiosa i zstąpił!” (Iz 64, 1).
Prosiliśmy też o to w Psalmie:
„Powróć, nawiedź nas, przyjdź nam z
pomocą” (por. Ps 79, 15.3). „Panie,
pośpiesz ku ratunkowi memu” to
często początek naszej modlitwy:
pierwszym krokiem wiary jest
powiedzenie Panu, że Go
potrzebujemy, że potrzebujemy Jego
bliskości.



Jest to również pierwsze orędzie
Adwentu i Roku Liturgicznego -
rozpoznać Boga bliskiego i
powiedzieć Mu: „Zbliż się
ponownie!”. On chce przyjść blisko
nas, ale proponuje siebie a nie
narzuca; to od nas zależy, czy
będziemy niestrudzenie mówili do
Niego: „Przyjdź!”. To od nas zależy -
jest to modlitwa Adwentu: „Przyjdź!”.
Adwent przypomina nam, że Jezus
przyszedł między nas i ponownie
przyjdzie u kresu czasu. Ale
zastanawiamy się, czemu służą te
przyjścia, jeśli nie przychodzi dzisiaj
w naszym życiu? Zaprośmy Go.
Niech w naszych ustach zabrzmią
słowa typowego wezwania
adwentowego: „Przyjdź, Panie
Jezu” (Ap 22, 20). Tym wezwaniem
kończy się Księga Apokalipsy:
„Przyjdź, Panie Jezu”. Możemy je
wypowiedzieć na początku każdego
dnia i powtarzać często, przed
spotkaniami, nauką, pracą i
decyzjami, które trzeba podjąć, w



chwilach najważniejszych i w
momentach próby: Przyjdź, Panie
Jezu. Mała modlitwa, lecz rodzi się w
sercu. Mówmy ją w tym czasie
Adwentu, powtarzajmy ją: „Przyjdź,
Panie Jezu”.

W ten sposób, prosząc o Jego
bliskość, będziemy się ćwiczyć w
naszej czujności. Ewangelia Marka
zaproponowała nam dzisiaj część
końcową ostatniego przemówienia
Jezusa, które streszcza się w jednym
słowie: „Czuwajcie!”. Pan powtarza
je cztery razy w pięciu wersetach
(por. Mk 13, 33-35.37). Ważne jest
zachowanie czujności, ponieważ
życiowym błędem jest zatracenie się
w tysiącach rzeczy i nie zauważenie
Boga. Święty Augustyn powiedział:
„Timeo Iesum transeuntem” (Serm.,
88, 14, 13), „boję się, że Jezus
przejdzie i że Go nie rozpoznam”.
Gdy jesteśmy pociągnięci naszymi
pożytkami – czujemy to każdego dnia
– i rozproszeni wieloma



próżnościami, ryzykujemy, że
utracimy to, co istotne. Dlatego
dzisiaj Pan powtarza „do wszystkich,
czuwajcie!” (Mk 13, 37). Czuwajcie,
bądźcie uważni.

Ale jeśli musimy czuwać, to znaczy,
że jesteśmy w nocy. Tak, teraz nie
żyjemy w dniu, ale w oczekiwaniu na
dzień, pośród ciemności i znojów.
Nadejdzie dzień, kiedy będziemy z
Panem. Przyjdzie, nie zniechęcajmy
się. Noc minie, powstanie Pan, osądzi
nas Ten, który za nas umarł na
krzyżu. Czuwać to tego oczekiwać, to
nie dać się opanować zniechęceniu, a
to nazywa się żyć w nadziei. Tak jak
zanim się urodziliśmy, byliśmy
oczekiwani przez tych, którzy nas
kochali, tak teraz jesteśmy
oczekiwani przez Uosobioną Miłość.
A skoro jesteśmy oczekiwani w
niebie, to po co żyć roszczeniami
doczesnymi? Po co uganiać się za
odrobiną pieniędzy, sławy, sukcesu,
wszystkich tych rzeczy, które



przemijają? Po co marnować czas, by
narzekać na noc, podczas gdy czeka
nas światło dnia? Po co szukać
„chrzestnych”, aby otrzymać
promocję i piąć się wzwyż, robić
karierę? Wszystko przemija.
Czuwajcie, mówi Pan.

Nie jest łatwo czuwać, przeciwnie
jest to bardzo trudne: w nocy sen jest
czymś naturalnym. Nie potrafili tego
uczniowie Jezusa, którym kazał
czuwać „z wieczora czy o północy,
czy o pianiu kogutów, czy
rankiem” (por. w. 35). Właśnie w
tych godzinach przestali czuwać:
wieczorem, podczas Ostatniej
Wieczerzy, zdradzili Jezusa; w nocy
posnęli; przy pianiu koguta zaparli
się Go; rano pozwolili, żeby został
skazany na śmierć. Nie czuwali. Byli
zaspani. Ale to samo odrętwienie
może spaść na nas. Istnieje
niebezpieczny sen: sen mierności.
Przychodzi, gdy zapominamy o
naszej pierwszej miłości i



bezwładnie idziemy naprzód, dbając
tylko o spokojne życie. Ale bez
porywów umiłowania Boga, bez
oczekiwania na Jego nowość, stajemy
się miernymi, letnimi, światowymi. I
to niszczy wiarę, bo wiara jest
przeciwieństwem przeciętności: jest
żarliwym pragnieniem Boga, jest
nieustanną śmiałością nawracania
się, jest odwagą miłowania, jest
zawsze pójściem do przodu. Wiara to
nie woda, która gasi, to palący ogień;
to nie środek uspokajający dla tych,
którzy są zestresowani, to historia
miłosna dla tych, którzy są
zakochani! Dlatego też Jezus
nienawidzi letniości bardziej niż
czegokolwiek innego (por. Ap 3, 16).
Widać niechęć Boga dla tych, którzy
są letni.

Jak zatem możemy przebudzić się ze
snu miernoty? Przez czuwanie
modlitwy. Modlić się to zapalić
światło w nocy. Modlitwa budzi nas
ze zobojętnienia życia



horyzontalnego, podnosi nasze
spojrzenie ku górze i dostraja nas do
Pana. Modlitwa pozwala Bogu, by był
blisko nas; wyzwala nas zatem od
samotności i daje nadzieję. Modlitwa
daje życiu tlen: tak jak nie można żyć
bez oddychania, tak też nie można
być chrześcijaninem bez modlitwy. I
bardzo potrzeba chrześcijan, którzy
czuwaliby nad tymi, którzy śpią,
ludzi adorujących, orędowników,
którzy dzień i noc zanosiliby mroki
historii przed Jezusa będącego
światłem świata.Potrzeba ludzi
adorujących. My straciliśmy trochę
sens adoracji, stania w ciszy przed
Panem, adorując. To jest
przeciętność, letniość.

Jest ponadto drugi sen wewnętrzny:
sen obojętności. Człowiek obojętny
widzi wszystko jednakowe, jak w
nocy, i nie obchodzi go ktoś
znajdujący się blisko niego. Kiedy
obracamy się jedynie wokół siebie i
naszych potrzeb, obojętni na



potrzeby innych, do naszego serca
zstępuje noc. Serce staje się ponure.
Szybko zaczynamy narzekać na
wszystko, potem czujemy się
ofiarami wszystkich, a w końcu
wszędzie szukamy spisków. Skargi,
poczucie krzywdy i intrygi. To jest
cały łańcuch. Dziś ta noc zdaje się
spadać na wielu, którzy wymagają
dla siebie a nie interesują się innymi.

Jak przebudzić się z tego snu
obojętności? Z czujnością ofiarnej
miłości. Aby wnieść światło w ten
sen przeciętności, letniości, jest
czujność modlitwy. Aby przebudzić
się z tego snu obojętności, jest
czujność miłości. Miłość jest bijącym
sercem chrześcijanina: tak jak nie
można żyć bez bicia serca, tak też nie
można być chrześcijaninem bez
miłości. Niektórym ludziom wydaje
się, że okazywanie współczucia,
pomoc, służba to coś dla frajerów! W
gruncie rzeczy to jedyne, co
zwycięża, ponieważ jest już



skierowane ku przyszłości, na dzień
Pana, kiedy wszystko przeminie a
tylko miłość pozostanie. To właśnie
poprzez uczynki miłosierdzia
zbliżamy się do Pana. Prosiliśmy o to
dzisiaj w modlitwie kolekty: „Spraw,
abyśmy przez dobre uczynki
przygotowali się na spotkanie
przychodzącego Pana”. Pragnienie,
by pójść na spotkanie do Chrystusa z
dobrymi uczynkami. Jezus
przychodzi, a droga, by wyjść Mu na
spotkanie, jest wyznaczona: są to
uczynki miłosierdzia.

Drodzy bracia i siostry, modlić się i
miłować – to właśnie jest czuwanie.
Kiedy Kościół uwielbia Boga i służy
bliźniemu, nie żyje w nocy. Nawet
jeśli jest znużony i ciężko
doświadczony, podąża ku Panu.
Przyzywajmy Go: Przyjdź Panie Jezu,
potrzebujemy Ciebie! Przyjdź blisko
nas! Ty jesteś światłem: przebudź nas
ze snu miernoty, zbudź nas z mroku
obojętności. Przyjdź, Panie Jezu,



spraw, aby nasze serca, które teraz są
roztargnione, stały się czujne: spraw,
abyśmy poczuli pragnienie modlitwy
i potrzebę miłowania.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/franciszek-na-1-niedziele-
adwentu/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/franciszek-na-1-niedziele-adwentu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/franciszek-na-1-niedziele-adwentu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/franciszek-na-1-niedziele-adwentu/

	Franciszek na 1 niedzielę Adwentu

