
opusdei.org

Święci się nie skarżą,
G.J.M. van den
Aardweg

"Żeby dowiedzieć się czegoś o
psychologii, która prowadzi do
prawdziwego szczęścia, należy
zgłębić biografie świętych".
Fragment książki
holenderskiego psychiatry na
temat psychologii w nauczaniu
św. Josemaríi.

06-02-2007



G.J.M. van den Aardweg, De heilige
van het gewone, wyd. Deboog,
Amsterdam 2007.

Rozdział 40. Święci się nie skarżą

Lekcja życia świętych

Ten, kto w książkach poświęconych
psychologii i psychoanalizie, czy też
popularyzujących psychologię,
poszukuje “ metod” osiągnięcia
szczęścia, zwykle odnajdzie coś, co
będzie mu pomocne, ale w końcu zda
sobie sprawę, że tak naprawdę nie
zaspokaja to jego pragnień. Aby
dowiedzieć się czegoś o psychologii
szczęścia, należy zgłębić biografie
świętych. To oni dostarczają
konkretnej wiedzy ta temat życia i na
własnym przykładzie pokazują , że
jest ona przydatna. Natomiast
rozczarowani jesteśmy zmuszeni
stwierdzić, że intelektualiści i
psycholodzy, którzy innym służyli
poradami, jak osiągnąć szczęście, w
swym własnym życiu nie potrafili



odnaleźć go zbyt wiele (Goethe,
Freud, Samson, Jung, Rogers i wielu
innych). Aby przekonać się, czy
ciasto jest smaczne, należy je
skosztować! Oto lekcja, jaką jest dla
nas życie świętych. Trwałe szczęście
wewnętrzne jest konsekwencją
praktykowania cnót oraz życia z i dla
Boga.

Każdy człowiek może kroczyć drogą,
którą podążali święci, jeśli się
otworzy na obecność i działanie
Boga, nawet jeśli ma wątpliwości co
do Jego istnienia. Jest to możliwe
ponieważ każdy posiada sumienie,
“sanktuarium..., gdzie przebywa on
sam z Bogiem, którego głos w jego
wnętrzu rozbrzmiewa” (Gaudium et
Spes, # 16) Każdy może wzrastać w
cnotach i walczyć z wadami.
Josemaría Escrivá ma wiele do
powiedzenia człowiekowi
poszukującemu szczęścia. Przede
wszystkim mówi z przekonaniem:
“Możecie być bardzo szczęśliwi! Pan



chce, byście byli zadowoleni, upojeni
radością, kroczący tą samą drogą
szczęścia, którą On sam kroczył.
Nieszczęśliwi czujemy się tylko
wtedy, kiedy chcemy koniecznie zejść
z Jego drogi, gdy wkraczamy na
ścieżkę egoizmu i zmysłowości; a
jeszcze bardziej, kiedy wchodzimy
na drogę obłudy”. (Przyjaciele Boga,
141)

Na ścieżce szczęścia

Niestety bardzo wielu ludzi nie jest, a
nawet z biegiem lat jest coraz mniej,
prawdziwie szczęśliwych. “Upojony
radością” to określenie być może
nieco przesadzone, jednak – pomimo
swego tempera mentu – Josemaría
jest zawsze roztropny i precyzyjny w
swoich stwierdzeniach. Walcząc o
świętość w ciągu swojego życia
zaszedł na drodze do prawdziwego
szczęścia on nieco dalej niż my. Może
dlatego w tym mo mencie trudno jest
nam śledzić do końca tok jego



rozumowania. Tylko krocząc drogą
Chrystusa, drogą ku Bogu, staniemy
się “bardzo szczęśliwi”, bo to On jest
sprawcą naszego pragnienia
szczęścia i dlatego tylko w Nim
można je zaspokoić. Na przyjaźni z
Bogiem opierają się dwa “przepisy na
szczęście” naszego świętego, które –
jak stwierdzimy po dokładnej
analizie – mówią o tym samym: „Nie
osiągniemy nigdy autentycznej
radości nadprzyrodzonej i ludzkiej,
“prawdziwego” dobrego humoru,
jeśli nie będziemy naprawdę
naśladować Jezusa, jeśli nie
będziemy jak On pokorni”. Oraz:
“Poddanie się Woli Bożej, to sekret
szczęśliwości na ziemi”.W
naśladowaniu Chrystusa ( imitatio
Christi ) zawiera się wszystko. Bo
jeśli ktoś naśladuje Chrystusa w
swoim codziennym życiu i stara się
żyć cnotami, zapracowuje na swoje
szczęście. Przygotowuje się do
“owocnego przyjęcia łaski Ducha



Świętego... Odczuwa się wtedy
radość i pokój” (Przyjaciele Boga, 92).

Pokora: tarcza przeciw nerwicom

W naśladowaniu Chrystusa
Josemaría kładzie nacisk na pokorę.
To zrozumiałe, ponieważ pokora jest
warunkiem osiągnięcia dojrzałości
duchowej oraz psychicznej.
„Niejeden człowiek uważa się za
słońce i centrum wszystkiego, co
istnieje wokół. Wszystko winno się
obracać wokół niego. A nieraz w
patologicznym ekscentryzmie
dochodzi nawet do udawania
cierpienia, smutku lub choroby, byle
tylko inni o niego się troszczyli i nad
nim rozczulali” (Przyjaciele Boga,
101). Jako naturalna konsekwencja
pychy tworzy się pomost pomiędzy
wyolbrzymionym egocentryz mem,
stawianiem na “ja”, a potrzebą czucia
się ofiarą i szukania współczucia, tak
charakterystyczną dla tzw. nerwicy
hipochondrycznej.



Inaczej mówiąc, pokora jest tarczą
przeciw skłonnościom nerwicowym.
Tu kierownik duchowy staje się
światłym psychologiem. „Większość
tych, co mają problemy osobiste, “ma
je” z powodu egoistycznego myślenia
tylko o sobie” (Kuźnia, 310). Radzi
nam, abyśmy prosili Boga o
przebaczenie za „te myśli, które
ustawicznie kręcą się wokół
ciebie” (Przyjaciele Boga, 141). Ta
zwięzła rada, która zawiera w sobie
cały program, jest lekiem dla
duchowo-moralnej sfery człowieka.

Nadmierne koncentrowanie się na
własnej osobie jako wyraz egoizmu
czy narcyzmu, można leczyć
wyrażając skruchę i prosząc o
przebaczenie (np. w sakra mencie
spowiedzi). W ten sposób niejako
automatycznie zanika potrzeba
czucia się ofiarą. „Większość
konfliktów gnębiących człowieka jest
tworem wyobraźni: tamten
powiedział, ów pomyślał, ci



uważają... I biedna dusza, uwikłana
w swą próżność, cierpi z powodu
nierealnych podejrzeń. Towarzyszy
jej ciągła gorycz, którą chce zarazić
innych, gdyż nie potrafi być pokorna,
gdyż nie nauczyła się zapominać o
sobie i oddawać się
wspaniałomyślnie w służbę drugim z
miłości do Boga” (Przyjaciele Boga,
101).

Psychoterapia miłości

“Nieuzasadniona zazdrość“, “urojone
nieszczęście”, “gorycz” to pojęcia
funkcjonujące w psychologii nerwic.
Znacznie mniej znana jest
postawiona tu diagnoza braku
pokory oraz terapia: naucz się dawać
siebie innym, rozwijać cnotę
hojności. Na tym właśnie polega
psychoterapia chrześcijańska. Koniec
z egocentryz mem, koniec z
nieustannymi historiami o urazach z
młodości, koniec z pielęgnowaniem
roli pacjenta. Sięgnijmy do korzeni



zła (nie ważne, co jest jego
przyczyną) poprzez praktykowanie
pokory i miłości. Zauważmy, że
proponowana terapia nie jest
stosowana wyłącznie w leczeniu
nerwic, lecz że powinni z niej
skorzystać wszyscy ludzie. Pozostaje
to w zgodzie z rzeczywistością
psychologiczną, bowiem to, co w
książkach jest nazywane “nerwicą”
czy stanem “nerwicowym”, jest
“tylko” silniejszym stopniem lub
szczególnym przejawem
powszechnej skłonności człowieka
do czucia się ofiarą, wrażenia, że
zostało się źle potraktowanym, w taki
czy inny sposób skrzywdzonym.

Mylne pojęcie “ofiary”

Spostrzeżenia założyciela Opus Dei
na temat egocentrycznego
“syndromu ofiary” charakteryzuje
wyraźna zbieżność z definicją
pojęcia “współczucie dla sa mego
siebie”, które stosował (holenderski)



psychiatra i psychoanalityk Johan
Arndt (1892–1965). Wiele postaci
nerwicy postrzega on jako
utrwalenie powstałego w młodości
“współczucia dla sa mego siebie” z
powodu rzeczywistych czy też
wyimaginowanych uchybień w
ocenie innych. Dziecko czy też
nastolatek może zacząć postrzegać
siebie jak osobę mniej wartościową,
żałosną (kompleks niższości),
dramatyzować i tragizować,
rozwijając potrzebę “użalania się nad
sobą”, która może przerodzić się w
ciągłe narzekanie. Owemu
współczuciu wobec sa mego siebie i
użalaniu się nad sobą towarzyszy
kierowanie uwagi na siebie, a to z
kolei powoduje zahamowanie
rozwoju ku dojrzałości emocjonalnej.
“Ja” pozostaje wówczas częściowo na
poziomie charakterystycznego dla
dziecka egocentryzmu (infantylność).
Ta kombinacja niedojrzałego
koncentrowania się na własnym “ja”
i skłonności do użalania się nad sobą



(tragizowanie i kompleks ofiary)
może być tak intensywna, że Arndt
nazwał ją kiedyś “rakiem duszy”.

Pojmowanie istoty "ofiary"

Dodatkowo jest ona istotnym ele
mentem nerwicy spowodowanej
dążeniem do perfekcjonizmu,
nerwicy natręctw, stanów lękowych,
histerii, hipochondrii, kompleksu
niższości, wielu rodzajów depresji,
nerwicy o podłożu seksualnym (np.
homoseksualizmu), problemów
małżeńskich i w większości
przypadków zachowań aspołecznych
oraz innych zachowań już o
charakterze przestępczym. Typowe
dla nerwicy użalanie się nad sobą
może się wyrażać w przesadnej
krytyce, pretensjach i obwinianiu,
nadmiernej krytyce własnej osoby,
chorobliwym narzekaniem na
problemy zdrowotne. Typowe dla
narzekania jest podświado me
szukanie powodów, aby to czynić, tak



jakby człowiek był uzależniony od
nieustannego okazywania sobie
współczucia. Josemaría ma to na
uwadze, kiedy tak często mówi o
cierpieniu z powodu nieistniejącego
krzyża, z powodu niewłaściwego
pojmowania istoty „ofiary”.
Unaocznia to nam mówiąc: "[...] nie
lubię słuchać ludzi, którzy chcą Bogu
mówić tylko o krzyżach i
wyrzeczeniach: gdyż, kiedy mamy do
czynienia z Miłością, ofiara jest miła
[...] Zatem, dlaczego kłaść taki nacisk
na ofiarę, jak gdyby w poszukiwaniu
pociechy?".

Św. Josemaría odczuwa niechęć do
“mistyki użalania się nad sobą”,
ponieważ chrześcijanin, który z
pomocą łaski stara się pełnić wolę
Ojca, nie czuje się nieszczęśnikiem,
„nie czuje się ofiarą, kimś
upośledzonym czy zniewolonym.
Kroczy z podniesioną głową,
ponieważ jest człowiekiem i jest
dzieckiem Bożym.” „Stale



powtarzam: Niech smucą się ci,
którzy nie chcą wiedzieć o tym, że są
dziećmi Bożymi”. Upomnienia te
przypominają uwagi Edmunda
Berglera, austriacko–a
merykańskiego psychoanalityka, na
temat mechanizmu injustice
collecting („kolekcjonowania
niesprawiedliwości” czy
psychicznego masochizmu),
nieświado mego „gromadzenia”,
szukania i niejako prowokowania
krzywdzącego traktowania, które
daje mu okazję czuć się ofiarą.
Aspekt ten w istotnym stopniu jest
przyczyną wielu problemów
małżeńskich i większości nerwic
seksualnych.

Godne znoszenie cierpienia
uszlachetnia

W kwestiach dotyczących pozornego
cierpienia, uwarunkowanego
neurotyz mem, lub
wyimaginowanego przez nas samych



w zasadzie mogło by się wydawać, że
terapia opierająca się na
przeciwdziałaniu współczuciu sa
memu sobie będzie dość skuteczna.
Pojawia się jednak pytanie: a co z
cierpieniem, którego podłożem nie
jest neurotyzm, autentycznym i
poważnym cierpieniem? Tam, gdzie
czysto ludzka etyka humanistyczna
nie znajduje już rozwiązania lub też
musimy zadowolić się receptą
stoików, polegającą na znoszeniu
wszystkiego bez ulegania emocjom,
etyka katolicka posuwa się dalej.
Chrześcijaństwo uczy, że prawdziwe
cierpienie też nie jest
wystarczającym powodem do
użalania się nad sobą. Cierpienie
można znosić z “nadprzyrodzonym
optymiz mem”, ponieważ posiada
ono swój sens. Według Założyciela
jest dowodem na to, że „Bóg uważa
nas za dostatecznie dojrzałych,
byśmy jeszcze ściślej zjednoczyli się z
Jego odkupieńczym Krzyżem”. Godne
znoszenie cierpienia uszlachetnia:



“Nie uskarżaj się, kiedy cierpisz.
Szlifuje się tylko taki kamień, który
uważa się za wartościowy”. Ludzie,
którzy dręczą się urojonymi
cierpieniami, nie są w stanie
umiejętnie znosić rzeczywistego
cierpienia i przeciwności. Osobę,
która niesie prawdziwy krzyż,
charakteryzuje “pogoda, głębokie
poczucie pokoju, miłość gotowa na
każdą ofiarę... i zawsze – w
oczywisty sposób – radość: radość,
która wyrasta z pewności, że ten, kto
jest naprawdę oddany, stoi przy
Krzyżu, a zatem, przy Panu naszym”.
Jedynie osoba święta, która czerpie z
własnego doświadczenia, jest w
stanie wyrazić tak jasnymi słowami
paradoks Krzyża. Mamy tu do
czynienia z przeciwieństwem
użalania się nad sobą: “Oto oczywista
recepta, sekret szczęśliwości
ziemskiej i wiecznej: nie zatrzymać
się na biernym przyjęciu Woli Bożej,
lecz zjednoczyć się z nią, utożsamić



się z nią... – To jest – podkreślam –
niezawodny sekret radości i pokoju”.

Dusza powinna być blisko Boga

Pokój wewnętrzny pomimo
cierpienia, bólu i przeciwności, a
nawet dzięki nim! Katolicyzm jest
religią radości, dokładnym
przeciwieństwem tego, co często w
swej nieświadomości utrzymują jego
krytycy. Josemaría znajduje się na
długiej, imponującej liście
nadzwyczaj radosnych świętych. Jego
rady i poglądy są w pełni zgodne z
radosnymi słowami Filipa Neri,
według którego “wewnętrzna radość
chrześcijanina jest darem Bożym; jej
źródło tkwi w dobrze
ukształtowanym sumieniu, w
nieprzywiązywaniu wagi do tego, co
ziemskie, (nie chodzi tu o pogardę,
lecz o oderwanie się, nie bycie
uzależnionym) oraz w rozważaniu
rzeczywistości nieba... Dusza, która
jest blisko Boga, w swojej



pielgrzymce na tej ziemi doznaje
również smutku, będącego wynikiem
świadomości własnych grzechów i
głębokiego poczucia własnej nędzy.
Jednak radość jest od niego silniejsza,
jeśli rozważy się, że wszystko zostało
stworzone dla nas z ojcowskiej
dobroci Boga...”. Przygnębienie i
smutek były dla Filipa Neri “ósmym
grzechem głównym”.

Bądź mężny!

Kardynał Newman zgadza się z nim:
“Smutek nie jest stanem, którego
doświadcza chrześcijanin; jest nie do
przyjęcia umartwienie, które samo w
sobie nie jest miłością, nie jest
autentyczne umartwianie ciała, które
nie zostaje osłodzone zaufaniem i
radością. Musimy podziwiać ten
piękny świat, który nas otacza, bo
Bóg uczynił go „bardzo dobrym”,
podczas gdy my płaczemy z powodu
grzechu, który przyniósł nań Adam”.
Franciszek Salezy widzi w



nieuskarżaniu się jedną z cech cnoty
cierpliwości. “Człowiek prawdziwie
pokorny nie płacze nad swoim
ciężkim losem i nie chce, żeby inni
się nad nim litowali. O swoim
cierpieniu mówi w sposób naturalny,
autentyczny i szczerze, nie gderając,
nie narzekając, ani wyolbrzymiając”.
Ludzie mężni i wielkoduszni nie
skarżą się, mówi Ojciec Pio. Można
porównać to stwierdzenie ze
słowami Josemaríi: Człowiek, który
darzy sa mego siebie współczuciem
jest „rozlazłym mięczakiem”. A
przytoczony wcześniej cytat,
“przejrzysta recepta” na szczęście
utożsamiane z Krzyżem, jest jakby
echem słów Proboszcza z Ars.
„Ucieczka od Krzyża kończy się
zawsze upadkiem na skutek
przygniecenia jego ciężarem.
Musimy prosić o miłość do Krzyża.
Doświadczałem go przez 4 czy 5 lat...
O, ile miałem wówczas krzyży!
Więcej, niż mógłbym unieść. Wtedy
zacząłem prosić o miłość do Krzyża i



poczułem się szczęśliwy. Mówiłem do
siebie: ‘nie ma prawdziwego
szczęścia poza Krzyżem’”.

Ćwiczenie w cnocie pokory może
okazać się skutecznym środkiem
przeciw chorobliwemu współczuciu
wobec sa mego siebie, będącemu
wynikiem przyzwyczajenia czy też
spontanicznej reakcji na daną
sytuację. Pokora sprawia, że nie
postrzegamy siebie samych w
kategoriach tragedii oraz „szczepi”
nas przeciw rozpaczy. Polega na
poznaniu siebie takim, jakim się jest.
Ktoś, kto gorszy się uwagą w stylu “
Nie zapominaj, że jesteś... koszem na
śmieci”, który Bóg napełnia mimo
wszystko “wspaniałymi kwiatami”,
ma prawdopodobnie niewielkie
pojęcie o swoich słabościach
moralnych, o swoim narcyzmie, o
swoich grzechach. Nie wie nawet w
połowie, czym naprawdę jest
świętość i czystość moralna. Punkt
siódmy z “testu na pychę” z



poprzedniego rozdziału brzmi: “nie
przyznawać, że nie jesteś godzien
wszelkiego szacunku i godności,
nawet ziemi, po której stąpasz, i
rzeczy, które posiadasz”. Św. Filip
Neri też mówił na ten temat w
przytoczonym wcześniej cytacie, że
“dusza (pokorna) jest świadoma
swoich grzechów i głębokiego
poczucia własnej nędzy”. Czy mamy
tu do czynienia z zachętą do tego,
abyśmy popadli w kompleks
niższości? Z całą pewnością, nie, bo
pojęcie “kompleks niższości” oznacza
postrzeganie siebie sa mego jako
“kogoś gorszego”, czego człowiek nie
może zaakceptować. Przejmuje się
tym, a w efekcie wzbudza w sobie
współczucie wobec własnej osoby.

Przesadne wylewanie łez nad
własnymi grzechami, jest oczywiście
pewną formą ukrytej pychy, podobną
do reakcji obrażonego Ja,
porównanego do kosza na śmieci
albo do „brudnej szmaty” (Neri). W



modlitwie Tomasza Morusa
słyszymy: „Panie, daj mi prosty
umysł, bym umiał gromadzić skarby
ze wszystkiego co dobre, i abym się
nie przerażał na widok zła, ale
potrafił wszystko dobrze zrozumieć.”
To nie jest podejście typowe dla
malkontenta. I dalej: „Daj mi takiego
ducha, który by nie znał znużenia,
szemrania, wzdychania, skargi, i nie
pozwól, bym zbytnio zadręczał tą
rzeczą tak zawadzającą, która się
nazywa moim “ja”. Panie, daj mi
poczucie humoru”. Tomasz Morus
łączy w ten sposób “szemranie i
wzdychanie” z “wyolbrzymionym
ego”. Przeciwko owemu „wielkiemu
ego” można jednak walczyć pokorą,
za którą pójdą spontaniczne reakcje
w postaci dobrego humoru,
umiejętności śmiania się z sa mego
siebie. Śmianie się z różnych
przejawów pychy: z próżności,
tragizowania, dramatyzowania, jest
ćwiczeniem się w pokorze. Święci nie
skarżą się. Śmieją się z samych



siebie, bez gorzkiej kpiny, lecz z
wewnętrzną radością. Niewątpliwie
to właśnie leżało u podłoża
głębokiego życzenia Geerta Groote,
twórcy Pobożności Nowoczesnej,
która przyniosła nam O
naśladowaniu Chrystusa Tomasza a
Kempisa. Zostało ono uwiecznione
na pamiątkowej tablicy kościoła
Broederenkerk w Deventer: 
Najważniejsze jest, abyście posiadali
wewnętrzną radość .

Traktuj siebie z przymrużeniem
oka

Św. Josemaría napisał “Pycha jest
grzechem najgorszym i
równocześnie najbardziej
ośmieszającym”. Jest żałosna z
punktu widzenia obserwatora, nie
osoby cierpiącej na nią. Inni
dostrzegają, że wizerunek własny
osoby ceniącej się bardzo wysoko,
nie odpowiada rzeczywistości i
spontanicznie żartują sobie z owej



karykatury. Śmiech z wmówionego
sobie znaczenia własnej osoby jest
być może podstawą wszelkiego
humoru, twierdzi filozof Henri
Bergson. Sztuka śmiania się ze
znaczenia, jakie ktoś sobie
przypisuje, i poczucia bycia ofiarą
jest w każdym razie skutecznym
środkiem w walce z nawykiem
ciągłego neurotycznego – bądź nie –
narzekania. Wielu sławnych
psychoterapeutów, wśród których
między innymi Alfred Adler i Wiktor
Frankl, stosowało „techniki” dobrego
humoru. Johan Arndt na przykład
stosował „hiperdramatyzację”,
wyolbrzymianie użalania się nad
sobą.

Nestor psychologii a merykańskiej,
Gordon Allport, który śmianie się z
własnej osoby nazywa „uznaniem
absurdów istniejących w sobie”,
twierdził, że „neurotyk, który nauczy
się śmiać z sa mego siebie, jest na
najlepszej drodze do wyzdrowienia”.



Traktowanie siebie z przymrużeniem
oka, jako jedna z „terapii pokory”,
może przywrócić zaburzoną
chwilowo równowagę psychiczną.
Kiedy Josemaría był młodym
księdzem czasami stosował tę
metodę, kiedy stracił humor.
Pewnego razu zagniewał się z jakiejś
przyczyny, a potem zaczął narzekać
na to, że wcześniej się zagniewał.
Kiedy biegnąc w takim stanie przez
Madryt, zobaczył automat
fotograficzny, zrobił sobie zdjęcie i
śmiał się na widok swej zagniewanej
twarzy. „Trzymałem to zdjęcie przez
miesiąc w portfelu i za każdym
razem, gdy patrzyłem na swą ponurą
twarz, uniżałem się przed Bogiem i
śmiałem się z sa mego siebie: Ty
głupi , mówiłem sobie”. Zastosował
metodę, którą Arndt zaproponował z
myślą o walce z wyolbrzymionym
„biednym ja”. C’est le ridicule qui tue .
(Jeden uśmiech może być zabójczy
dla nieproporcjonalnie
przewrażliwionego „ja”) – brzmi



francuskie powiedzenie. Kiedy
podczas świętowania złotego
jubileuszu kapłaństwa Założyciel
myślał o swojej własnej roli, jaką
odegrał w powstaniu Opus Dei,
musiał „zaśmiać się z siebie”. Było to
poczucie humoru właściwe
człowiekowi pokornemu. Kiedy w
jednym ze swych ostatnich
przemówień przypomniał kilku
księżom, że przy ołtarzu składają oni
Bogu ofiarę ze swego życia,
natychmiast starał się pomniejszać
swoje znaczenie: „.. nie przesadzajcie
jednak. Nie odgrywamy tragedii.
Spójrzmy raczej na życie z nieco
weselszej strony, bo jest się z czego
śmiać.” Najważniejsze jest, abyście
posiadali wewnętrzną radość .

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/fragment-swieci-sie-nie-
skarza/ (21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/fragment-swieci-sie-nie-skarza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/fragment-swieci-sie-nie-skarza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/fragment-swieci-sie-nie-skarza/

	Święci się nie skarżą, G.J.M. van den Aardweg

