
opusdei.org

Eutanazja a
legalność

Kultura życia. Płyta nr II.
ścieżka nr 2. czas trwania 30
minut.

03-09-2020

Eutanazja

1. Termin
„eutanazja” (etymologicznie „dobra
śmierć”) jest mylny. Może oznaczać
różne rzeczy, także jeśli chodzi o ich
wartość moralną. Mówi się o
eutanazji czynnej lub biernej,
bezpośredniej lub pośredniej,



„śmierć humanitarna”, „śmierć
godna”, ortotanazja, dystanazja...
Taka różnorodność terminologiczna
wprowadza zamieszanie, często
celowe, aby przedstawić eutanazję
opinii publicznej jako coś
uprawnionego: jako „godną śmierć”.
Dlatego ważne jest odpowiednio 
zdefiniować ten termin: „Eutanazja
oznacza czynność lub jej
zaniechanie, która ze swej natury lub
w zamierzeniu działającego
powoduje śmierć w celu
wyeliminowania wszelkiego
cierpienia” (Kongregacja do spraw
Wiary, Deklaracja o eutanazji „Iura et
bona”, II). Taki jest ścisły sens
eutanazji, do którego dalej będziemy
się odnosić: dobrowolne
pozbawienie życia człowieka
środkami pozornie medycznymi.

2. Obecnie mówi się o eutanazji
szczególnie w trzech przypadkach
medycznych: w przypadku chorych w
fazie terminalnej, w przypadku



noworodków z poważnymi
chorobami lub zaburzeniami oraz w
przypadku osób nieproduktywnych
(inwalidzi, osoby cierpiące na
chroniczne – niekoniecznie ciężkie –
choroby nieuleczalne, wymagające
kosztownego leczenia, itd.). Do tego
trzeba dodać przypadek osób,
którym już „nie chce się żyć” więcej
(ponieważ tracą niezależność, mają
niską ocenę własnej godności…).

3. Wśród przyczyn, które
spowodowały rozwinięcie się
mentalności otwartej na eutanazję,
na pierwszym miejscu znajduje się 
laicyzm. Przez odrzucenie wszelkiej
zależności od Boga, nie jest on w
stanie znaleźć sensu cierpienia i
śmierci, skłaniając człowieka do
dysponowania swoim życiem według
własnego subiektywnego osądu. Inną
przyczyną jest hedonizm (z jego
tendencją cenienia życia tylko wtedy,
gdy niesie ono ze sobą bogactwo,
zdrowie i przyjemności) oraz 



utylitaryzm produktywny (ważne dla
niego jest jedynie takie życie, które
zdolne jest dla społeczeństwa
produkować), charakterystyczne dla
cywilizacji Zachodu. Społeczeństwa
popierające eutanazję promują ze
swej strony kampanie, mające na
celu zmianę opinii publicznej w tej
kwestii. Jednym z używanych
środków są zmiany w nazewnictwie,
okazujące się być skuteczną bronią
dla zepsucia społeczeństwa.
Podobnie jak stało się z aborcją,
zmienione zostają nazwy pod
wpływem przypadków
ekstremalnych, aby usprawiedliwić z
pozoru humanitarne zalegalizowanie
eutanazji.

4. Dla poprawnej oceny eutanazji
należy przypomnieć to, co mówi nam
wiara o sensie życia, bólu/cierpienia i
śmierci:

a) życie ludzkie jest fundamentem
wszystkich innych dóbr osoby oraz



koniecznym warunkiem współżycia
społecznego. To dar miłości Boga,
którego nie jesteśmy właścicielami w
sensie absolutnym, lecz zarządcami i
który winniśmy chronić oraz starać
się, aby przyniósł wiele owoców.
„Nikomu nie wolno nastawać na
życie człowieka niewinnego,
ponieważ sprzeciwia się to miłości
Boga wobec niego, narusza jego,
nieutracalne i niezbywalne,
fundamentalne prawo, i dlatego taki
czyn jest bardzo ciężką
zbrodnią” (ibid. I). Od niedawna
proponuje się „jakość życia” jako
decydujące kryterium dla akceptacji
życia, czy to w odniesieniu do
nowonarodzonych dzieci (broni się
„prawa do zdrowego dziecka”) czy do
osób w podeszłym wieku dręczonych
uciążliwymi chorobami
chronicznymi. Należy z nową siłą
stwierdzić, że „jakość życia należy
osiągać w miarę możliwości przez
stosowanie proporcjonalnej i
adekwatnej opieki, jednak zakłada



ona życie i prawo do życia dla
wszystkich i każdego z osobna, bez
dyskryminacji i opuszczenia”.
Konkretnie u noworodków
„ewentualne zaburzenia nie mogą
być motywem skazania na
śmierć” (Jan Paweł II, Przemówienie,
14 IV 1988r., nr 4).

b) „Zgodnie z nauką chrześcijańską 
cierpienie, zwłaszcza w ostatnich
chwilach życia, nabiera własnego
znaczenia w zbawczym planie Boga;
stanowi bowiem udział w męce
Chrystusa i łączy z Ofiarą
Odkupienia, którą złożył On z
posłuszeństwa Ojcu
niebieskiemu” (KdsW, Deklaracja o
eutanazji, III). Jan Paweł II poświęcił
cały dokument tematowi zbawczego
sensu bólu (List apostolski „Salvifici
doloris”). Nie znaczy to, że w
praktyce nie powinno się uśmierzać
bólu poprzez zastosowanie
konkretnych leków, nawet jeśli się
przewiduje, że skróci to życie (to jest



dozwolone; jednak obecnie postęp
terapeutyczny jest na tyle duży, że
coraz rzadziej zdarza się, aby
leczenie bólu skróciło życie). Należy
pamiętać, że prośby chorych, którzy
odczuwają długie i intensywne bóle, i
którzy domagają się śmierci, „nie
powinny być rozumiane jako
wyrażenie prawdziwej woli
eutanazji; prawie zawsze chodzi o
pełne niepokoju wzywanie pomocy i
miłości” (ibid. II).

c) Śmierć jest „zmianą domu” (zob.
„Droga” nr 744). Nie jest końcem, lecz
początkiem życia wiecznego. Należy
w odpowiedni sposób powiedzieć
prawdę choremu, gdyż ma prawo (i
obowiązek) przygotować się do
dobrej śmierci. Jest niedozwolone,
aby bez poważnego powodu
pozbawić osobę umierającą tej
świadomości. Chodzi o to, by mogła
świadomie przygotować się na
spotkanie z Chrystusem.



5. Ocenę moralną eutanazji można
streścić w następujących punktach:

a) „nikt ani nic nie może w żaden
sposób zezwolić na zadanie śmierci
niewinnej istocie ludzkiej, bez
względu na to, czy chodzi o płód lub
embrion, o dziecko, osobę dorosłą,
czy starca, o osobę nieuleczalnie
chorą, czy znajdującą się w agonii.
(...) Chodzi w tym przypadku o
naruszenie prawa Bożego, o
znieważenie godności osoby ludzkiej,
przestępstwo przeciw życiu,
zbrodnię przeciw ludzkości (KdsW,
Deklaracja o eutanazji, II).
Poszczególne sytuacje, w których
została dokonana eutanazja, z
moralnego punktu widzenia mogą
być zakwalifikowane jako:
samobójstwo (kiedy chory powoduje
swoją śmierć) lub jako zabójstwo
(kiedy powodują eutanazję inne
osoby bez zgody chorego) lub jako
zarazem samobójstwo i zabójstwo



(kiedy chory prosi o śmierć inne
osoby);

b) istnieje obowiązek leczenia i
poddania się leczeniu, jednak nie
zawsze trzeba korzystać ze
wszystkich możliwych środków. Jest
zawsze dozwolone korzystanie ze
wszystkich normalnych środków,
jakimi dysponuje medycyna:
środków proporcjonalnych w tym
konkretnym przypadku, które
określa się, oceniając rodzaj terapii,
stopień trudności i ryzyko, jakie ze
sobą pociąga, przewidywane skutki,
koszt itd. „Dlatego nie można nikomu
nakazywać zastosowania takiego
sposobu leczenia, który – chociaż jest
już stosowany – nie wyklucza jednak
niebezpieczeństwa albo jest zbyt
uciążliwy” (ibid. IV). Sprzeciwia się
godności osoby tzw. „uporczywa
terapia”, tzn. stosowanie środków
terapeutycznych
nieproporcjonalnych dla osób ciężko
chorych, które powodują jedynie



słabe i uciążliwe przedłużenie życia
bez rzeczywistej korzyści dla
pacjenta. W takich przypadkach jest
dozwolone, aby zgodnie z własnym
sumieniem odmówić tego rodzaju
leczenia, bez przerywania jednak
normalnej opieki. „Dziś bardziej
podstępna jest pokusa stosowania
uporczywych terapii, które mają
silne skutki dla ciała, ale niekiedy nie
służą integralnemu dobru osoby (…).
Niezastosowanie środków
nieproporcjonalnych albo
zawieszenie ich stosowania jest
równoznaczne z unikaniem
uporczywej terapii, a zatem jest
czynem o znaczeniu etycznym
zupełnie innym niż eutanazja. (…)
Nie zawsze możemy zagwarantować
wyleczenie z choroby, ale żywą osobą
zawsze możemy i powinniśmy się
zaopiekować — sami nie skracając jej
życia, ale także nie stawiając
daremnego oporu jej
śmierci” (Franciszek 7.11.2017 r.)



c) Pacjent w „trwałym stanie
wegetatywnym” jest osobą,
zachowującą swą podstawową
godność ludzką, a zatem należy się
mu zwyczajna i proporcjonalna
opieka. „Podawanie pokarmu i wody,
także metodami sztucznymi, jest
zasadniczo zwyczajnym i
proporcjonalnym sposobem
podtrzymania życia. Jest ono więc
obowiązkowe w takiej mierze i przez
taki czas, w jakich służy właściwym
sobie celom, czyli nawadnianiu i
odżywianiu pacjenta. W ten sposób
zapobiega się cierpieniom i śmierci,
które byłyby spowodowane
wycieńczeniem i
odwodnieniem” (KdsW, 1 sierpnia
2007 r).

6. „W zgodzie z Magisterium moich
Poprzedników i w komunii z
Biskupami Kościoła Katolickiego, 
potwierdzam, że eutanazja jest
poważnym naruszeniem Prawa
Bożego jako moralnie



niedopuszczalne dobrowolne
zabójstwo osoby ludzkiej. Doktryna
ta jest oparta na prawie naturalnym i
na słowie Bożym spisanym, jest
przekazana przez Tradycję Kościoła
oraz nauczana przez Magisterium
zwyczajne i powszechne” (św. Jan
Paweł II, enc. Evangelium vitae, nr
65).

7. Eutanazja stanowi nową formę
rasizmu, gdyż powoduje odrzucenie
życia, które uważa za życie „złej
jakości”, czy to osób w podeszłym
wieku, czy osób niepełnosprawnych
czy noworodków. Ponadto, jak
pokazuje doświadczenie w krajach,
w których eutanazja jest szeroko
stosowana, prowadzi ona do
dehumanizacji medycyny: obala
zaufanie chorych do lekarzy, rozwija
lenistwo personelu medycznego itd.
Można powiedzieć, że eutanazja
zastępuje medycynę. W pewnym
sensie zalegalizowanie eutanazji jest
jeszcze gorsze niż zalegalizowanie



aborcji, ponieważ – jako że kiedyś
wszyscy będziemy umierać –
pewnego dnia wszyscy możemy paść
ofiarą tej zabójczej praktyki. Wobec
możliwego zalegalizowania
eutanazji, uczciwi lekarze wezwani
są do przeciwstawiania się 
sprzeciwem sumienia.

8. W niektórych krajach – za zgodą
Episkopatu –są używane teksty z tzw.
„testamentem życiowym”, który
wyrażają ostatnia wolę chorego.
Wydaje się on inicjatywą pozytywną.
Oto propozycja brzmienia takiego
testamentu.

„Jeśli dojdzie do momentu, w którym
nie będę w stanie wyrazić swojej
woli, pragnę i proszę, aby
potraktowano tę deklarację jako
formalny wyraz mojej woli,
sporządzony z pełną świadomością,
odpowiedzialnością i wolnością.

Ja, niżej podpisany, jestem
katolikiem. Uważam, że życie na tym



świecie jest darem i wyrazem
błogosławieństwa Bożego, ale nie
stanowi dobra najwyższego i
absolutnego. Zdaję sobie sprawę z
nieuchronności śmierci, która kończy
ziemską egzystencję człowieka i
wierzę mocno w życie wieczne.

Dlatego proszę, aby wezwano
bezzwłocznie kapłana katolickiego,
kiedy znajdę się w stanie bliskim
śmierci, bym mógł przyjąć ostatnie
Sakramenty. Pragnę także otrzymać
odpowiednią opiekę paliatywną ze
strony lekarzy. W ten sposób
uzyskam pomoc, by w sposób godny
osoby ludzkiej i chrześcijanina
stawić czoła śmierci.

Bezwzględnie proszę, by nie
poddawano mnie żadnej formie
eutanazji aktywnej. Nie jest jednakże
moim życzeniem, by podtrzymywano
mnie przy życiu, stosując środki
nieproporcjonalne lub nadzwyczajne
w sytuacji, gdy moja choroba



osiągnie stadium krytyczne i nie
będzie szans na mój powrót do
zdrowia. Ponieważ w sytuacji tego
typu należy brać pod uwagę wiele
określonych okoliczności, pragnę,
aby rozważono je z należytą uwagą

i w duchu chrześcijańskim.
Ostateczną decyzję w tej sprawie
przekazuję [nazwiska osób
upoważnionych]”.

9. Piękne świadectwa:

Anna Corry:
Marek Gędek:
Antek Bojemski, Na koniec
świata, wyd. AA

https://opusdei.org/pl-pl/video/anna-
corry-nmp-zaopiekuje-sie-moimi-
dziecmi/

https://opusdei.org/pl-pl/article/sp-
marek-gedek/

• 
• 
• 

https://opusdei.org/pl-pl/video/anna-corry-nmp-zaopiekuje-sie-moimi-dziecmi/
https://opusdei.org/pl-pl/video/anna-corry-nmp-zaopiekuje-sie-moimi-dziecmi/
https://opusdei.org/pl-pl/video/anna-corry-nmp-zaopiekuje-sie-moimi-dziecmi/
https://opusdei.org/pl-pl/video/anna-corry-nmp-zaopiekuje-sie-moimi-dziecmi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sp-marek-gedek/
https://opusdei.org/pl-pl/article/sp-marek-gedek/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/eutanazja-a-legalnosc/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/eutanazja-a-legalnosc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/eutanazja-a-legalnosc/

	Eutanazja a legalność
	Eutanazja


