
opusdei.org

Empatia. Odczuwać z
innymi

Jeśli chcemy być miłosierni,
powinniśmy zacząć od uznania
drugiej osoby za godną naszej
uwagi. Chodzi o umiejętność
empatii. Ona też jest tematem
kolejnego artykułu z cyklu
„Kształcenie osobowości”.

25-09-2018

Zapewne każdy z nas wie z
doświadczenia, że w celu
przyswojenia w pełni tego, co dzieje
się w otoczeniu, nie wystarczy
otrzymanie pewnych niezależnych



danych. Na przykład jeśli
wykonujesz dla znajomych jakiś
utwór muzyczny, oczekujesz, że
spędzą oni miło czas, słuchając
melodii, która Cię fascynuje.
Natomiast, gdyby znajomi
ograniczyli się jedynie do
stwierdzenia, iż wykonanie
muzyczne było poprawne, nie
wykazując przy tym żadnego
entuzjazmu, wiązałoby się to z
pewnością z rozczarowaniem, jak
również z poczuciem, że w
rzeczywistości nie posiadasz gustu
muzycznego.

Iluż problemów moglibyśmy
uniknąć, gdybyśmy starali się lepiej
zrozumieć to, co dzieje się we
wnętrzu innych ludzi, a także ich
oczekiwania i myśli. „Miłość polega
nie tyle na «dawaniu», ile na
«wyrozumiałości»” [1]. Jeśli chcemy
żyć miłosiernie, powinniśmy zacząć
od uznania drugiej osoby za godną
naszej uwagi i postawić się w jej



sytuacji. W dzisiejszych czasach
mówimy o empatii jako o cesze, która
pomaga nam wejść w rzeczywistość
innych ludzi, stać się
odpowiedzialnym za okoliczności, w
których się oni znajdują oraz
analizować ich uczucia. Postawa ta,
w połączeniu z miłosierdziem,
przyczynia się do pogłębiania
komunii, więzi serc, tak jak pisze
święty Piotr: bądźcie wszyscy
jednomyślni, pełni współczucia,
braterstwa, litości i pokory[2].

Uczyć się od Chrystusa

Apostołowie od samego początku
doświadczali wrażliwości Pana, Jego
umiejętności stawiania się w sytuacji
innych ludzi, jego subtelnego
zrozumienia tego, co działo się w
ludzkim sercu, jego delikatności w
odczuwaniu bólu drugiego
człowieka.

Gdy Jezus poszedł do miasta
zwanego Naim, bez słowa zajął się



tragedią wdowy, która straciła swego
jednorodzonego syna [3].
Wysłuchawszy błagania Jaira i skarg
płaczek, potrafił pocieszyć
pierwszego i ukoić pozostałych
zebranych[4]. Jest świadomy potrzeb
tych, którzy za nim idą i troszczy się
o jedzenie dla nich[5]. Płacze wraz z
Martą i Marią nad grobem Łazarza 
[6] i oburza go nieczułe serce
uczniów, kiedy proszą go, aby spuścił
z nieba ogień i unicestwił wioskę
Samarytan, którzy go nie przyjęli [7].

Chrystus uczy nas na przykładzie
własnego życia patrzeć w odmienny
sposób na innych ludzi, dzieląc ich
uczucia, towarzysząc im w ich
marzeniach i rozczarowaniach.
Dzięki Niemu uczymy się
interesować wewnętrznym stanem
osób, które nas otaczają, i z pomocą
łaski Bożej stopniowo
przezwyciężamy przeszkody, które
stoją ku temu na drodze, takie jak
roztargnienie, impulsywność czy



oziębłość. „Nie sądźmy, że może mieć
jakąś wartość nasza pozorna
świętość, jeżeli nie będą jej
towarzyszyć zwykłe cnoty
chrześcijan. To zupełnie tak, jak
przyozdabiać się wspaniałymi
klejnotami, mając na sobie jedynie
bieliznę[8]. Bliskość Serca
Chrystusowego pomoże uformować
nasze serce w taki sposób, iż
napełnimy się uczuciami Jezusa
Chrystusa.

Miłosierdzie, łaskawość i empatia

„Miłość Chrystusa nie jest jedynie
ciepłym uczuciem w stosunku do
bliźniego; nie poprzestaje na
upodobaniu do altruizmu. Miłość
wlana przez Boga w duszę
przekształca od wewnątrz umysł i
wolę: jest nadprzyrodzonym
fundamentem przyjaźni i radości z
czynienia dobra”[9]. Wspaniale jest
odkryć, w jaki sposób apostołowie,
którzy nieraz nie wykazywali zbyt



wiele współczucia wobec innych
osób, pod wpływem ciepłych relacji z
Panem stopniowo łagodzą swoje
charaktery.

Jan, tak bardzo porywczy w stosunku
do swojego brata Jakuba, że zyskał
przydomek "Syn pioruna", napełni
się łagodnością i będzie przekonywał
do potrzeby otworzenia się na
bliźniego, do oddania się innym tak,
jak to zrobił sam Chrystus. Po tym
właśnie poznaliśmy, czym jest miłość;
po tym że On oddał swoje życie za
nas. Dlatego my również powinniśmy
oddać nasze życie za naszych
braci[10]. Podobnie święty Piotr,
który w przeszłości zachowywał się
w sposób surowy w stosunku do
przeciwników Jezusa, zwraca się w
świątyni do tłumu, licząc, że nawróci
go słowami, w których nie ma śladu
goryczy: wiem, bracia, że zrobiliście
to nieświadomi rzeczy. Wasi
przełożeni podobnie. (...) Dlatego
opamiętajcie się i nawróćcie, aby



zostały zmazane wasze grzechy, aby
za sprawą Pana nastał czas
wytchnienia[11].

Święty Paweł daje nam inny
przykład: będąc w przeszłości
biczem na chrześcijan, nawraca się i
oddaje służbie Ewangelii swoje
umiejętności, swój jasny umysł i silny
charakter. W Atenach, mimo że
dusza jego wrze na widok tylu
posągów bóstw, stara się być
wspaniałomyślny wobec
mieszkańców miasta. Kiedy ma
okazję zwrócić się do nich na
Areopagu, zamiast czynić im wyrzuty
z powodu pogaństwa i zepsucia
obyczajów, odwołuje się do swojego
głodu Pana Boga: Ateńczycy! Widzę,
że w swej religijności jesteście bardzo
przezorni. Przechodząc bowiem i
przyglądając się waszym świętościom,
znalazłem również ołtarz z napisem:
Nieznanemu Bogu. To zatem, co wy
czcicie, a czego nie znacie, ja wam
głoszę[12]. Poprzez taką postawę,



motywującą i pełną zrozumienia,
odkrywamy szczególne cechy takiego
rodzaju inteligencji, która scala i
kontroluje nasze własne emocje. W
ten sposób także wyraża się geniusz
osoby, która przyjmuje na siebie
odpowiedzialność za innych ludzi –
wybiera jakiś aspekt ludzkiej duszy,
niezależnie od tego, jak niepozorny
może on się wydawać, i o nim mówi,
by zjednoczyć się ze słuchaczami,
przyciągnąć ich uwagę i
poprowadzić do prawdy.

Droga do pokochania prawdy

Gdy staramy się pomagać innym,
miłosierdzie i łagodność
usposobienia poprowadzą nas ku
racjom serca, które zazwyczaj
otwierają wrota duszy z większą
łatwością niż zimna i odległa
argumentacja. Miłość Pana Boga
popchnie nas do zachowania
przyjaznego sposobu bycia,
pokazującego nam atrakcyjną stronę



życia chrześcijanina: „Prawdziwa
cnota nigdy nie jest smutna i
antypatyczna, przeciwnie, jest
życzliwa i radosna”[13]. Będziemy
potrafili odkryć coś pozytywnego w
każdej osobie, ponieważ kochać
oznacza rozpoznać ślady Pana Boga
w sercach ludzkich, niezależnie od
tego, jak zniekształcone mogą nam
się one wydawać.

Miłosierdzie sprawia, że w
kontaktach z przyjaciółmi, kolegami
z pracy, krewnymi, chrześcijanin
okazuje zrozumienie w stosunku do
osób zagubionych, czasem dlatego, że
nie miały one okazji do otrzymania
dobrego nauczania w wierze, badź
dlatego, że nie widziały one
przykładu uosobienia autentycznego
przesłania Ewangelii. W ten sposób
jesteśmy gotowi do przejawiania
empatii również wtedy, kiedy inni
tkwią w błędzie: „Nie rozumiem
przymusu: nie wydaje mi się zdolny
do tego, by przekonywać, ani do tego,



by zwyciężać. Błąd można pokonać
modlitwą, łaską Bożą, nauką, nigdy
siłą – zawsze miłosierdziem” [14].
Powinniśmy mówić prawdę z
niezłomną cierpliwością, veritatem
facientes in caritate [15], być przy
osobie, która być może teraz jest w
błędzie, lecz przy odrobinie czasu
mogłaby otworzyć się na działanie
łaski Bożej. Jak wskazuje papież
Franciszek, postawa ta często polega
na tym, aby „zwolnić kroku, porzucić
niepokój, aby spojrzeć w oczy i
słuchać, albo odłożyć pilne sprawy,
aby towarzyszyć człowiekowi, który
pozostał na skraju drogi. Czasem
Kościół jest jak ojciec syna
marnotrawnego, który pozostawia
drzwi otwarte, aby mógł on wejść
bez trudności, kiedy powróci” [16].

Apostolat i komunia uczucia

Niektórzy ludzie mogliby próbować
zredukować empatię do swego
rodzaju zwykłej strategii, tak jakby



chodziło o jedną z technik, które
oferują jakiś produkt konsumentowi,
w celu przekonania go, że to jest
dokładnie to, czego potrzebował. Ten
aspekt mógłby być istotny w
środowisku handlowym, relacje
międzyludzkie rządzą się jednak
inną logiką. Prawdziwa empatia
oznacza szczerość i jest niezgodna z
fałszywym zachowaniem, pod
którym kryje się oportunizm.

Ta szczerość jest niezbędna, jeśli
chcemy, aby osoby z naszego
otoczenia poznały Pana Boga.
Utożsamiając się z uczuciami tych,
których Pan Bóg postawił na naszej
drodze, przejawiamy miłosierną
wrażliwość, by radować się z każdym
z nich, jak również by z każdym z
nich cierpieć. „Kto słabnie, a mnie to
nie osłabia? Kto wywołuje skandale,
a ja przy tym nie płonę?”[17] .

Ileż to szczerego uczucia odkrywamy
w tym czułym odniesieniu świętego



Pawła do chrześcijanin z Koryntu!
Lepiej, by prawda otwierała sobie
drogę poprzez ten sposób dzielenia
się uczuciami, ponieważ tworzy się
pewien nurt emocji, który wzmacnia
komunikację międzyludzką. Dusza
ludzka staje się dzięki temu bardziej
podatna na to, czego słucha,
zwłaszcza jeśli chodzi o jakiś
konstruktywny komentarz, który
zachęci ją do pogłębiania jej życia
duchowego. „W komunikacji z
drugim człowiekiem pierwszą
sprawą jest zdolność serca,
umożliwiająca bliskość, bez której
nie ma prawdziwego spotkania
duchowego. Słuchanie pomaga nam
dostrzec gest oraz stosowne słowo,
które podważą naszą spokojną
pozycję obserwatorów”[18]. Kiedy
słuchamy uważnie, wczuwamy się w
sytuację drugiego człowieka.
Staramy mu się pomóc rozpoznać
drogę, którą Pan Bóg chce go
poprowadzić w danym momencie. To
właśnie wtedy, kiedy rozmówca



odczuwa, że sytuacja, w której się
znajduje, jego opinie i uczucia są
szanowane, i co więcej, akceptowane
przez osobę słuchającą, otwiera on
oczy swojej duszy na kontemplację
blasku prawdy, dobroci wartości.

Obojętność w stosunku do drugiego
człowieka jest poważną chorobą
duszy apostolskiej. Nie możemy żyć
w oddaleniu od osób, które nas
otaczają: „Te osoby, którym wydajesz
się antypatyczny, przestaną tak
sądzić, gdy zauważą, że naprawdę je
kochasz. To zależy od Ciebie”[19].
Dobre słowo, drobne uprzejmości,
życzliwa rozmowa odzwierciedlają
szczere zainteresowanie dobrem
osób, wśród których żyjemy.
Będziemy pozwalać się kochać,
otwierając drzwi na przyjaźń, którą
łączy cud bliskości z Panem Bogiem.

Zachęcanie do wędrówki

Papież Franciszek wskazuje, że
„kompetentna osoba towarzysząca



nigdy nie zgadza się na fatalizm lub
małoduszność. Zawsze zachęca do
podjęcia leczenia, powstawania,
przyjmowania krzyża, pozostawiania
wszystkiego, wychodzenia zawsze na
nowo, by głosić Ewangelię”[20].

Biorąc na siebie odpowiedzialność za
innych, będziemy również potrafili
zachęcać ich do nie poddawania się
konformizmowi, do rozszerzania
swoich horyzontów, tak aby dążyli do
świętości. Działając w ten sposób,
będziemy dalej podążać za
przykładem głębokiego zrozumienia,
jak również wymagającej i życzliwej
postawy, której nauczył nas nasz
Pan. Kiedy po południu w dniu
Zmartwychwstania szedł obok
swoich uczniów z Emaus, zapytał ich:
„Cóż to za sprawy omawiacie po
drodze między sobą?"[21], i pozwolił
im się wyżalić i wyrazić swoje
rozczarowanie, które ciążyło im na
sercach, oraz opowiedzieć o
trudnościach z uwierzeniem w



faktyczny powrót do życia Jezusa, jak
o tym świadczyły święte kobiety.
Dopiero wtedy Pan zabrał głos i
wytłumaczył im, dlaczego „było
niezbędnym, aby Chrystus znosił te
wszystkie cierpienia, by potem wejść
do swej chwały” [22].

Jak mogła wyglądać rozmowa Jezusa,
w jaki sposób potrafił on
odpowiedzieć na wątpliwości
uczniów z Emaus, którzy na koniec
poprosili Go: „Zostań z nami”?[23] I
to mimo że na początku wypominał
im ich niezdolność do zrozumienia
zapowiedzi Proroków[24]. Być może
to ton głosu i czułe spojrzenie
sprawiły, iż osoby te czuły się
zaakceptowane i jednocześnie
zachęcone do zmiany postawy.
Dzięki łasce Pana Boga, również i
nasze zachowanie odzwierciedli
troskę o każdą osobę i chęć poznania
jej wewnętrznego świata, co może
zachęcić ją do podążania drogą
chrześcijanina.



Javier Laínez

[1] Droga, 463.

[2] 1 P 3, 8.

[3] Łk 7, 11-17.

[4] Por. Łk 8, 40-56; Mt 9, 18-26.

[5] Por. Mt 15, 32.

[6] Por. J 11, 35.

[7] Por. Łk 9, 51-56.

[8] Droga, 409.

[9] To Chrystus przechodzi, 71.

[10] J 3, 16.

[11] Dz 3, 17. 19-20.

[12] Dz 17, 23.



[13] Droga, 657.

[14] Rozmowy z Prałatem Escrivą, 44.

[15]Ef 4, 15 (Vg).

[16] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 46.

[17] 2 Kor 11, 29.

[18] Franciszek, op.cit., 171.

[19] Bruzda, 734.

[20] Franciszek, ibidem.

[21] Łk 24, 17.

[22] Łk 24, 26.

[23] Łk 24, 29.

[24] Por. Łk 24, 25.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/empatia-odczuwac-z-innymi/

(30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/empatia-odczuwac-z-innymi/
https://opusdei.org/pl-pl/article/empatia-odczuwac-z-innymi/

	Empatia. Odczuwać z innymi

