
opusdei.org

Dzieło (II): wokół
jego powszechności i
jedności

Ten artykuł to rozważanie na
temat dwóch aspektów
Kościoła, odnoszących się także
do Opus Dei w jego łonie.

06-12-2017

Ten artykuł to rozważanie na temat
dwóch aspektów Kościoła,
odnoszących się także do Opus Dei w
jego łonie. W nawiązaniu do nich
poruszone zostaną także inne tematy
związane z istotą chrześcijaństwa:



braterstwo, otwartość serca, poczucie
odpowiedzialności aby przekazać to
co otrzymaliśmy, takie jakie mieli
pierwsi uczniowie, jak np. święty
Łukasz, który napisał w Ewangelii
swojego autorstwa: „o wszystkim, co
Jezus czynił i czego nauczał” (Dz 1,1),
natomiast w Dziejach Apostolskich
przedstawił Wniebowstąpienie,
Zesłanie Ducha Świętego oraz
głoszenie Słowa Bożego przez Piotra i
Pawła, ukazując jak wszystkie
narody otwierają się na Dobrą
Nowinę (por. Hch 2,9-12) poczynając
od Kościoła powszechnego obecnego
w Jerozolimie.

1.Powszechność w czasie i
przestrzeni

Opus Dei jako mała cząstka Kościoła
katolickiego, uczestniczy w jego misji
przedłużania obecności Jezusa
Chrystusa w czasie i przestrzeni:
Kościół rozciąga się na cały świat,
„toto orbe terrarum [1]”. Ziemska



misja Kościoła będzie trwać aż do
końca świata. Pan zapewnił Piotra:
„Ty jesteś Piotr [czyli Skała] i na tej
Skale zbuduję Kościół mój, a bramy
piekielne go nie przemogą” (Mt
16,18). „Bramy” są tu symbolem
potęgi zła, ponieważ na starożytnym
Wschodzie władze rozsądzały
sprawy sądowe u bram miasta.

Powszechność Opus Dei ma wymiar
geograficzny, tak jak powszechność
Kościoła: rozwija swoje działania na
pięciu kontynentach. Jest także
osobista, to znaczy, że zwraca się do
wszystkich mężczyzn i kobiet, ze
wszystkich państw świata. To
dążenie do powszechności rodzi się z
jego katolickości (katolicki po grecku
oznacza powszechny) i łączy się z
aspektem należącym do istoty jego
przesłania: uświęcenie wszystkich
ludzkich działań, w szczególności
pracy: „Naszym zadaniem jest
współpraca ze wszystkimi
chrześcijanami w wielkiej misji bycia



świadkami Ewangelii Chrystusa;
głoszenie, że ta dobra nowina
powinna ożywiać ludzi w każdej
sytuacji. Dzieło, które nas czeka, jest
ogromne. Jest jak bezbrzeżne morze.
Bowiem, póki na ziemi są ludzie,
nawet jeżeli technika i formy
produkcji ulegną wielkiej
przemianie, zawsze będą oni mieć
pracę, którą będą mogli ofiarować
Bogu, przez którą będą mogli się
uświęcać. Z Łaską Bożą Dzieło
pragnie uczyć ich jak czynić z tej
pracy służbę ludziom wszystkich
stanów, ras i religii. Służąc w ten
sposób ludziom, służyć będą Bogu” 
[2].

Do Opus Dei faktycznie należą osoby
wszystkich środowisk i uczciwych
zawodów, zarówno fizycznych i jak i
intelektualnych; każda z nich stara
się uświęcać swoją pracę i codzienne
zajęcia swojego życia. Jeśli chodzi o
rozkład geograficzny, według danych
z 2016 roku, prałatura jest obecna w



70 krajach, podzielonych na 49
okręgów. Ta obecność potencjalnie
rozciąga się na cały świat: chodzi o
to, aby wszędzie tam, gdzie znajduje
się jakaś osoba, która czuje
powołanie do Opus Dei, można jej
było pomóc duchowo, bez
konieczności zmiany miejsca
zamieszkania i zajęcia. Papież
Franciszek, przy okazji beatyfikacji
biskupa Alvaro del Portillo,
pierwszego następcy Świętego
Josemaríi na czele Opus Dei, pisał:
„W sercu nowego błogosławionego
bił zapał, aby zanieść Dobrą Nowinę
do wszystkich serc. Dlatego
odwiedził wiele krajów zachęcając
do podjęcia dzieł ewangelizacyjnych,
nie zważając na przeciwności,
poruszony miłością do Boga i do
braci. Ten kto jest zanurzony w Bogu
wie jak być bardzo blisko ludzi.
Pierwszym warunkiem głoszenia
Chrystusa jest miłość do nich,
dlatego, że Chrystus pierwszy ich
umiłował” [3].



2.Jedność Opus Dei

Powszechność Opus Dei w sposób
konieczny opiera się na jego jedności
duchowej, moralnej i prawnej, której
dotykalnym przejawem jest jedność z
Ojcem i dyrektorami.

Prałat Opus Dei jest mianowany
dożywotnio przez Ojca Świętego. Jest,
tak jak biskup dla wiernych swojej
diecezji, widzialnym źródłem i
fundamentem jedności prałatury [4].
Jedność wiernych Opus Dei ze swoim
Prałatem i jego intencjami porusza
rozum, wolę, uczucia. Prałat jest
ojcem w Panu [5] wobec powierzonej
mu części Ludu Bożego. Poprzez tę
jedność, wierni Opus Dei, świeccy i
kapłani, czują się bardziej złączeni z
Ojcem Świętym, pozostałymi
biskupami i wszystkimi katolikami z
całego świata.

Jedność Opus Dei to jednocześnie dar
i zadanie. Dlatego trzeba o nią prosić,



tak jak prosi się o jedność wszystkich
chrześcijan, łącząc się z modlitwą
Chrystusa, który stawia bardzo
wysoki cel, ponieważ porównuje ją z
jednością panującą w Trójcy Świętej:
„aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty,
Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i
oni stanowili w Nas jedno, aby świat
uwierzył, żeś Ty Mnie posłał” (Jn
17,21). W związku z tym, od tej
jedności zależy rozprzestrzenianie
się wiary, to znaczy zasięg Kościoła.
Ponieważ jedność jest darem, należy
ją chronić, odsuwając grzech, który
jest najgłębszą przyczyną podziału,
zwalczając działanie diabła (z greki 
diabolein, dzielić), ojca kłamstwa
(por. Jn 8,44), który usilnie stara się,
aby oziębić miłość pomiędzy
uczniami Chrystusa.

We władzy w prałaturze, wierni
widzą autorytet Boga, patrząc ponad
konkretne osoby, z ich zdolnościami i
słabościami. Ta wiara daje wielką
wolność w momencie podejmowania



działań, nie ma w niej służalczości
ani pochlebstwa, a jedynie miłość
ukazująca się w serdeczności,
pragnieniu jedności i posłuszeństwa.
Ta sama wiara prowadzi do widzenia
w dyrektorach i dyrektorkach
ośrodków osoby, które towarzyszą
Prałatowi i przedłużają jego
ojcowską troskę: ci dyrektorzy
działają jako bracia w Panu, i nie
posiadają władzy rządzenia; godny
podkreślenia jest fakt, iż ani
organizacja ośrodków ani
kierownictwo duchowe nie stanowią
części władzy rządzenia.

3.Braterstwo i wielkie serce

„Jakże wspaniale pierwsi
chrześcijanie praktykowali tę gorącą
miłość, która wyrasta ponad zwykłą
ludzką solidarność czy życzliwość. W
sercu Jezusa kochali się wzajemnie
miłością czułą i mocną” [6]. Święty
Josemaría odnosił tę miłość do faktu
bycia dziećmi tego samego Boga Ojca,



i łączył ją z pragnieniem zbawienia
całej ludzkości. I kończył tę myśl:
„Pisarz II wieku, Tertulian,
przekazuje nam komentarz pogan
poruszonych postawą wiernych w
tamtych czasach. Było ono z punktu
widzenia nadprzyrodzonego i
ludzkiego tak ujmujące, że
powtarzali z podziwem: Patrzcie, jak
oni się miłują (Tertulian, 
Apologeticus, 39: PL 1,471) [7]. Być
może odkryliśmy echo tych słów,
kiedy, poznając Dzieło, odczuliśmy
radość właściwą tej małej rodzinie,
części składowej tej wielkiej rodziny
dzieci Bożych jaką jest Kościół.
Wszystko było przepojone duchem
Ewangelii. W klimacie zaufania
odkryliśmy relacje w których szanuje
się szeroki pluralizm, owoc szczerego
zainteresowania się jedni drugimi.
Braterstwo w Dziele rodzi się z
chrztu świętego i wspólnego
powołania do Opus Dei. Wzmacnia
się w Eucharystii i modlitwie, w
życzliwości, w cierpliwości, aby



kochać innych takimi jakimi są, z
pokorną ambicją, aby pomóc im być
lepszymi. Czytamy w statutach jakie
Stolica Święta dała Opus Dei, że w
Chrystusie bardziej niż przyjaciółmi,
jesteśmy braćmi: „Wszyscy jesteśmy
przyjaciółmi - «nazwałem was
przyjaciółmi» (Jn 15,15)-, a nawet
więcej, jesteśmy dziećmi tego samego
Ojca i dlatego braćmi w Chrystusie i z
Chrystusem: dlatego, właściwym
środkiem apostolstwa wiernych
Prałatury jest przyjaźń i zwyczajne
obcowanie z kolegami z pracy” [8].

„Po tym wszyscy poznają, żeście
uczniami moimi, jeśli będziecie się
wzajemnie miłowali” (Jn 13,35).
Miłość, która prowadzi nas do Boga,
to ta sama nadprzyrodzona cnota,
która nas prowadzi do bliźniego. W
ten sposób, kochamy dobroć Boga,
obecną w innych osobach,
stworzonych na jego obraz i
podobieństwo, przeobrażonych w
innego Chrystusa poprzez działanie



łaski. Dlatego, najwspanialsza miłość
dokonuje się w Panu i daje siłę, aby
poświęcać się dla innych „aż
Chrystus w was się ukształtuje” (Ga
4,19) jak mówi święty Paweł.
Braterstwo pomiędzy wiernymi Opus
Dei ma także swoje korzenie w
apostolstwie. Łączy ich świadomość
uczestnictwa w tym samym
nadprzyrodzonym przedsięwzięciu,
dążenia do tych samych celów:
ewangelizacji pośród codziennych
zadań, aby przekazać całemu
rodzajowi ludzkiemu radość płynącą
ze świadomości synostwa Bożego.
Kiedy patrzymy w tym samym
kierunku, tworzy się głęboka
łączność. Nie ma oddalania się od
siebie w związku z brakiem łączności
z wielkimi celami, którymi są
właśnie cele Kościoła i Dzieła w jego
łonie.

Święty Josemaría zachęcał, aby mieć 
serce wielkie, powszechne. Braterstwo
w Opus Dei nie zamyka nikogo w tym



Dziele, tylko przeciwnie, otwiera jego
serca wobec potrzeb wszystkich
dusz. Warto przypomnieć słowa
świętego Pawła do Koryntian: „Usta
nasze otwarły się do was,
Koryntianie, rozszerzyło się nasze
serce. Nie brak wam miejsca w moim
sercu, lecz w waszych sercach jest
ciasno. Odpłacając się nam w ten
sam sposób, otwórzcie się i wy: jak
do swoich dzieci mówię” (2 Kor
6,11-13).

Miłość rodzi się w pokorze. “Staraj
się, aby twoim dobrym intencjom
zawsze towarzyszyła pokora.
Ponieważ często dobrym intencjom
towarzyszy surowość w osądzaniu,
niemal niezdolność do ustępowania
oraz swoista duma osobista,
narodowa lub grupowa” [9].
Zamknięta grupa staje się
schronieniem dla ludzi miernych,
którzy często przypisują sobie
zasługi innych. Zamknięta grupa
przeczy komplementarności,



czerpaniu jedni od drugich.
„Przeszkadza mi zawsze to wszystko,
co może wyglądać na autoreklamę” 
[10]. Wszyscy pochodzimy od Adama
i redukcyjne jest zamykanie osoby w
jej pochodzeniu etnicznym lub
geograficznym, jak czynił to Natanael
pytając, zanim Chrystus rozszerzył
jego horyzonty: „Czyż może być co
dobrego z Nazaretu?” (Jn 1,46).
Patriotyzm jest dobry, ale nie jest taki
trybalizm, nacjonalizm [11]. „Miłuj
swoją ojczyznę: patriotyzm jest cnotą
chrześcijańską. Ale jeżeli patriotyzm
zamienia się w taki rodzaj
nacjonalizmu, który prowadzi do
patrzenia z niechęcią, z pogardą —
bez chrześcijańskiej miłości i
sprawiedliwości — na inne ludy, na
inne narody, wówczas jest grzechem”
[12]. Święty Josemaría zaprasza, w
sposób pozytywny, aby postrzegać
jako własne zalety innych krajów:
„Mieć duszę “katolicką” — to kochać
swoją ojczyznę, nie pozwalając, by
ktokolwiek prześcignął nas w tej



miłości. Ale zarazem przyjmować za
własne szlachetne dążenia
wszystkich narodów. Ileż powodów
do chluby Francji jest również moim
powodem do chluby! I tak samo
wiele z tego, co jest dumą Niemców,
Włochów, Anglików... a także
Amerykanów, Azjatów i Afrykanów,
jest też moją dumą. — Dusza
katolicka — to serce wielkie, duch
otwarty!” [13]. Jednocześnie, ukazuje
niebezpieczeństwo, jakie stanowi dla
Kościoła podział na czysto ludzkie
frakcje: „Odrzucaj nacjonalizm, który
utrudnia zrozumienie i współżycie:
był on i jest jedną z najszkodliwszych
barier w wielu momentach historii.
Odrzucaj go z tym większą siłą — bo
stałby się jeszcze bardziej szkodliwy
— kiedy próbuje się go wprowadzać
do organizmu Kościoła, gdzie w
sposób szczególny powinna jaśnieć
jedność wszystkiego i wszystkich w
miłości do Jezusa Chrystusa” [14].



Założyciel Opus Dei zapraszał, aby 
pokonywać małą, wąską mentalność,
co łączy się z podporządkowaniem
temu co powszechne tego co lokalne.
Zapobiega się w ten sposób
odnoszenia się jedynie do samego
siebie, postawy, która polega na
zamknięciu się w samym sobie i
niepoznawania ani niekochania
innych rzeczy niż te, które uważa się
za własne. Jest to postawa w swej
istocie sprzeczna dla jakiejkolwiek
rzeczywistości prawdziwie
kościelnej, katolickiej, a więc także
dla Opus Dei, które rodzi się w
Kościele, poprzez Kościół i dla
Kościoła, gdzie pobrzmiewa prawda
owych słów Świętego Pawła: „niech
się przeto nie chełpi nikt z powodu
ludzi! Wszystko bowiem jest wasze:
czy to Paweł, czy Apollos, czy Kefas;
czy to świat, czy życie, czy śmierć,
czy to rzeczy teraźniejsze, czy
przyszłe; wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus – Boga” (1 Kor
3,21-23).



To co lokalne podporządkowane jest
temu co powszechne, wiedząc, że
żadna osoba nie jest nigdy jedynie
środkiem. W ten sposób, w swoim
osobistym apostolstwie, wierni
Dzieła starają się brać pod uwagę
horyzont szerszy niż jedynie praca
samej Prałatury: znają i podążając za
wskazówkami Ojca, podejmują swoje
wysiłki we współpracy z innymi
osobami, z Dzieła lub nie, odrzucają
zbytnie wyeksponowanie
konkretnych osób w różnych
inicjatywach. Jednocześnie,
poruszają się w jeszcze szerszym
kontekście życia Kościoła, czerpią z
Pisma Świętego, z sakramentów,
żywej Tradycji Kościoła, liturgii,
Magisterium Ojca Świętego i
biskupów, z życia i nauczania
świętych oraz, co jest oczywiste, z
nauczania i przykładu założyciela.
Ważne jest więc mieć jako punkt
odniesienia wspanialszą
rzeczywistość; różne trudności
rozwiązuje się odnosząc je do



większych rzeczywistości: „Owszem,
w życiu chrześcijan mogą się zdarzać
i zdarzają się niedociągnięcia. Ale to,
co ważne, to nie my i nasze nędze:
liczy się tylko On, Jezus. To o
Chrystusie powinniśmy mówić, a nie
o sobie samych” [15].

Można nawet stwierdzić, wiedząc, że
wszystko to co jest prawdziwe
pochodzi od Ducha Świętego [16],
wierni Opus Dei, każdy według
własnych zdolności i uwarunkowań,
powinni znać i kochać różne kultury
w których wciela się chrześcijański
duch: literatura, sztuka, historia,
nauki ścisłe… W sposób szczególny te
należące do kraju, gdzie żyją, nawet
gdyby nie był to kraj ich
pochodzenia.

4.Rodzinne tradycje

Święty Paweł nawołuje Tesaloniczan
tymi słowami: „Przeto, bracia, stójcie
niewzruszenie i trzymajcie się



tradycji, o których zostaliście
pouczeni bądź żywym słowem, bądź
za pośrednictwem naszego listu” (2
Tes 2,15). Są to tradycje dotyczące
postępowania i przekazywania
wiedzy, związane z różnymi
działaniami i nauczaniem (por. 2 Tes
2,17). W ten sposób, ukazaniem się
życia Kościoła są tradycje, i podobnie
dzieje się także w Dziele: „Opus Dei,
dzieci, to nie jest „rzecz”; ani nawet,
przede wszystkim, instytucja, tylko –
tak jak Kościół, którego jest częścią-
komunia osób, której forma komunii
jest ta właściwa rodzinie; i, w
naszym przypadku, posiada ona
pewne zwyczaje i tradycje rodzinne,
które ukazują ojcostwo, synostwo i
braterstwo w pełni przyjęte według
ducha jaki Bóg powierzył naszemu
Założycielowi” [17]. Rodzinne
tradycje w Opus Dei wspierają
wzmacnianie więzów, które
pochodzą z tego samego powołania,
rozpalają pragnienie, aby wiele dusz
mogły cieszyć się z tego przedsionka



Nieba które pochodzi od braterskiego
obcowania w Chrystusie: owo
ewangeliczne „stokroć” (Mt 19,29).
Podążając za nauczaniem i życiem
świętego Josemaríi, miłują się i
przekazują te tradycje, po pierwsze
wiernie nimi żyjąc. Zawierają one
normy i zwyczaje które umożliwiają
stałe i pełne zaufania obcowanie z
Bogiem, z Najświętszą Maryją Panną,
według ducha Opus Dei,
wyrzeźbionego przez założyciela.
Wszystkie one mają swoje korzenie
w tradycjach chrześcijańskich.
Wierni Dzieła są powołani, aby
ożywić otrzymany i przekazany
przez świętego Josemaríę spadek, w
całej swojej pierwotnej czystości i w
całości, bez usztywnień, ożywiając
rodzinne tradycje Miłością, która jest
najwyższym prawem. Konkretną
oznaką tego ducha, stanowi np.
pomoc w naprawach, których stale
potrzebują nasze domy, które nie są
„domami bez gospodarza” [18].



Tradycję otrzymuje się i przekazuje,
tak jak w wielkich rodzinach. W
najstarszym świadectwie o
Zmartwychwstaniu, trochę więcej
niż dwadzieścia lat po tym
wydarzeniu, święty Paweł jest
świadkiem „żywej tradycji
Zmartwychwstania”: „Przekazałem
wam na początku to, co przejąłem: że
Chrystus umarł - zgodnie z Pismem -
za nasze grzechy, że został
pogrzebany, że zmartwychwstał
trzeciego dnia, zgodnie z Pismem” (1
Kor 15,3-4) [19].

Koryntianom przekazał także
podstawowe prawdy dotyczące
tajemnicy Eucharystii (por. 1 Kor
11,23-33). Na innym poziomie, ale
zawsze w kontekście życia
prawdziwie ewangelicznego, to samo
dzieje się w nadprzyrodzonej
rodzinie jaką jest Opus Dei: jego
członkowie starają się dobrze
formować, aby przekazać ducha
Dzieła w całości i bez zanieczyszczeń,



tym co przyjdą później. Święty
Josemaría mówił o „ogniwach tego
samego łańcucha”. Podczas
hiszpańskiej wojny domowej
(1936-1939), kiedy przebywał już od
dwóch miesięcy ukryty w Konsulacie
Hondurasu w Madrycie, i pragnął
wydostać się stamtąd jak najszybciej,
aby móc rozszerzać pracę apostolską
Dzieła, mówił do swoich dzieci tymi
słowami: „Tak, dzieci, wszyscy
zawsze złączeni, prawdziwą
jednością miłości. Nie jestem
odłączonym ogniwem, niezależnym
wersetem. Dzięki Bożemu
miłosierdziu, jestem pierwszym
ogniwem, a wy jesteście pierwszymi
ogniwami łańcucha, który będzie
trwać przez wieki bez końca. Nie
jestem sam; istnieją teraz dusze –i
przyjdzie ich jeszcze wiele więcej w
przyszłości- chętne, aby cierpieć
razem ze mną, aby myśleć razem ze
mną, aby uczestniczyć ze mną w
życiu jakie Bóg natchnął w tym ciele
Dzieła, które ledwo co przyszło na



świat. Mam obowiązek prosić za nie,
myśląc o was i o wszystkich którzy
pójdą za wami; muszę prosić o
solidną wytrwałość, i wiarę, i
męstwo duszy, i zrozumienie ducha
Dzieła [20]”.

Przy innej okazji, z pokorną
pewnością wiary, spostrzegał
horyzont, który przypomina śpiew
aniołów skierowany do pasterzy,
głoszących chwałę Boga i pokój
ludziom dobrej woli (por. Łk 2,14):
„Widzę Dzieło poprzez wieki, zawsze
młode, pełne wdzięku, piękne i
płodne, broniące pokoju Chrystusa,
aby cały świat w nim uczestniczył.
Przyczynimy się, aby w
społeczeństwie uznano prawa osoby
ludzkiej, rodziny, Kościoła. Nasza
praca sprawi, że zmniejszą się
braterskie nienawiści i wzajemne
podejrzenia pomiędzy narodami, i
moje córki i synowie –fortes in fide (1
Pt 5,9) mocni w wierze- będą potrafili



namaścić wszystkie rany łagodnym
balsamem miłości Chrystusa” [21].

G. Derville

2 października 2016

[1] Modlitwa eucharystyczna I lub
Kanon rzymski, Te igitur.

[2] Rozmowy z prałatem Escriva, 57.

[3] Franciszek, List do Prałata Opus
Dei z okazji beatyfikacji Álvaro del
Portillo, 26 czerwca 2014, w Romana
(2014) 50, s. 265., n. 131.

[4] Por. Sobór Watykański II,
Konstytucja dogm. Lumen gentium,
23.

[5] Por. Temat 6.

[6] Przyjaciele Boga, n. 225.



[7] Przyjaciele Boga, n. 225; por. n.
228.

[8] Codex iuris particularis seu
Statuta Praelaturae Sanctae Crucis et
Operis Dei, n. 117, tłumaczenie
własne.

[9]Bruzda, n. 722.

[10] Rozmowy z prałatem Escrivá, n.
18.

[11] Termin “nacjonalizm” użyty jest
w tym kontekście, aby odnieść się do
negatywnej postawy, którą opisuję
się w tekście. Jednocześnie, nie
chcemy tym słowem odnosić się do
pewnych pozycji politycznych,
samych w sobie uprawnionych,
zawsze, kiedy nie przeciwstawiają
się solidarności pomiędzy ludźmi i
szerzej, duchowi chrześcijańskiemu.

[12] Bruzda, n. 315.

[13] Droga, n. 525.



[14] Kuźnia, n. 879.

[15] To Chrystus przechodzi, n. 163.

[16] Por. Święty Tomasz z Akwinu,
STh, I.II, q. 109, a.1, ad 1: “Omne
verum, a quocumque dicatur, a
Spiritu Sancto est”.

[17] Javier Echevarría, List pasterski,
28 listopada 1995, n. 17.

[18] Por. Instrucción, 31-V-1936, 63;
por. tamże, nota 111.

[19] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, n. 639.

[20] Notatki z medytacji, 19 maja
1937 r.

[21] List, 16 lipca 1933, n. 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-wokol-jego-powszechnosci-i-jednosci/


pl/article/dzielo-wokol-jego-
powszechnosci-i-jednosci/ (13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-wokol-jego-powszechnosci-i-jednosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-wokol-jego-powszechnosci-i-jednosci/

	Dzieło (II): wokół jego powszechności i jedności
	1.Powszechność w czasie i przestrzeni
	2.Jedność Opus Dei
	3.Braterstwo i wielkie serce
	4.Rodzinne tradycje


