
opusdei.org

Dzieło (I):
Rozważania wokół
jego natury i celu

Jaka jest natura Opus Dei? Jaki
jest cel Dzieła? Dlaczego można
powiedzieć, że ma
nadprzyrodzonego ducha?
Jakie działania prowadzi Opus
Dei? Co czyni Dzieło bliskim?
Ks. Guillaume Derville
syntetycznie odpowiada na te
pytania.

19-02-2019



Dzieło (I): Rozważania wokół jego
natury i celu

Święty Josemaría głosił powszechne
powołanie do świętości i apostolstwa
(por. Mt 5,48; 28,19). Dobrym
podsumowaniem tej prawdy i
zachętą do wprowadzania jej w życie
jest fragment listu Ojca Świętego
Franciszka, przesłanego z okazji
kongresu teologicznego
przeprowadzonego w Rzymie,
dotyczącego myśli św. Josemaríi :
„Niech wspaniały przykład życia
kapłańskiego świętego założyciela,
poprzednika Soboru Watykańskiego
II głoszącego powszechne powołanie
do świętości, wzbudzi we wszystkich
wiernych Opus Dei odnowioną
pewność, że każdy wierny, na mocy
chrztu świętego, który wciela go w
Chrystusa, jest powołany, aby być
świętym i współpracować swoją
codzienną pracą w zbawieniu
ludzkości” [1].



Aby opisać naszą postawę wobec
tajemnicy Kościoła i dlatego także
wobec rzeczywistości Opus Dei w
jego łonie, może nam pomóc
wschodnie opowiadanie, którego
Joseph Ratzinger używał, aby odnieść
się do naszego postrzegania religii 
[2]. Ówczesny prefekt kongregacji
Nauki Wiary przywoływał buddyjską
przypowieść o słoniu i ślepcach.
Pewien król zebrał ślepców z
niewielkiej wioski, w której nigdy
wcześniej nie pojawił się żaden słoń.
Rozkazuje, aby zwierzę przeszło
przez tłum ślepców. Niektórzy z nich
dotykają głowy, inni uszu, kłów,
trąby, ogona, nogi. Król mówi do
nich: to właśnie jest słoń. Następnie,
pyta się każdego z nich: jak myślisz,
czym jest słoń? Ślepcy odpowiadają
w sposób bardzo różnorodny, w
zależności od części ciała, której
dotknęli: jest jak słomiany koszyk…
jest jak namiot… jak garnek… jak
kolumna… jak pług…jak miotła…



Opus Dei należy do tajemnicy
Kościoła, można je zrozumieć w
kontekście i w świetle Kościoła, i tak
samo jak na Kościół można na nie
patrzeć z wielu punktów widzenia, z
których żaden nie obejmuje w pełni
tym czym ono jest. Tajemnica, coś co
zaprasza nas do kontemplacji i którą
można zrozumieć jedynie w części,
tak –wraz z ograniczeniami tego
przykładu – jak wskazuje nam to
opowiadanie. To pewna
rzeczywistość, której poznanie
zawsze można pogłębiać, ale
unikając w przekształcenia jej w
pewien „problem”, który trzeba
rozwiązać.

1. Natura Opus Dei

Wobec rzeczywistości Opus Dei
osoba, która do niego się zbliża,
często czuje się jak ci ślepcy,
postrzegając jedynie pewne aspekty
złożonej rzeczywistości ludzkiej,
która jest także boska: na obraz



Jezusa Chrystusa i jego Kościoła. W
ten sposób, pewien taksówkarz
uważał, że Opus Dei było grupą
modlitewną dla kierowców
taksówek. Dla pewnego
przedsiębiorcy, to koledzy, którzy
starają się w codziennych
działaniach przestrzegać etyki
zawodowej w biznesie.Znany jest też
przypadek siedmioletniej
dziewczynki, dla której Opus Dei
było tym co powodowało, że jej tata
we wtorki wracał do domu trochę
później, ale bardzo zadowolony, po
spotkaniu ze swoimi przyjaciółmi.
Być może, ten sam ojciec myśli, że
dla niego Opus Dei jest tym co
pozwoliło, że jego syn poprawił się w
nauce. Dla sąsiada, osoby z Opus Dei,
to te które pozdrawiają i uśmiechają
się, kiedy spotykasz je na ulicy
(przynajmniej tego należałoby
oczekiwać). Chłopak, który uczęszcza
do młodzieżowego klubu opowie o
miejscu, w którym dzieją się
niesamowite rzeczy, jak na przykład



spływ po górskiej rzece na oponach
od traktora, albo odwiedziny
starszych osób, które wyglądają
jakby miały tysiąc lat. Można sobie
nawet zadać pytanie: czym jest Opus
Dei dla znajomego proboszcza? Kim
są jego wierni? Co można powiedzieć
o ich sposobie modlitwy, o ich
stosunkach z pozostałymi
parafianami, o ich wkładzie w
apostolstwo w okolicy, o jakości ich
relacji z proboszczem?
Podsumowując, dzięki Bogu, wielu
chrześcijan i niechrześcijan,
bezpośrednio poznało ludzi z Opus
Dei i doświadczają, że pomimo
swoich ograniczeń, starają się oni
dawać świadectwo zaufania,
współodczuwania, przyjaźni,
profesjonalizmu, bliskości i nadziei,
co nie jest niczym innym jak
pewnym uobecnieniem ducha
Ewangelii na ulicy.

W Kościele



To na co czeka dziewczynka, to czym
żyje taksówkarz, to co pasjonuje
chłopca przychodzącego na zajęcia
klubu młodzieżowego to pewne
aspekty większej rzeczywistości,
która je jednoczy i przekracza. Tą
rzeczywistością o niezliczonej
wielości aspektów, jest Opus Dei. Jako
część Kościoła katolickiego, Opus Dei
to tajemnica, która nie pozwala się
ograniczyć do ścisłego
matematycznego opisu. W ten sam
sposób, Kościół jest Świątynią Ducha
Świętego, Ludem Bożym,
obcowaniem świętych, łodzią
piotrową, polem, owczarnią, drogą,
ogrodem, domem Bożym, budowlą,
dziełem Bożym… Każde z tych
określeń wyraża jednocześnie więcej
i mniej niż jakaś ścisła definicja.
Kościół jest Ludem Bożym, który
staje się Ciałem Chrystusa podczas
Eucharystii. Opus Dei to drobna
część tej rzeczywistości, ma tę samą
istotę, te same środki, ten sam cel:
zbawienie rodzaju ludzkiego. W



łonie Kościoła, Opus Dei w istocie nie
jest czymś innym niż to: niewielką
cząstką Kościoła, jak zwykł mawiać
święty Josemaría. Tak jak Kościół, w
Kościele i czerpiąc z Kościoła,
wzrasta poprzez modlitwę i
sakramenty.

Jedno z dzieł Bożych

Kościół jest przedłużeniem w czasie i
przestrzeni obecności Jezusa
Chrystusa aż do końca czasów.
„Najważniejsze w Kościele jest
dostrzeżenie nie tego, jaka jest nasza
ludzka odpowiedź, ale tego, co robi
Bóg. To jest właśnie Kościół: Chrystus
obecny wśród nas; Bóg, który
przychodzi do ludzi, aby ich zbawić,
powołując nas poprzez swoje
objawienie, uświęcając nas swoją
łaską, podtrzymując nas poprzez
swoją nieustanną pomoc w małych i
wielkich potyczkach codziennego
życia” [3].



Całe Pismo Święte jest opowieścią o
tym zbliżaniu się Pana do ludzi, o
wielkich dziełach Bożych i ich
wspaniałości. Opus Dei, po łacinie
oznacza „dzieło Boże”, „praca Boża” 
[4]. W łacińskim tekście Dziejów
Apostolskich słowo „opus” jest
tłumaczeniem greckiego terminu
„ergon”, „praca”. Tak na przykład,
według słów Ducha Świętego, Paweł i
Barnaba są wybrani w Antiochii „do
dzieła, do którego ich
powołałem” (Dz 13,2): tym dziełem
jest rozprzestrzenianie Ewangelii.
Fakt, że instytucja założona przez św.
Josemaríę nazywa się „Opus Dei”
odzwierciedla jego przeświadczenie
o boskim pochodzeniu tego dzieła i
jednocześnie jego rozwoju: była,
przede wszystkim, darem bożym,
jego kolejną interwencją w historii.
Dlatego, mówił z wielkim
przekonaniem: „nie chodzi o moje
dzieło, ale o Dzieło Boże [5]” i
przypominał, że sekretem Opus Dei
jest modlitwa. Ziarnem jest słowo



Boże, które sieje Pan: „semen est
verbum Dei” (Łk 8,11), „sator autem
Christus[6]”. Jasno stąd wynika, że
ludzie są jedynie narzędziami w ręku
Boga. Święty Paweł mówi do Filipian:
Albowiem to Bóg jest w was sprawcą
i chcenia i działania zgodnie z [Jego]
wolą” (Flp 2,13).

2. Cel Opus Dei

Celem Opus Dei jest
rozpowszechnianie powołania do
świętości i apostolstwa pośród
świata, w codziennym życiu,
szczególnie poprzez pracę zawodową
[7]. Chodzi więc o cel wyłącznie
nadprzyrodzony, który można
streścić mówiąc, że wykonując nasze
zwyczajne zajęcia możemy pozwolić,
aby Duch Święty działał w naszych
duszach, aby utożsamić się coraz
bardziej z Jezusem, stając się
stopniowo lepszymi dziećmi Ojca
niebieskiego. Odnosząc się do „pracy
zawodowej”, mówimy o głównym



zajęciu które kształtuje w jakiś
sposób osobistą tożsamość: może to
być praca zarobkowa, ale także inne
zajęcie, które przeżywa się jako
obowiązek stanu, np. zajmowanie się
domem.

Modlitwa kolekta Mszy świętej ze
wspomnienia świętego Josemaríi
dobrze streszcza ten sposób
myślenia. Zwraca się do Boga Ojca w
tych słowach: „Boże, Ty powołałeś w
swoim Kościele świętego Josemaríę,
kapłana, by głosił powszechne
powołanie do świętości i apostolstwa,
spraw za jego wstawiennictwem i
przykładem, abyśmy dzięki
codziennej pracy zostali
ukształtowani na wzór Jezusa
Twojego Syna i z żarliwą miłością
służyli dziełu Odkupienia” [8]. Ta
modlitwa zwraca uwagę na to, że
Opus Dei rodzi się w Kościele i
uczestniczy w jego misji: pojednania
świata z Bogiem: “w Chrystusie, Bóg
jednał ze sobą świat” (2 Co 5,19).



Święty Augustyn z kolei mówił:
“Ecclesia, hoc est mundus
reconciliatus”, Kościół to świat
pojednany z Bogiem.

Przy wielu okazjach święty
Josemaría mówił o Opus Dei jako o
wielkiej katechezie: „Jesteśmy i
zawsze będziemy wielką katechezą” 
[9]. Co oznacza to określenie? Choć
jest prawdą, że założyciel nie chciał
przez nie powiedzieć nic innego niż
to co się powszechnie przez nie
rozumie, nic nie stoi na przeszkodzie,
aby pogłębić jego sens.
Etymologicznie, katecheza wiąże się
ze wzbudzeniem echa, odbiciem
jakiegoś dźwięku. W Kościele
pierwotnym, katecheza łączyła trzy
rzeczy: kerygmat, albo głoszenie
prawd o zbawieniu; nauczanie o
życiu jakie ma prowadzić
chrześcijanin; i w końcu pewien
„rytuał”, który należy praktykować,
to znaczy, prowadzić życie
sakramentalne i liturgiczne.



Podążając za tą tradycją, Katechizm
Kościoła Katolickiego jest podzielony
na cztery części: “misterium
chrześcijańskie jest przedmiotem
wiary (część pierwsza); jest ono
celebrowane i przekazywane w
liturgii (część druga); jest obecne, by
oświecać i umacniać dzieci Boże w
ich działaniu (część trzecia); stanowi
podstawę naszej modlitwy, której
uprzywilejowaną formą jest „Ojcze
nasz”; jest przedmiotem naszego
błagania, uwielbienia i
wstawiennictwa (część czwarta)” 
[10]. W skrócie, chodzi o wiarę, którą
wyznajemy (treść wiary); wiarę,
która przenika nasze działania (mo‐
ralność); wiarę, którą celebrujemy
(liturgia); wiarę, w której się
modlimy (modlitwa). Można
powiedzieć, że Opus Dei, jako wielka
katecheza, pomaga zwykłym
wiernym połączyć w swoim życiu te
cztery wymiary. Dlatego środki
formacyjne są środkami
przemieniającymi: są „sprawcze”,



używając określenia, które Benedykt
XVI odnosi do chrześcijańskiego
przesłania. [11]

W Opus Dei ukazuje się ten
konkretny charakter
chrześcijaństwa, ukazany przede
wszystkim jako wydarzenie: życie
Chrystusa w nas. Przy wielu
okazjach, święty Josemaría mówił o
Dziele jako o spotkaniu z Bogiem
pośrodku codziennych zajęć. Wierni
Opus Dei starają się „by wszyscy
nauczyli się poznawać i kochać Pana i
odkrywać, że normalne życie w
świecie, codzienna praca, może być
spotkaniem z Bogiem” [12]. W pewien
sposób, powtarza się spotkanie ze
Zmartwychwstałym które przeżyli
uczniowie z Emaus: „Droga do
Emaus. Jakąż słodyczą napełnił Bóg
tę nazwę. A Emaus to cały świat,
gdyż Pan otworzył Boże drogi na
ziemi” [13].

3. Duch. Działalność.



Duch nadprzyrodzony Opus Dei

Opus Dei jest dziełem Bożym,
dlatego, że rodzi się z Bożego
natchnienia i dlatego, że Bóg działa
w nim także dzisiaj, tak jak działa w
Kościele. Według czwartej modlitwy
eucharystycznej Mszału rzymskiego,
Duch Święty „dalej prowadzi Jego
dzieło na świecie i dopełnia
wszelkiego uświęcenia” “opus suum
in mundo perfíciens”. Święty
Josemaría otrzymał od Boga
natchnienie założenia Opus Dei 2
października 1928 roku w Madrycie
w Hiszpanii. Założyciel był wówczas
młodym, dwudziestosześcioletnim
księdzem. Nie chodzi więc tutaj o
jakieś ludzkie przedsięwzięcie, jakim
byłoby otwarcie przedsiębiorstwa,
stworzeniem klubu sportowego albo
organizacji, która miałaby na celu
rozwiązanie pewnych wyzwań zwią‐
zanych z konkretną epoką
historyczną, jak przekazywanie
wiary albo troska o osoby upośle‐



dzone: wszystkie te rzeczy są dobre,
a nawet wspaniałe. Bardzo wcześnie
święty Josemaría wyrażał swoje
przekonanie o byciu narzędziem. Na
przykład, 19 marca 1934 roku,
zaledwie kilka lat od daty założenia,
pisał: „Dzieła Bożego nie wymyślił
sobie żaden człowiek (…). Już wiele
lat temu Pan natchnął bezużyteczne i
głuche narzędziu, które zobaczyło je
po raz pierwszy w dniu Świętych
Aniołów Stróżów, drugiego
października 1928” [14].

2 października 1928 roku święty
Josemaría „widzi” –to czasownik,
którego używał – Opus Dei: ten
widok narzuca się mu, pomimo tego,
że nie chciał nic zakładać: w pewnej
mierze będzie założycielem wbrew
sobie [15]. W tym znaczeniu,
początek Opus Dei ma charakter
charyzmatyczny: to wkroczenie Boga
w historię. Kościół na wiele
sposobów uznał jego
nadprzyrodzony, a więc nie jedynie



ludzki, charakter. Tak na przykład
święty Jan Paweł II pisze w
Konstytucji apostolskiej Ut sit, że
Opus Dei zostało założone „z Bożego
natchnienia” w Madrycie [16].
Jednocześnie, Opus Dei ma pewien
wymiar instytucjonalny jako
prałatura personalna, jednostka,
która należy do struktury
hierarchicznej Kościoła. Tę
fizjonomię instytucjonalno-
kanoniczną można wyjaśnić w
następujący sposób: Stolica Święta
powierza prałatowi grupę wiernych,
który im służy, mając do pomocy
kapłanów. Zarówno wierni świeccy
jak i księża współpracują ze sobą,
aby zrealizować misję Opus Dei, pod
władzą Prałata. Prałat,
inkardynowani księża i wierni
członkowie świeccy tworzą Prałaturę
Opus Dei [17].

Inne momenty z życia świętego
Josemaríi dopełnią z punktu
widzenia instytucjonalnego światło



otrzymane 2 października 1928 roku.
14 lutego 1930 zrozumie miejsce
kobiet w Opus Dei [18]. 14 lutego
1943 ujrzy rozwiązanie, aby mieć do
dyspozycji księży, którzy będą pełnić
swoją posługę w apostolstwach Opus
Dei. Jednocześnie, już od 1928 roku
posługa kapłańska była obecna w
Opus Dei, w osobie założyciela. To
symptomatyczne, że obydwa światła
z 14 lutego zostały otrzymane
podczas Eucharystii.

Oczami wiary, po ujrzeniu światła z 2
października 1928, święty Josemaría
widział Dzieło rozpostarte w czasie i
przestrzeni. Co widział? Przede
wszystkim ludzi, każdego z osobna,
wiele dusz; i w tej perspektywie,
która obejmowała przyszłe wieki,
używa czasownika, który określa
postawę człowieka wobec tajemnicy
chrześcijańskiej: „kontemplować”.
Pisał na przykład tak: “Już teraz
kontempluję wszystkie moje dzieci
(podkreślam, jesteśmy dziećmi Boga),



aż do ostatniego z nich, poprzez
wieki, pracujące zawodowo, z
mądrością artysty, z radością poety, z
pewnością mistrza, z dyskrecją
bardziej przekonującą niż wspaniały
wywód, szukające chrześcijańskiej
doskonałości w swoim zawodzie i
stanie pośród świata, dobra całej
ludzkości” [19].

Wraz ze śmiercią Josemaríi Escrivy
de Balaguer, 26 czerwca 1975 roku w
Rzymie, kończy się etap założycielski.
Wiele lat wcześniej, wlał wiarę i
nadzieję w dusze tych którzy mieli
podążać tą drogą otwartą w 1928
roku.

„W moich rozmowach z wami, wiele
razy podkreślałem, że
przedsięwzięcie, które prowadzimy,
nie jest przedsięwzięciem ludzkim,
tylko wielkim przedsięwzięciem
nadprzyrodzonym, które rozpoczęło
się kiedy spełniło się w nim co do
joty to wszystko co jest potrzebne



aby nazwać coś, bez przechwalania
się, Dziełem Bożym; jesteśmy jego
członkami z Bożego wyboru ego
elegii vos (Jn 15,16)-, abyśmy byli w
świecie naśladowcami Jezusa
Chrystusa naszego Pana, sicut filii
carissimi, tak jak najdroższe dzieci
(Ef 5,1)” [20].

Pisał później: “1) Dzieło Boże
przychodzi wypełnić Wolę Boga.
Dlatego miejcie głębokie
przekonanie, że niebo jest głęboko
zaangażowane, aby się ono
zrealizowało. 2) Kiedy Pan Bóg
planuje jakieś dzieło, które ma
przynieść korzyść ludziom, myśli
najpierw o osobach, którymi posłuży
się jako narzędziami… i przekazuje
im stosowne łaski. 3) To
nadprzyrodzone przekonanie o
Bożym charakterze przedsięwzięcia
da wam w rezultacie tak wielki
entuzjazm i miłość do Dzieła, że
poczujecie się najszczęśliwszymi,



poświęcając się, aby się ono
zrealizowało” [21].

Działalność Opus Dei

Działalność Opus Dei sprowadza się
w zasadzie do formacji jej wiernych i
innych osób. Możemy powiedzieć, że
prowadzi rozległą formację stałą 
[22]. “Praca dyrektorów Opus Dei
ukierunkowana jest głównie na to, by
za pośrednictwem solidnego i
rzetelnego przygotowania
teologicznego i apostolskiego, do
wszystkich członków dotarł
prawdziwy duch Ewangelii — duch
miłosierdzia, współżycia,
zrozumienia całkowicie różny od
fanatyzmu. Następnie każdy działa w
pełnej wolności osobistej i —
kształtując autonomicznie własne
sumienie — stara się poszukiwać
doskonałości chrześcijańskiej i
przybliżać do wiary chrześcijańskiej
swoje środowisko uświęcając własną
pracę, umysłową czy fizyczną, we



wszelkich okolicznościach życia i we
własnym ognisku domowym” [23].

Co można powiedzieć w takim razie
o inicjatywach takich jak Midtown
Study Center w Chicago, albo Klinika
Uniwersytetu Nawarry w
Pampelunie (Hiszpania), szpital
Monkolé w Kongo, akademik
Warrane w Sidney, ośrodek
kształcenia technicznego Dualtech na
Filipinach? To dzieła apostolstwa
korporacyjnego Opus Dei. Prałatura
bierze na siebie odpowiedzialność za
ukierunkowanie doktrynalne tych
dzieł, w sposób szczególny za opiekę
duszpasterską której się tam udziela.
Z drugiej strony, to nie Dzieło jako
takie tworzy te instytucje i prowadzi
ich działania. Są za nie
odpowiedzialne konkretne osoby i
organy zarządzające [24].

Podsumowując, święty Josemaría nie
tylko głosił powszechne powołanie
do świętości, ale także rozpoczął, z



Bożą łaską i przy hojnej odpowiedzi
wielu ludzi, dzieło które ma za
zadanie ukazanie drogi do tego celu.
Wymaga ona podjęcia na serio
radykalizmu powołania do świętości.

Kochać Dzieło

Sama nazwa Dzieła zapobiega źle
rozumianej zazdrości: „Opus Dei”:
Bóg jest tym który działa. Kochać
Kościół i w jego łonie, Opus Dei
znaczy uczestniczyć w miłości pocho‐
dzącej od Boga i rozprzestrzeniającej
się w duszach. To kochać Boga i
bliźniego w Nim. Ta miłość rozciąga
się także na tych, którzy sprzeciwiają
się temu przesłaniu, ponieważ Ewan‐
gelia zaprasza w sposób
wspaniałomyślny do miłości
nieprzyjaciół, a Chrystus dodaje:
„abyście stali się synami Ojca
waszego, który jest w niebie” (Mt
5,45) “Nie możemy patrzeć jedynie
na Dzieło: patrzymy po pierwsze i
zawsze na Kościół święty. Złóżmy



dziękczynienie Panu, który sprawił,
że nigdy nie mieliśmy zamglonego
spojrzenia ani małodusznego serca” 
[25].

W związku z tym, miłość do Dzieła
opiera się na wierze w działanie
Boga w Kościele. Wierni Opus Dei
kochają Dzieło także dlatego, że jest
ono drogą, której Bóg chce dla nich:
kochają swoją duchową rodzinę. Ta
miłość to uczestniczenie w miłości
Jezusa Chrystusa do swojego Kościoła
i jest ona otwarta na wszystkie
rzeczywistości które istnieją w
Kościele. Radość Ducha Świętego,
pewność poznania własnej ścieżki,
wyrażają się w szacunku i
serdeczności wobec tych którzy nie
podążają drogą Opus Dei a którzy
także są robotnikami żniwa
Pańskiego (por. Mt 9,37-38). Dlatego
w Dziele wyklucza się wszystko co
może być wywyższaniem się,
autoreklamą, zbiorową pychą – to
postawy śmieszne i odrażające,



przeciwne duchowi
chrześcijańskiemu.

Miłość wobec Dzieła ukazuje się
także w miłości do innych osób, które
starają się wcielić w swoim życiu
ducha Opus Dei. Nie chodzi o nic
innego niż o miłość do Jezusa
Chrystusa w bliźnich. To odkrycie
tajemniczej obecności Boga we
wszystkim, wprowadzenie w życie
“mandatum novum” (Jn 13, 34),
nowego przykazania miłości.

Guillaume Derville, październik 2016

[1] Franciszek, Pozdrowienie z okazji
kongresu “San Josemaría y el
pensamiento teológico”, Pontificia
Universidad de la Santa Cruz, Rzym,
14-16 listopada 2013., n. 53.

[2] Por. Joseph Ratzinger, « Vérité du
christianisme ? », konferencja na



sympozjum na Sorbonie, «2000 ans
après quoi ?» (27 listopada 1999), w: 
Christianisme. Héritages et destins,
(ed. Cyrille Michon), Paris 2002.

[3] To Chrystus przechodzi, 131.

[4] W Kościele, to określenie odnosi
się również do liturgii. Por.
Katechizm Kościoła Katolickiego, n.
1069: “Pojęcie "liturgia" oznaczało
pierwotnie "dzieło publiczne",
"służbę pełnioną przez lud lub na
rzecz ludu". W tradycji
chrześcijańskiej pojęcie to oznacza,
że Lud Boży uczestniczy w "dziele
Bożym". Przez liturgię Chrystus, nasz
Odkupiciel i Arcykapłan, kontynuuje
w swoim Kościele, z Kościołem i
przez Kościół dzieło naszego
odkupienia”.

[5] Apuntes íntimos, n. 21, cytowany
w: A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom I, Wydawnictwo "M",
Wydawnictwo św. Jacka, Kraków
2002, s. 370.



[6] Werset przed Ewangelią, Wtorek
piątego tygodnia Wielkiego Postu.

[7] W Codex iuris particularis Operis
Dei, n.2 stwierdza się: „§ 1. Zgodnie z
normami prawa szczegółowego,
Prałatura dąży do uświęcenia swoich
wiernych, poprzez praktykę cnót
chrześcijańskich we własnym stanie i
zawodzie, zgodnie ze swoją
specyficzną duchowością, całkowicie
świecką. § 2. Jednocześnie Prałatura
dąży, aby pracować ze wszystkich sił,
aby ludzie ze wszystkich stanów
życia społeczeństwa obywatelskiego,
a w pierwszej kolejności inteligencja,
z serca przyjęli nakazy Jezusa
Chrystusa Naszego Pana i
wprowadzili je w życie, pośród
świata, poprzez uświęcanie pracy
zawodowej każdego z nich, aby
wszystkie rzeczy zostały
uporządkowane według Woli
Stwórcy; i formować mężczyzn i
kobiety, aby apostołować w
społeczeństwie.



[8] Kongregacja Kultu bożego i
Dyscypliny Sakramentów, Dekret CD
689/02/L, 2 grudnia 2003.

[9] Apuntes íntimos, n. 548, 6-I-1932,
cytowany w A. de Fuenmayor, V.
Gómez-Iglesias, J.L. Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
Eunsa, Pamplona 1989, p. 276.

[10] Św. Jan Paweł II, Konstytucja
Apostolska «Fidei Depositum», 11
grudnia 1992.

[11] Por. Encyklika Spe Salvi, 30
listopada 2007, nn. 2 y 4.

[12] Rozmowy z prałatem Escrivá, 70,
5.

[13] Przyjaciele Boga, 314.

[14] Instrucción, 19-III-1934, nn. 6 y
7; cytowana w Pedro Rodríguez,
Opus Dei: estructura y misión. Su



realidad eclesiológica, Ediciones
cristiandad, Madrid 2011, p. 62.

[15] Por. Andrés Vázquez de Prada,
tom I, p. 322-341.

[16] Por. Św. Jan Paweł II, Konst.
apostolska Ut sit, 28 listopada 1982:
AAS 75 (1983) 423.

[17] Tę kwestię szerzej wyjaśnia
Temat n. 10.

[18] Temat jedności Opus Dei i
rozdzielenia pomiędzy apostolstwem
mężczyzn i kobiet jest szerzej
poruszony w Temacie 8.

[19] Carta 9-I-1932, n. 4, cyt. w José
Luis Illanes, La santificación del
trabajo; Palabra, Madrid 2001, 10ª
ed., p. 117.

[20] Por. Pedro Rodríguez-Fernando
Ocáriz-José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, p.
136 i José Luis Illanes, La



santificación del trabajo, Palabra,
Madrid 2001, 10ª ed., p. 135.

[21] Por. Andrés Vázquez de Prada,
tom I, s. 631.

[22] Por. Temat n. 1.

[23] Rozmowy, n. 35.

[24] Więcej szczegółów na temat
zależności pomiędzy tymi
inicjatywami i Opus Dei, por. Temat
n. 48.

[25] San Josemaría, Carta 14-IX-1951,
n. 27.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/dzielo-i-rozwazania-wokol-
jego-natury-i-celu/ (29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-i-rozwazania-wokol-jego-natury-i-celu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-i-rozwazania-wokol-jego-natury-i-celu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/dzielo-i-rozwazania-wokol-jego-natury-i-celu/

	Dzieło (I): Rozważania wokół jego natury i celu

